
opusdei.org

Um coração
aquecido pela
Palavra: respirar
com a Sagrada
Escritura (2)

A oração de Jesus está
profundamente enraizada na
Palavra de Deus. Assim também
está chamado a ser nosso
diálogo com Deus, em plena
rua.

08/09/2017



Os Evangelhos deixam entrever a
frequência com que o Senhor se
referia à Sagrada Escritura em sua
pregação. Em uma ocasião está
falando claramente acerca de sua
divindade, de seu ser uno com o Pai
(cfr. Jo 5,19 ss). Seus interlocutores
escutam perplexos, e inclusive
escandalizados, e Ele lhes diz:
“Examinais as Escrituras, pensando
ter nelas a vida eterna, e são elas que
dão testemunho de mim”. (Jo 5, 39). A
doutrina que ouviam dos lábios de
Jesus lhes parecia um desafio a seu
zelo por proteger a fé de seus pais,
porque ainda deviam se elevar a
uma inteligência maior; deviam se
preparar para receber, do próprio
Deus, “toda a verdade”, (Jo 16,13): a
verdade viva, a verdade em Pessoa,
que é Jesus Cristo. Por isso, a Igreja
anima a todos os cristãos a
aprofundar, cada vez mais, na
“sublime ciência de Jesus Cristo» (Fil
3, 8) com a leitura frequente das
divinas Escrituras”[1].



O Prelado do Opus Dei nos convida a
centrar uma vez mais o olhar na
“Pessoa de Jesus Cristo, a quem
devemos conhecer, tratar e amar”[2].
E como, no dizer de São Jerônimo, “o
desconhecimento das Escrituras é
desconhecimento de Cristo”[3], a
Sagrada Escritura só pode tomar
mais importância conforme
avançamos em nosso caminho
cristão, até o ponto de que
“respiremos com o Evangelho, com a
Palavra de Deus”[4]. Se a Sagrada
Escritura é “a alma de toda a
teologia”[5], também está chamada a
estar no centro do nosso pensamento
e da nossa vida. De um modo gráfico,
o santo Padre apresentava neste
sentido umas perguntas que dão o
que pensar: “O que aconteceria se
tratássemos a Bíblia como tratamos o
nosso celular? Se a trouxéssemos
sempre conosco, ou pelo menos o
pequeno Evangelho de bolso, o que
aconteceria? Se voltássemos atrás
quando o esquecemos: te esqueces



do celular – oh, não o tenho, volto
atrás para o procurar; se a
abríssemos várias vezes por dia; se
lêssemos as mensagens de Deus
contidas na Bíblia como lemos as
mensagens do celular, o que
aconteceria?”[6].

Da Escritura à vida

Escrevendo a Timóteo, que estava à
frente da Igreja de Éfeso, São Paulo
lhe recorda: “Desde criança conheces
as Escrituras Sagradas. Elas têm o
poder de te comunicar a sabedoria
que conduz à salvação pela fé no
Cristo Jesus. Toda Escritura é
inspirada por Deus e é útil para
ensinar, para argumentar, para
corrigir, para educar conforme a
justiça. Assim, a pessoa que é de
Deus estará capacitada e bem
preparada para toda boa obra.” (2
Tm 3,15–17). O Apóstolo diz
literalmente, se atendemos ao texto
grego, que o homem de Deus – quem



vive de sua Palavra – está “equipado”
para atuar: já tem o verdadeiramente
necessário para sua vida de apóstolo.
Mas rotundamente diz o salmista, na
extensa meditação sobre a Palavra
de Deus que é o salmo 119: “Para
mim vale mais a lei da tua boca que
milhões em ouro e em prata” (Sl 119
[118], 72).

Jesus nos chama a identificar-nos
com Ele, a viver n’Ele. E nos espera,
como dizia com frequência São
Josemaria, no “Pão e na
Palavra”[7]:em sua presença
silenciosa e eficaz na Eucaristia e no
diálogo, sempre aberto por parte de
Deus, da oração. Esse diálogo, mesmo
quando discorre sobre mil coisas de
nossa vida cotidiana, encontra seu
núcleo mais íntimo na Escritura.
Assim seria a oração de Jesus:
profundamente enraizada na Palavra
de Deus. E assim também está
chamada a ser a nossa, “Quando
abrires o Santo Evangelho, pensa que



não só deves saber, mas viver o que
ali se narra: obras e ditos de Cristo.
Tudo, cada ponto que se relata, foi
registrado, detalhe por detalhe, para
que o encarnes nas circunstâncias
concretas da tua existência. – O
Senhor chamou-nos, a nós católicos,
para que O seguíssemos de perto; e,
nesse Texto Santo, encontras a Vida
de Jesus; mas, além disso, deves
encontrar a tua própria vida.
Aprenderás a perguntar tu também,
como o Apóstolo, cheio de amor:
“Senhor, que queres que eu faça?...”
— A Vontade de Deus!, ouvirás na tua
alma de modo terminante. Pois bem,
pega no Evangelho diariamente, e lê-
o e vive-o como norma concreta. –
Assim procederam os santos”[8].

“Viva lectio est vita bonorum”[9], dizia
São Gregório Magno: a vida dos
santos é uma leitura viva da
Escritura: uma leitura encarnada,
transformada em gestos, palavras,
obras. Se os Padres da Igreja diziam



que, com a Encarnação, o Verbo de
Deus se havia abreviado[10], também
nas vidas dos santos se abrevia Jesus:
a Palavra de Deus se faz pequena,
para depois extender-se pelo mundo
por meio de suas obras e palavras. À
medida que as gerações de cristãos
se sucedem na história, “O dia
transmite ao dia a mensagem e a
noite conta a notícia a outra noite
(...), por toda a terra difundiu-se a
sua voz e aos confins do mundo
chegou a sua palavra” (Sl 19 [18],
3.5).

Não é uma causalidade, considerava
Bento XVI, “as grandes
espiritualidades, que marcaram a
história da Igreja, nasceram de uma
explícita referência à Escritura”[11]: o
vigor dessas ramas da grande árvore
da Igreja se deriva da “força do
Espírito de Deus” (Rm 15,19), que
“sonda tudo, mesmo as profundezas
de Deus.” (1 Cor 2,10). Também assim
acontece com as conversões pessoais,



e tantas vidas de profunda e
ordinária santidade que passam
ocultas à história, mas que atuam
poderosamente sobre ela, de modos
que só Deus conhece: “A Igreja está
cheia de santos escondidos!”[12].
Alimentam-se, todos eles, da
Escritura: porque mais ainda que de
pão, o homem vive “de toda palavra
que procede da boca de Deus” (Mt
4,4).

Mais ricos de suas palavras

Para que a Palavra de Deus se
converta em alimento de nossas
almas, necessitamos desenvolver
uma atitude de escuta, inclusive
quando ainda não compreendemos
bem o que Deus quer dizer.
Possivelmente ao princípio os
apóstolos entenderam pouco o
discurso eucarístico do Senhor em
Cafarnaum; mas São Pedro lhe disse,
de parte de todos –também de nossa
parte – : “A quem iremos, Senhor? Tu



tens palavras de vida eterna” (Jo 6,
68). Tampouco a Virgem entendia
sempre tudo o que Jesus fazia e dizia,
mas escutava e meditava com calma:
“guardava todas essas coisas em seu
coração” (Lc 2, 52).

“Todos nós podemos melhorar um
pouco neste aspecto – comenta o
Papa Francisco –, tornando-nos todos
mais ouvintes da Palavra de Deus,
para sermos menos ricos com as
nossas palavras e mais ricos com as
suas Palavras. Penso no sacerdote,
que tem a tarefa de pregar. Como
pode pregar, se antes não abriu o seu
coração, não ouviu no silêncio a
Palavra de Deus? (...) Penso no pai e
na mãe, que são os primeiros
educadores: como podem educar, se
a sua consciência não for iluminada
pela Palavra de Deus, se o seu modo
de pensar e de agir não se deixar
orientar pela Palavra? (...) E penso
nos catequistas, em todos os
educadores: se o seu coração não for



aquecido pela Palavra, como podem
sensibilizar os corações dos outros,
das crianças, dos jovens e dos
adultos? Não é suficiente ler as
Sagradas Escrituras, mas é preciso
ouvir Jesus que fala através delas”[13].
Se procuramos crescer sempre nesta
atitude de escuta, que se nutre
também do estudo e da leitura
espiritual, poderemos dizer cada vez
mais com o profeta Jeremias:
“Bastava descobrir tuas palavras e eu
já as devorava, tuas palavras para
mim são prazer e alegria do
coração”(Jr 15,16).

A leitura e meditação da Escritura
requer tempo e calma. “Na presença
de Deus, numa leitura tranquila do
texto, é bom perguntar-se, por
exemplo: ‘Senhor, a mim que me diz
este texto? Com esta mensagem, que
quereis mudar na minha vida? Que é
que me dá fastídio neste texto?
Porque é que isto não me interessa?’;
ou então: ‘De que gosto? Em que me



estimula esta Palavra? Que me atrai?
E por que me atrai?’”[14]. Ao escutar
uma palestra, uma aula, uma
homilia, as pessoas agradecem que se
cite a Escritura, se se procura que
estas referências não sejam algo
ornamental, ou um mero pretexto
para falar de um tema: trata-se de
que a Palavra de Deus fundamente e
ilumine o que se diz, e de que o texto
sagrado esteja revestido pelo calor de
quem o estudou e meditou, com a
cabeça e o coração.

Também é necessário escutar os
silêncios de Jesus. “Sabemos pelos
Evangelhos –escreveu recentemente
o Papa emérito Bento XVI – que Jesus
frequentemente passava noites só ‘na
montanha’ em oração, em conversa
com seu Pai. Sabemos que o que
Jesus dizia, sua palavra, provém do
silêncio e só podia amadurecer ali.
Por isso, é lógico que sua palavra só
se pode entender corretamente se
também nós entramos em seu



silêncio: se aprendemos a ouvi-lo
com base em seu silêncio.
Certamente, para interpretar as
palavras de Jesus, é necessário o
conhecimento histórico, que nos
ensina a entender o tempo e a
linguagem desse momento. Mas isso
por si só não é suficiente se
queremos entender em
profundidade a mensagem do
Senhor. Quem hoje lê os comentários
sobre os Evangelhos, cada vez mais
extensos, fica decepcionado no final.
Aprende muito sobre essa época,
assim como muitas hipóteses que ao
final de contas não contribuem
totalmente para a compreensão do
texto. No fim se sente que em todo o
excesso de palavras falta algo
essencial: entrar no silêncio de Jesus,
do qual nasce sua palavra. Se não
podemos entrar nesse silêncio,
sempre ouviremos a palavra
somente em sua superfície e não a
compreenderemos realmente”[15].



Da mão de São Josemaria

“Cada Santo constitui uma espécie de
raio de luz que brota da Palavra de
Deus”[16]. E na Obra, o Evangelho
recebe uma luz especial dos
ensinamentos e da experiência vital
de São Josemaria. Como ele,
entramos na vida de Jesus “como um
personagem a mais”: somos José,
Simeão, Natanael, Simão de Cirene,
Maria Madalena… e sobretudo o
próprio Cristo, filhos no Filho. Diz-se
que, mesmo que se possa remediar a
fome de uma pessoa dando-lhe o
peixe, vale muito mais ensinar-lhe a
pescar. Do mesmo modo, São
Josemaria não só deu seus
comentários do texto sagrado, mas
também nos ensinou a lê-lo: como
uma criança, contemplando. Seus
ensinamentos nos ajudam a
aprofundar no Evangelho, e o
próprio Evangelho nos faz
compreender melhor o espírito que
Deus lhe confiou, que é “velho como



o Evangelho, e como Evangelho
novo”[17]. Daí, por exemplo, que
algumas aulas de formação cristã
comecem com a leitura comentada
do Evangelho, e que, nos Centros da
Obra, a jornada termine com um
simples e breve comentário do
Evangelho do dia.

Já no ano de 1933, São Josemaria
tinha sua lista de 112 textos do Novo
Testamento com alguns comentários
ocasionais muito breves. Tratava-se
de um documento de oito páginas (do
tamanha de meia folha) manuscritas
que havia encabeçado com a
inscrição: “Palavras do Novo
Testamento, meditadas repetidas
vezes”[18]. Talvez cada um terá, de um
modo ou de outro, seu próprio
elenco, escrito em papel, ou no fundo
da alma: palavras ou gestos de Jesus,
episódios ou diálogos que nos falam
de um modo eloquente, que um dia
lemos ou ouvimos com uma luz
particular, sem que fosse necessário



falar de um acontecimento
extraordinário: pelo momento
concreto, pelo ambiente de nossa
alma, ou alguma circunstância…
Talvez foram como uma resposta a
algo que buscávamos, ou então nos
surpreenderam, ou nos deram
segurança. Nos confirmaram na fé,
no caminho, no Amor, Nos faz muito
bem nutrir essa leitura
personalíssima do Evangelho,
também ao compasso da liturgia: às
vezes, um versículo do Novo
Testamento nos servirá de meditação
durante a jornada e será um meio de
conservar a presença de Deus.

A Virgem Maria nos acompanha
neste caminho para conhecer a
Cristo e segui-lo de perto, como os
primeiro Doze[19]: “Maria, Mulher da
acção, faz com que as nossas mãos e
os nossos pés se movam
‘apressadamente’ rumo aos outros,
para levar a caridade e o amor do teu



Filho Jesus, para levar ao mundo,
como tu, a luz do Evangelho”[20].

Guillaume Derville

***

Leituras para aprofundar

Em www.collationes.org se pode
consultar uma lista de títulos de
divulgação para aprofundar em
diferentes aspectos e livros da
Sagrada Escritura.

[1] Concílio Vaticano II, Const. Dogm. 
Dei Verbum (18-XI-1965), 25.

[2] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, 8.

[3] São Jerônimo, Comentariorum in
Isaiam, Prólogo (PL 24, 17).

[4] F. Ocáriz, Carta pastoral, 5-IV-2017.

https://www.collationes.org
https://www.collationes.org/lectionis-spiritualis/indice-por-fecha/itemlist/category/185-v1-sagrada-escritura?limitstart=0
https://www.collationes.org/lectionis-spiritualis/indice-por-fecha/itemlist/category/185-v1-sagrada-escritura?limitstart=0


[5] Concílio Vaticano II, Decreto 
Optatam Totius (28-X-1965), 16.

[6] Francisco, Angelus, 5-III-2017.

[7] São Josemaria, É Cristo que passa,
122.

[8] São JosemarIa, Forja, n. 754.

[9] São Gregório Magno, Moralia in Job
24,8,16: PL 76, 295.

[10] Cfr. Bento XVI, Ex. Ap.Verbum
Domini (30-IX-2010), 12.

[11] Bento XVI, Verbum Domini, 48.

[12] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 11-V-2017.

[13] Francisco, Discurso, 4-X-2013.

[14] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium (24-XI-2013), 153.

[15] Bento XVI, epílogo da segunda
edição inglesa de R. Sarah, La force



du silence (Fayard, 2016; Ignatius,
2017).

[16] Bento XVI, Verbum Domini, 48.

[17] São Josemaria, Carta 9-I-1932, 91
(citado em E. Burkhart – J. López, 
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, Rialp,
Madrid 2010, vol. I, p. 17).

[18] Cfr. Francisco Varo, São Josemaria
Escrivá de Balaguer, “Palabras del
Nuevo Testamento, repetidas veces
meditadas. Junio – 1933”, em Studia
et Documenta 1 (2007) 259-286.

[19] Cfr. San Josemaria, Amigos de
Deus, 299.

[20] Francisco, Oração a Maria, 31-
V-2013.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/um-coracao-
aquecido-pela-palavra-respirar-com-a-

sa/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/um-coracao-aquecido-pela-palavra-respirar-com-a-sa/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-coracao-aquecido-pela-palavra-respirar-com-a-sa/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-coracao-aquecido-pela-palavra-respirar-com-a-sa/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-coracao-aquecido-pela-palavra-respirar-com-a-sa/

	Um coração aquecido pela Palavra: respirar com a Sagrada Escritura (2)

