
opusdei.org

Um caminho através
do mundo: um leitor
de Josemaria Escrivá

“Um caminho através do
mundo” é o título de uma
antologia de textos – em
italiano – de São Josemaria
publicada pela editorial Lindau.
A obra, que inclui excertos dos
seus livros, homilias,
entrevistas, cartas e
apontamentos pessoais, foi
elaborada por John Wauck.

01/05/2010



“Um caminho através do mundo” é o
título de uma antologia de textos –
em italiano – de São Josemaria
publicada pela editorial Lindau. A
obra, que inclui excertos dos seus
livros, homilias, entrevistas, cartas e
apontamentos pessoais, foi elaborada
por John Wauck.

Na introdução do livro o autor fala
da personalidade de São Josemaria
Escrivá e do contexto cultural em
que nasceu o Opus Dei.

É mais difícil encontrar um caminho
através do mundo do que percorrer
esse mesmo caminho. Wallace
Stevens, em “Respondendo a Papini”.

Introdução geral

Em 1925, na sua obra “O Homem
eterno”, o escritor G.K. Chesterton
chamou a atenção para o que ele
designava os “enigmas” do
Evangelho, e, falando sobre os trinta
misteriosos anos de Jesus Cristo,



chamados “anos da vida oculta” em
Nazaré, fez esta observação:

De todos os seus silêncios, este é o que
mais impressiona pela sua imensidade
e imaginação. Mas não é aquilo que
qualquer pessoa está inclinada a
inventar para explicar alguma coisa; e
ninguém que eu conheça procurou
provar alguma coisa com ele. É
impressionante, mas só é
impressionante como um facto: não
há nada nele particularmente
chamativo ou óbvio como uma fábula.
(Chesterton, O homem eterno) (1)

O criador das histórias do Padre
Brown, naqueles anos, pouco sabia
de um jovem sacerdote espanhol, de
Barbastro, que em Huesca, iria
descobrir o profundo significado
desses anos escondidos, encontrando
neles o modelo para um novo
caminho para a santidade na Igreja
Católica. Precisamente três anos
depois, em 1928, o sacerdote de 26



anos Josemaria Escrivá, viu
claramente a tarefa a que iria
dedicar a sua vida: a procura da
santidade no trabalho através da
vida normal de cada um, seguindo o
exemplo dos anos de carpinteiro de
Jesus Cristo, em Nazaré. Esses
mesmos anos, que Chesterton viu
como tão obscuros, para o padre
Josemaria Escrivá, estavam cheios de
lições luminosas:

«Toda a vida do Senhor me apaixona.
Tenho, porém, uma particular
predileção pelos seus trinta anos de
existência oculta em Belém, no Egito e
em Nazaré. Esse longo tempo, de que
mal se fala no Evangelho, surge
desprovido de significado próprio aos
olhos de quem o considera com
superficialidade. E, no entanto,
sempre sustentei (...) foram anos
intensos de trabalho e de oração, em
que Jesus teve uma vida tão normal
“como a nossa, se queremos”,
simultaneamente divina e humana;



naquela singela e ignorada oficina de
artesão e, mais tarde, diante das
multidões, cumpriu tudo com
perfeição». (Amigos de Deus, 56)

Esta nova forma de procurar a
santidade receberia o nome de Opus
Dei (Obra de Deus em latim) e
espalhar-se-ia por todo o mundo. Em
2002, o jovem sacerdote – cujos
escritos foram reunidos nesta
antologia de textos – entraria no
Calendário litúrgico da Igreja como
São Josemaria Escrivá.

Nascido em Barbastro, na província
de Huesca a 9 de Janeiro de 1902,
cresceu aí e mais tarde em Logronho
onde a família se instalou em 1915,
depois de a empresa do pai ter ido à
falência. Inspirado pelas pegadas
impressas na neve por um carmelita
descalço, o jovem Josemaria deu-se
conta de que Deus queria algo dele e,
para se preparar, entrou no
seminário local, estudando aí e mais



tarde em Saragoça onde também
estudou Direito Civil.
(Posteriormente doutorou-se em
Direito Civil e Canônico).

Quando o seu pai faleceu em 1924,
Escrivá, que ainda não tinha
recebido o diaconado, tornou-se o
chefe da família, responsável pela
mãe, pela irmã mais velha e pelo
irmão ainda pequeno; outras três
irmãs tinham morrido já, ainda
crianças. Em Março de 1925 foi
ordenado sacerdote e, depois de
trabalhar dois anos na Diocese de
Saragoça, mudou-se com a família
para Madrid para continuar os
estudos de Direito.

Entretanto em Madrid foi capelão de
uma instituição de caridade,
trabalhava intensamente em
hospitais e bairros pobres, ensinando
Catecismo, confessando e atendendo
moribundos. Ao mesmo tempo, pedia
ao Senhor que lhe fizesse ver a sua



vontade: durante aqueles anos, a sua
oração constante era a mesma de
Bartimeu, o cego do Evangelho – 
Domine, ut videam!, Senhor que eu
veja! Um ano depois de ter chegado a
Madrid, a 2 de Outubro de 1928,
enquanto fazia um retiro, viu
finalmente qual o empreendimento
espiritual que Deus lhe pedia. A
partir daí a biografia de Josemaria
Escrivá torna-se inseparável da
história do Opus Dei.

De alguma maneira, quando Escrivá
fala de encontrar Deus nas coisas e
acontecimentos do mundo, o leitor
podia interrogar-se que “mundo”
tinha na sua mente? Qual o mundo
que conhecia?

O Opus Dei veio ao mundo entre
duas grandes guerras, em meio de
acontecimentos pouco claros e
mudanças dramáticas nos finais da
década de 20. Eram momentos de
transições e torvelinhos, de tradições



abandonadas e redescobertas. Em
1928, o ano em que São Josemaria
fundou o Opus Dei, os seus
contemporâneos e compatriotas
Salvador Dali e Luis Buñuel estavam
a rodar o clássico e surrealista filme
“El perro andaluz”. Nesse mesmo
ano uma escritora católica conversa,
a romancista norueguesa Sigrid
Undset, autora de “Kristin
Lavransdatter” ganha o Nobel da
Literatura. Outro católico recém-
convertido terminava o “Adeus às
armas”. Evelyn Waugh, a caminho da
conversão ao catolicismo, publicava
o romance “Declínio e queda”.

Durante as Olimpíadas desse mesmo
Verão em Amesterdão, o mundo pôde
admirar o nadador Johnny
Weissmuller – o famoso Tarzan de
anos mais tarde – que ganhou duas
medalhas de ouro. Um ano depois da
fundação do Opus Dei, Maurice Ravel
foi premiado em Paris pelo seu
famoso Bolero e, do outro lado do



Oceano, o “Rato Mickey” de Walt
Disney fazia a sua primeira aparição
num filme. No ano anterior, Charles
Lindbergh tinha feito sozinho a
primeira travessia aérea do Oceano
Atlântico. O realizador de cinema
australiano Fritz Lang criou a sua
obra-prima “Metrópole” e o filme de
Al Jolson “Jazz singer” anunciou o
fim da era do cinema mudo com as
famosas palavras: “Até agora ainda
não ouviram nada”.

Um ano depois, em 1929, o crash da
Bolsa deu lugar à “Grande
Depressão” e, em Itália a assinatura
dos Tratados lateranenses fizeram
com que terminassem para o Papa,
as longas décadas como “prisioneiro
do Vaticano”. Na península Ibérica as
tensões políticas levam a Espanha a
uma sangrenta guerra civil que ia
atingir em cheio São Josemaria.

Podemos dizer que este era “o
mundo” que São Josemaria



conheceu. Longe de se sentir alheado
desses acontecimentos
contemporâneos, estava
profundamente imerso neles. Os seus
diários desde 1930 revelam que era
um ávido leitor de jornais diários.
Mais importante ainda, viu que era
precisamente esse mundo que devia
albergar o espaço para a
contemplação e para o encontro
pessoal com Deus. Neste Volume, (no
capítulo “Filhos de Deus”), o leitor
poderá descobrir o próprio relato de
São Josemaria sobre a oração mais
elevada que experimentou.

Sucedeu a 16 de Outubro de 1931,
não muito depois de fundar o Opus
Dei, nos primeiros anos da segunda
República em Espanha, e é curioso
que essa intensa oração teve lugar,
não numa Igreja ou no cimo de uma
montanha, mas sim num eléctrico
enquanto São Josemaria ia a ler um
jornal. Jamais esqueceu esse
momento.



O que mais chama a atenção,
contudo, nos primeiros anos do Opus
Dei é a fé do jovem fundador. Para
trazer ao mundo uma nova
instituição neste período de intensas
convulsões políticas, com uma
enorme audácia e no meio de uma
grande insegurança em âmbitos
muito diversos (sociais, econômicos,
culturais) teve de enfrentar sérios
obstáculos.

O sacerdote, que tinha de sustentar a
própria família, não dispunha de
recursos econômicos. Como
costumava dizer com frequência,
quando começou o Opus Dei contava
apenas com “26 anos, a graça de
Deus, e bom humor”. De princípio
muitos não entendiam. A novidade
da mensagem fez com que alguns lhe
chamassem herege e louco.

As vocações chegavam lentamente e
alguns dos primeiros membros
deixaram o Opus Dei ou faleceram



prematuramente. Logo a seguir, em
1936, começou a guerra civil. Como
consequência, o punhado dos
primeiros dispersou-se por toda a
Espanha. A perseguição religiosa na
zona republicana, que tirou a vida a
milhares de sacerdotes, e a uma
dezena de bispos, forçou Escrivá a
esconder-se no começo da guerra e
mais tarde, em 1937, fugiu através
dos Pirineus para a França, para
depois se estabelecer em Burgos.

Quando em 1939 terminou a guerra
civil, o único Centro do Opus Dei
tinha sido bombardeado e estava
destruído, e o fundador com 37 anos
retomou o trabalho interrompido
pela guerra, começando
praticamente do zero. Ainda assim
nos seus escritos dessa época não
mostra sinais de desânimo, antes
pelo contrário, uma inamovível
convicção de que a Obra era de Deus
e não sua. O Opus Dei estava
destinado a crescer e a expandir-se



pelo mundo inteiro. Um fruto
emergiu dos anos da guerra: o seu
famoso livro Caminho, coleção de 999
pontos de reflexão e de oração,
publicado em 1939 e do qual se
venderam cerca de um milhão de
exemplares.

Logo que acabou a Segunda Guerra
Mundial. São Josemaria mudou-se
para Roma, e a Cidade Eterna
converteu-se no seu lar até ao fim da
vida. A mesma fé, de que necessitara
em Espanha, teve-a durante os anos
romanos. Antes de ser aprovada pela
Santa Sé, e ter encontrado o seu lugar
adequando na estrutura da Igreja, a
nova instituição teve de superar as
maiores dificuldades canônicas e
jurídicas. Com o fim de dirigir o Opus
Dei no seu caminho jurídico e de
apostolado por todo o mundo (eram
os anos de expansão pela Europa e
pelas Américas), Escrivá, que quase
não se via por Roma, apoiou-se
menos nos seus próprios talentos e



mais na efetividade da oração
silenciosa, do trabalho sereno e no
próprio sacrifício. Quando chegou
em 1946 passou a primeira noite no
apartamento da Praça de Città
Leonina, contemplando da sua janela
a Cidade do Vaticano, e rezando pela
pessoa e intenções do então Papa Pio
XII.

A reacção inicial em Roma face a esta
nova realidade do Opus Dei não foi
muito animadora. Aos primeiros
membros que falaram com pessoas
influentes da Santa Sé foi-lhes dito
que haviam chegado com um século
de antecipação. O Opus Dei não
encaixava nas estruturas do
momento. A Igreja não estava
preparada para uma nova vocação
para a santidade para os leigos no
meio do bulício do dia-a-dia no
mundo.

Contudo, o futuro chegou muito
antes do sonhado, não foi preciso



esperar um século para que o Opus
Dei fosse erigido como a primeira
“Prelatura pessoal” em 1982 pelo
Venerável João Paulo II. Um novo
modelo de jurisdição pastoral de
sacerdotes e leigos com um Prelado à
frente, sem território. Também, antes
que passasse um século, o fundador
já era santo. Outra nova ironia da
história.

***

Com o fim de tornar mais clara a
mensagem do Opus Dei, em palavras
do seu fundador, “tão velha como o
evangelho e como o evangelho
nova”, esta antologia apresenta-a
como a redescoberta de um caminho
antigo, já conhecido mas também se
refere a alguns dos aspectos
específicos deste caminho,
característicos da modernidade: o
valor do trabalho humano; a procura
de sentido num mundo secularizado;



a visão do homem normal e da sua
existência quotidiana.

De certa maneira, representa como
que a “popularização” da santidade,
não a tornando mais fácil, não a
“nivelando por baixo”, mas pondo-a
como exemplo acessível a qualquer
cristão baptizado. A mensagem de
São Josemaria antecipa-se às
palavras de João Paulo II sobre a
santidade cristã no começo do
Terceiro Milênio:

“Este ideal de perfeição não deve ser
mal entendido, como se significasse
uma espécie se existência
extraordinária só possível para uns
quantos “heróis pouco comuns” na
santidade. São muitos os caminhos
de santidade segundo a vocação
pessoal de cada um. “Dou graças a
Deus porque este ano me permitiu
beatificar e canonizar um grande
número de cristãos e, entre eles,
muitos leigos que chegaram à



santidade nas circunstâncias mais
normais. Chegou o momento de
voltar a propor de todo o coração e a
todo o mundo, este alto nível de
santidade da vida cristã normal: a
vida inteira da comunidade cristã e
das famílias cristãs, deve caminhar
nesta direção”. (Novo Millennio
Ineunte, 31)

O Opus Dei poderia assim ser visto
como uma revolução democrática no
âmbito da santidade. De facto, há um
Cardeal em Roma que gosta de
definir o Opus Dei como uma
“Revolução Francesa” de carácter
eclesial: baseia-se na ideia de que a
santidade não é um privilégio para
uma aristocracia ou para uma
oligarquia, mas sim uma
oportunidade e um dever para cada
cristão.

Na sua obra “A Origem do Eu:
Construindo a identidade moderna”,
o filósofo canadiano Charles Taylor



inclui um fascinante capítulo com o
título: “A afirmação da vida normal”.
A afirmação a que se refere é uma
característica reação moderna de
sentido crescente de alienação do
quotidiano. A sociedade secular
moderna, – comercial, industrial,
capitalista, técnica, – tem sido
desmitificada, esvaziada de todo o
significado sobrenatural. O mundo já
não se revê na afetuosa e
transcendental mão de Deus. Como
diz Taylor: “Em contraste com a
plenitude da epifania está o sentido
do mundo que nos rodeia, como nós
o experimentamos, mergulhado em
profunda desunião, morte e
abandono” (Charles Taylor. “A
Origem do Eu”, p. 422) (3)

E, quando a vida quotidiana parece
estar vazia de todo o sentido
específico, é esse– quer se queira ou
não – o lugar onde a maior parte das
pessoas encontrará o sentido para a
sua vida. Como consequência, no



mundo de hoje há um amplo
sentimento de que o valor da vida
normal e corrente tem de ser, de
algum modo restabelecido.

Segundo o romancista americano
Walter Percy, “todas as estratégias
dos nossos dias para nos distraírem
do quotidiano, através de viagens, do
sexo, diversões, drogas, novos
gnosticismos, arte, últimas novidades
tecnológicas, etc., estão, de qualquer
modo, destinadas ao fracasso. O que
é normal não tem saída: estamos
feitos para isso. A solução – diz o
autor de “El Cinéfilo” – mente
bastante ao tomar partido pelo
normal. Requer o que Nietzsche teria
chamado “transmutação de valores”.
Percy diz que “se decide por um
desvelado cultivo da normalidade”.
De facto, o Opus Dei poderia
considerar-se precisamente como
isso mesmo: um novo modo de ver os
valores cristãos, a “cultura do
normal”, não como algo de que se



foge, mas algo para acolher. Como
diz São Josemaria em “Amar o
mundo apaixonadamente”, “Não há
outro caminho, meus filhos: ou
sabemos encontrar Nosso Senhor na
nossa vida corrente ou nunca O
encontraremos” (4)

O mundo dividiu-se em dois na
guerra entre o comunismo e o
capitalismo e, nesse contexto, a
questão do valor do trabalho do
homem passa a ser uma questão
fulcral. É neste contexto
contemporâneo em que São
Josemaria propõe um novo modo de
encarar o trabalho, radicalmente
oposto ao materialismo dogmático
propalado por Marx e ao
materialismo prático produzido
pelas sociedades capitalistas. Em
“Amar o mundo apaixonadamente”
fala inclusivamente de um
“materialismo cristão”.



“Eu costumava dizer àqueles
universitários e àqueles operários
que vinham ter comigo por volta de
1930 que tinham que saber
materializar a vida espiritual. Queria
afastá-los assim da tentação, tão
frequente então como agora, de viver
uma vida dupla: a vida interior, a
vida de relação com Deus, por um
lado; e por outro, diferente e
separada, a vida familiar,
profissional e social, cheia de
pequenas realidades terrenas. É
lícito, portanto, falar de um 
materialismo cristão, que se opõe
audazmente aos materialismos
fechados ao espírito.” (São Josemaria,
Amar o mundo apaixonadamente)

Como poderá ver-se nos parágrafos
reunidos neste volume, São
Josemaria era um escritor de talento,
conhecedor dos clássicos da
literatura espanhola, com um
temperamento apaixonado de
artista. Quando jovem, antes de



entrar para o seminário, sonhava em
ser arquitecto, e durante toda a sua
vida esteve metido a fundo – até nos
detalhes mais ínfimos – em diversos
projetos de construção. Durante a
sua estadia em Burgos, durante a
guerra civil, gostava de dar como
exemplo os coruchéus da catedral da
cidade burgalesa para ilustrar o
espírito do Opus Dei: fazer o trabalho
para ser visto por Deus.

Uma pessoa que tivesse visto as patas
que esboçava com traços rápidos, a
modo de caricatura, muitas das quais
se conservam em Roma, pode
facilmente detectar a espontaneidade
artística da sua personalidade. Por
isso, ninguém se surpreenderá ao
ouvi-lo falar do desafio que se põe
aos cristãos, em termos
esteticamente de grande beleza. Na
sua homilia “Amar o mundo
apaixonadamente”, afirma que a
vocação do cristão consiste em “fazer
poesia heroica da prosa de cada dia”.



Entendo bem, de uma forma
especificamente cristã, o que o poeta
Wallace Stevens (1879-1955) quis
dizer quando escreveu que “os
grandes poemas do céu e do inferno
já tinham sido escritos, mas que o
grande poema da terra ainda está
ainda por escrever”. Poder-se-ia
dizer que, para São Josemaria, o
cristão é chamado a fazer o que
Wermeer fez na pintura: transformar
a matéria do dia-a-dia – a rotina, o
banal – numa obra-prima divina.

Embora a mensagem do Opus Dei
fale com uma força peculiar à
sensibilidade moderna, ao fim e ao
cabo, com essa própria vida normal,
antiga e moderna, ela não pertence a
nenhum período ou cultura.

Com efeito, não é uma realidade
nova e jamais se irá considerar
obsoleta. Antes pelo contrário, é
dirigida a qualquer situação
humana: a homens que vivem num



mundo real, com as suas obrigações,
com as suas penas e alegrias. Os
termos utilizados nesta mensagem –
o mundo, o trabalho de todos os dias,
a família, podem ser perfeitamente
aplicáveis a Adão e a Eva… e a todos
os seus descendentes. De facto, São
Josemaria dirige a nossa atenção a
algo que talvez não faça parte de
uma imagem estandardizada da vida
antes da queda no jardim do paraíso:
Adão e Eva, de princípio, não tinham
inclinação para uma vida de prazer;
no Paraíso tinham também trabalho
para fazer. Assim como os pássaros
voam e os peixes nadam, o homem
trabalha. São Josemaria não quis que
esquecêssemos que o homem foi
colocado por Deus no jardim para o
cultivar, e, também, para trabalhar.

Este conceito de vida normal e de
trabalho diário, segundo o plano
original de Deus, foi confirmado na
humanidade de Jesus Cristo que
deixou como modelo a maior parte



da sua vida em Nazaré. Trabalhando,
transpirando, comprando,
vendendo… elevou as realidades
humanas a uma ordem superior. No
filme “A Paixão de Cristo”, as fortes
cenas da flagelação concitaram
muitas críticas, mas há uma cena no
filme que lembra a sensibilidade de
São Josemaria (parece até ter sido
criada para ilustrar as suas
homilias): o flash-back em que se vê
Jesus fazendo uma mesa e
distraindo-se com Maria, sua mãe.
Essa cena capta um gênero de vida
que qualquer cristão poderia viver.

É a mesma vida que muitos dos
primeiros cristãos costumavam
viver, e que São Josemaria utilizava
para explicar o Opus Dei. Podemos
encontrar o significado da santidade
que viviam na “Epístola a Diogneto”,
anônima, do século II. “Os cristãos
em nada se distinguem dos outros
homens nem pela nacionalidade,
nem pela língua nem pelos costumes.



Não vivem em cidades próprias, nem
falam dialectos estranhos nem têm
um modo de vida diferente. Os seus
ensinamentos não se baseiam em
sonhos inspirados pela curiosidade
humana. Mas diversamente dos
outros, não se vangloriam com uma
mera doutrina humana. Cuidam a
forma como se vestem, a comida, e
seu modo de vida em geral segue os
costumes próprios dos sítios onde
vivem, quer sejam gregos ou
estrangeiros. E, no entanto, há algo
fora do comum nas suas vidas.”

Nos dias de hoje esta mensagem
continua a ser atual, apesar de,
durante alguns séculos, se ter
perdido, e até na década de 1930 não
ser entendida. Assim o afirma a
Igreja, no Catecismo da Igreja
Católica: “Todo o cristão em qualquer
estado ou modo de vida, é chamado à
plenitude de vida cristã e também à
perfeição da caridade”. “Todos são
chamados à santidade “. “Sede



perfeitos como o meu Pai celestial é
perfeito”.

O fundador do Opus Dei não viu em
vida este Catecismo, nem viu o Opus
Dei erigido em “Prelatura pessoal”
em 1982, mas sim que chegou a ver
como esta mensagem foi acolhida
pela Igreja no Concílio Vaticano II,
especialmente no que diz respeito à
vocação dos leigos no mundo.

“A vocação real do laicado procura o
reino de Deus participando nas
realidades temporais e ordenando-as
segundo o plano de Deus. Vivem no
mundo, quer dizer, em todas e em
cada uma das profissões seculares.
Vivem as circunstâncias familiares
normais e a vida onde se entretece a
sua própria existência.

São chamados por Deus para exercer
as suas funções próprias e,
orientados pelo espírito do
Evangelho trabalham para santificar
o mundo a partir de dentro como



fermento. Deste modo fazem com
que Cristo seja conhecido, sobretudo
através do testemunho da sua vida
cheia de fé, esperança e caridade”…
Contudo, embora na Igreja nem
todos sigam o mesmo caminho, todos
são chamados à santidade e
receberam o mesmo privilégio da sua
fé pela justiça de Deus…. Pois todos
os seus trabalhos, orações e tarefas
apostólicas, o casamento e a vida
normal, as ocupações diárias e o
descanso físico e mental, se o fazem
com esse espírito, e até a dureza da
vida levada pacientemente, tudo isso
se transforma num “sacrifício
espiritual aceite por Deus através de
Jesus Cristo” (Pedro 2, 5). Com o
oferecimento do Corpo do Senhor,
oferecem-se apropriadamente na
celebração da Eucaristia. Tal como
existem outras pessoas, em muitos
diversos lugares, que adoram a Deus
numa atividade santa, os leigos
consagram a Deus o próprio



mundo” (Catecismo da Igreja
Católica, n. 2013).

Ao ler estas palavras nos anos
sessenta, São Josemaria viu
confirmada a mensagem do Opus Dei
como um dos pilares de uma nova
cultura da santidade para a Igreja no
mundo moderno.

Uma década depois, passados 50
anos dedicados a abrir este novo
caminho de santidade, morria a 26
de Junho de 1975, de um ataque
cardíaco. Depois da sua morte, cerca
de uma terça parte dos bispos de
todo o mundo escreveu à Santa Sé
pedindo a abertura do seu processo
de beatificação, e em 1982 foi
beatificado.

Dez anos mais tarde, em 2002, foi
canonizado pelo Papa João Paulo II
perante uma numerosa multidão de
cerca de 300 000 peregrinos que
enchiam a praça de São Pedro e a via
della Conciliazone. Nessa cerimónia



o Papa denominou-o como “o santo
do quotidiano”. “Que a tua vida não
seja uma vida estéril. Sê útil, deixa
rasto”. Estas palavras do primeiro
ponto de ‘Caminho’ são as primeiras
palavras que São Josemaria dirigiu
por todo o mundo, e são sinal claro
de que o seu autor as levava bem
metidas dentro do seu coração.

***

Depois dos anos trinta, São Josemaria
levou uma vida normal, mas, foi,
provavelmente, a mais
abundantemente documentada,
gravada, filmada de um santo de
todos os tempos, em parte por ser um
dos primeiros santos modernos, na
era dos aviões, da rádio, da televisão
e dos vídeos. No final da vida,
tornou-se mais ativo na sua vida
pública. Em 1968 publicou um livro
de entrevistas, a que chamou
“Conversaciones”. O livro inclui no



final a homilia “Amar o mundo
apaixonadamente”.

Nos princípios dos anos setenta,
levou a cabo uma série de viagens
pela Península Ibérica e América
Latina onde muitas das suas tertúlias
foram filmadas. Dois anos antes da
sua morte, publicou o livro “Cristo
que passa”, colectânea de homilias
seguindo o ciclo litúrgico do ano. Não
surpreende que parte do material
deste volume seja dessa época: uma
parte de “Cristo que passa” e de uma
obra póstuma, compilação de
homilias sobre temas vários,
chamada “Amigos de Deus”.

Se bem que São Josemaria seja um
escritor prolífico, não deixou
tratados sistemáticos. Mas o certo é
que os seus ensinamentos se
encontram numa grande variedade
de textos escritos ao longo de quase
meio século: cartas, diários,
devocionários, homilias, entrevistas:



por esta razão uma antologia como a
presente, é especialmente útil porque
reúne textos essenciais procedentes
de um campo vasto de fontes e
coloca-as dentro das capas de um
livro.

Foram muitos os critérios utilizados
para a elaboração desta antologia.
Acima de tudo fez-se um esforço por
captar a essência do pensamento de
São Josemaria, único e característico
dos seus ensinamentos. Como era de
esperar, Escrivá escreveu e pregou
extensamente sobre todos os temas
tradicionais da espiritualidade cristã.
Muitos desses escritos são realmente
de grande beleza, e vários deles
incluem-se aqui, mas deu-se
preferência àqueles que só ele – por
assim dizer – poderia ter escrito.

O ponto fulcral está nos textos mais
extensos, mas incluíram-se também
parágrafos breves de alguns pontos
de Caminho, Sulco e Forja com a



finalidade de dar realce à
personalidade de São Josemaria. As
homilias publicadas são as suas
obras mais formais, embora o seu
fulgor obscureça por vezes a
vivacidade patente nas gravações das
tertúlias e dos escritos mais
informais. Os textos mais breves –
expressivos, cheios de colorido,
directos -, revelam-nos o seu sentido
de humor e o seu entusiasmo pelas
coisas pequenas.

Os capítulos, divididos em cinco
secções, foram ordenados segundo
temáticas específicas. Os dois
primeiros capítulos têm como título o
de duas homilias importantes de
1967, “Amar o mundo
apaixonadamente” e “Rumo à
santidade”. Ambos tratam da
santidade nas coisas pequenas do
dia-a-dia, o primeiro, do ponto de
vista da relação do cristão com o
mundo, o segundo da relação íntima
dos cristãos com Deus. E exprimem o



que é o cerne da sua mensagem: um
novo caminho para alcançar a
santidade no meio do mundo. São
como que uma introdução ideal,
como que um olhar sobre a visão de
São Josemaria.

O grupo de capítulos que se segue
trata dos amores fulcrais da vida de
São Josemaria: Jesus, a Santíssima
Virgem e São José, e alguns dos
grandes temas da espiritualidade do
Opus Dei: a filiação divina, a vida
contemplativa no meio do mundo, a
Eucaristia (“centro e raiz da vida
interior”, como costumava dizer São
Josemaria) e a oração.

É evidente que para São Josemaria, a
íntima união com Deus e a santidade
heroica são para ser vividas nas
situações do dia-a-dia, e os capítulos
seguintes – que tratam de temas
como o trabalho, a vida em família,
amizade e apostolado, a caridade
cristã e o sofrimento – consideram



como é que um filho de Deus vive
todas essas realidades com um
espírito realmente contemplativo,
transformando o dia inteiro em
oração.

O penúltimo grupo de capítulos –
Liberdade, Alegria e Luta interior –
tratam de matérias menos concretas
e mais importantes. Procuram captar
o tom espiritual no concreto, o estilo,
por assim dizer, que São Josemaria se
esforçou por viver.

Por último, a última parte é
constituída por três capítulos que
caracterizam o cristão com três
textos que se sobrepõem por assim
dizer: o cristão na Igreja, o cristão
como membro do Opus Dei, e como
uma alma diante de um Deus
paternal que nos ama. O último
destes capítulos, que abre horizontes
para a vida íntima de oração de São
Josemaria, é o único auto-retrato de
um santo como um burrinho.



***

Este livro não é uma biografia nem
um estudo acadêmico: é apenas uma
antologia, uma seleção das palavras
de um homem. Contudo, parece que,
através desta obra, alguma coisa
surge de entre as suas linhas. O
produto final é, de certo modo, um
retrato não somente de São
Josemaria como autor, e da sua
personalidade, mas também de um
novo modo de vida, pelo qual os
cristãos procuram a santidade no
trabalho normal de cada dia no
mundo, do modo pelo qual se
sentiram chamados por Deus para o
tornar possível.

Em conclusão, nestas palavras de São
Josemaria, podemos, sem dúvida, vê-
lo, ouvi-lo e conhecer o que era a
razão de ser da sua proposta de vida.
De facto é inevitável, pois,
frequentemente, falava de “fazer o
Opus Dei, sendo Opus Dei”. Assim,



qualquer retrato de São Josemaria é
necessariamente um retrato fulcral
do Opus Dei

Entre os textos coligidos nesta
antologia, através do exemplo de São
Josemaria, o leitor poderá descobrir
uma cultura muito concreta da
santidade, e iniciar os seus passos
num caminho novo para qualquer
cristão. Com a ajuda da luz difundida
por São Josemaria sobre os
“enigmas” do Evangelho de
Chesterton, descobriremos como
lutar por sermos santos e apóstolos
no meio do mundo.

John Wauck, nascido em Chicago, é
sacerdote da Prelazia do Opus Dei.
Estudou História em Harvard.
Doutorou-se em Filosofia e
atualmente tem a seu cargo um curso
de Literatura e Fé cristã na
Faculdade de Comunicação
Institucional da Universidade
Pontifícia da Santa Cruz. Antes de se



ordenar sacerdote, colaborava como
escritor de discursos de diversas
personalidades políticas do Estado de
Pensilvânia (EUA).

Notas

(1) Gilbert Keith Chesterton, “El
Hombre Eterno”

(2) Homilía "Trabalho de Deus", em
Amigos de Deus, 56.

(3) Charles Taylor, The Sources of the
Self: the Making of the Modern
Identity, Cambridge University Press,
Cambridge 1992, p. 422.

(4) "New Orleans Times Picayune-
States Item", 4 de Setembro de 1980,
citado nas edições de Lewis A.
Lawson, Victor A. Kramer,
“Conversations with Walker Percy”,
University Press of Mississippi,
Jackson 1985, p. 4.



(5) Catecismo da Igreja Católica, n.
2013, citação do Vaticano II (Lumen
Gentium, 40) e do Evangelho segundo
São Mateus (Mt 5, 48).

(6) Lumen Gentium, 31, 32, 34.

(versão traduzida da original em
italiano: "Un cammino attraverso il
mondo")

"Un cammino attraverso il mondo")

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/um-caminho-
atraves-do-mundo-um-leitor-de-
josemaria-escriva/ (18/01/2026)

https://www.it.josemariaescriva.info/articolo/un-cammino-attraverso-il-mondo
https://opusdei.org/pt-br/article/um-caminho-atraves-do-mundo-um-leitor-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-caminho-atraves-do-mundo-um-leitor-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-caminho-atraves-do-mundo-um-leitor-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-caminho-atraves-do-mundo-um-leitor-de-josemaria-escriva/

	Um caminho através do mundo: um leitor de Josemaria Escrivá

