
opusdei.org

Um canto de louvor
e amor: o Trium
puerorum

O Trium Puerorum é um canto
de louvor a Deus, que a Igreja
aconselha rezar depois da Santa
Missa. A natureza inteira, com o
sol, as estrelas, os raios, as
nuvens e os mares, se une a
esse canto iniciado por três
jovens judeus do Antigo
Testamento.

05/04/2021



O rei Nabucodonosor mandou
construir uma estátua de ouro de
vinte e sete metros de altura (cf. Dan
3). Todos os seus súditos,
provenientes de diferentes povos e
nações, reuniram-se em torno dela e
começaram a adorá-la. O castigo para
quem se negasse era claro: “Quem
não se prostrar para adorá-la será
imediatamente jogado na fornalha
com o fogo aceso!” A situação
pareceu propícia para denunciar os
judeus, uns homens caldeus se
puseram de acordo e foram
rapidamente a Nabucodonosor:
“Viva o rei para sempre! (…), alguns
judeus, que tu, ó rei, nomeaste
governadores das províncias da
Babilônia, (Ananias, Azarias e
Misael) não respeitaram a tua ordem,
ó rei, não prestaram culto ao teu
deus, não adoraram a imagem de
ouro erguida por ti, ó rei”. Então o
rei, encolerizado e furioso, mandou
trazer esses jovens. E diante deles



quis se assegurar que aquilo que
havia ouvido era verdade:

- “Foi de propósito que não prestastes
culto ao meu deus e recusastes
adorar a estátua de ouro que eu
ergui? (…). Se não adorardes, na
mesma hora sereis atirados na
fornalha acesa. E qual é o Deus que
vos há de livrar da minha mão?”

Os três jovens, a uma só voz,
responderam sem qualquer sinal de
dúvida:

– “Existe o nosso Deus a quem
cultuamos ele nos pode livrar da
fornalha acesa (...). Mas mesmo que
isso não aconteça, fica sabendo, ó rei,
que não vamos prestar culto ao seu
deus, nem vamos adorar a estátua de
ouro construída por ti, ó rei”.

A reação de Nabucodonosor não se
fez esperar. Mandou acender na
fornalha um fogo sete vezes maior
que o de costume e colocou nele



Ananias, Azarias e Misael. O fogo era
tão intenso que, inclusive, queimou
os homens que o tinham acendido,
parte do séquito do rei. No entanto,
não conseguiu fazer qualquer dano a
nenhum dos três jovens, pois um
anjo do Senhor havia descido com
eles e impelido a chama para fora da
fornalha. “Os três, então, cantavam
hinos, glorificavam e louvavam a
Deus a uma só voz, dentro da
fornalha (...). Bendito és tu, Senhor,
Deus dos nossos pais, sejas louvado e
exaltado para sempre! Bendito seja o
teu nome santo e glorioso! Sejas
louvado e exaltado para sempre!”

Das catacumbas ao missal

Esta passagem do livro de Daniel foi
recolhida no século II a.C. como 
exemplo pelos hebreus que, sob o
domínio de Antíoco IV Epífanes,
preferiram a morte a ser infiéis à
Aliança. Nós, cristãos, vemos na
libertação dos três jovens um



anúncio da Páscoa de Jesus, o mártir
por excelência e o primeiro a
experimentar a renovação do cosmos
que a Ressurreição leva consigo. Este
relato era muito estimado nos
primeiros séculos do cristianismo, e
por isso, com frequência era
representado artisticamente nas
catacumbas, sepulcros e relicários.
Mas o que sem dúvida contribuiu a
lhe dar maior relevância foi a sua
introdução na grande vigília pascal e
em outras ações litúrgicas, tanto no
oriente como no ocidente. E já a
partir do século VIII, a sua
popularidade foi tão grande que se
encontram versões em diversas
línguas nacionais.

A presença do hino dos três jovens
ou cântico do Benedicite no Ordinário
da Missa, se remonta ao século IX,
mas é no Missal Romano de 1570 que
será acrescentado de maneira oficial
aos ritos conclusivos da Missa. Até
então as fontes falam de diversas



formas de rezar uma série de orações
que, com o passar do tempo,
acabaram se chamando Trium
puerorum – o cântico dos três jovens.
Este conjunto estava formado pelo
cântico do Benedicite do livro de
Daniel, mais uma série de salmos,
versículos e orações. Algumas fontes
precisam que este conjunto de
orações era cantado por todos os que
participavam na procissão até a
sacristia. Outras, por outro lado, o
atribuem ao celebrante, no momento
em que retirava as vestes
sacerdotais. Mas o que sabemos com
certeza é que no Missal do início do
século XX aparecia como última
oração prevista para o sacerdote ao
concluir a celebração eucarística. O
então chamado Canon Missae
terminava com o sacerdote que,
descendo do altar, dizia como ação
de graças o Trium puerorum[1].
Assim foi até 1962 quando foi
excluído do ordinário da Missa e
ficou situado entre as orações



recomendadas pro opportunitate –
como sugestões. Nas edições recentes
do Missal Romano, não aparece na
proposta de orações de ação de
graças após a Missa. Por isso, não é
de surpreender que hoje em dia seja
menos nítida a relação entre a ação
de graças e este cântico.

Novidade de um costume

Conhecendo já a sua presença no
missal no princípio do século XX,
contextualizamos a anotação que São
Josemaria fez em 1932: “Seria muito
bonito concluir, todos os dias, a ação
de graças com a antífona “Trium
puerorum”, os dois salmos e as
orações seguintes (cinco minutos)
que o breviário põe na ação de
graças post Missam”[2]. No entanto,
apenas oito anos depois é que
encontraremos a primeira referência
à prática deste costume, quando o
autor do diário de Diego de León
escreve: “O Padre celebra no



oratório. Depois da Missa diz que, a
partir de agora será costume na Obra
terminar a ação de graças depois da
Comunhão com a oração En Ego e o
Cântico dos três jovens”[3].

Como em outras ocasiões, este
costume da Obra foi se perfilando
com a experiência e o tempo. Não
estranha, portanto, que, em 1947, São
Josemaria volte a se perguntar sobre
o melhor modo de viver a ação de
graças depois da Missa. Numa carta
ao Conselho Geral, que ainda se
encontrava em Madri, pede que
vejam “se não seria demasiado longo
– creio que não – depois dos dez
minutos de ação de graças pessoal ao
terminar a Santa Missa, fazer
coletivamente e de modo litúrgico a
ação de graças com a Antífona e o
Cântico dos três jovens, o salmo 150,
etc. e as três pequenas orações com
uma única conclusão. Depois a
jaculatória e se acabou. Tem cinco
anos de indulgências cada vez, e uma



plenária no mês. Se está bem, que o
façam em todas as casas”[4]. Com o
tempo, a prática se instalou e ficou
incorporada ao ritmo habitual dos
centros da Obra desde 1950.

Convém dizer que esta oração não
era algo exclusivo da Obra, mas,
como já vimos, estava presente no
ordinário da Missa da época. Além
disso, é bom lembrar que o Cântico
de Daniel 3 se encontrava – como
ainda hoje – nas laudes da Liturgia
das Horas, principalmente nos
domingos. No entanto, a novidade
que São Josemaria introduziu foi a de
estender a oração aos leigos,
incentivando assim a sua
participação ativa na liturgia. Por
outro lado, este costume nos ajuda a
viver a ação de graças com toda a
Igreja, ao mesmo tempo em que
recordamos qual é o nosso fim
último: dar glória a Deus, Uno e
Trino.



Com toda a Igreja

Com este modo de proceder, São
Josemaria distinguia dois momentos
na ação de graças depois da Missa,
para os centros da Obra. O primeiro
tem a ver com o diálogo silencioso de
cada um com Deus Pai, Filho e
Espírito Santo: “o amor a Cristo, que
se oferece por nós, incita-nos a saber
encontrar, uma vez terminada a
Missa, alguns minutos para uma ação
de graças pessoal e íntima, que
prolongue no silêncio do coração
essa outra ação de graças que é a
Eucaristia”[5].

Além disso, o segundo momento quer
realçar a dimensão eclesial da ação
de graças, que não se reduz somente
a uma experiência individual de
intimidade de Jesus. O dom de Deus
na Eucaristia é tão grande que
nenhuma criatura por si só pode
expressar o agradecimento devido.
Esta oração nos permite agradecer-



Lhe juntos por ter vindo à nossa
casa. Por isso, quando rezamos o 
Trium puerorum, não somente
estamos agradecendo a Jesus a nossa
Comunhão, mas também a dos que
estão à nossa volta. É como se
disséssemos: “Obrigado por ter vindo
a cada um, por ter-se feito presente
por nós, por todos os cristãos”.

Precisamente para que as nossas
vozes possam unir-se mais
facilmente ao canto de louvor e amor
com o que a Igreja vive cada
encontro eucarístico, São Josemaria
pensou que se recitasse o Trium
puerorum. Dedicar um tempo da
ação de graças a este cântico nos
ajuda, portanto, a crescer na
comunhão com todos os cristãos por
meio da Eucaristia. Pois é nela que a
Igreja “renasce e se renova
continuamente como a communio
que Cristo trouxe ao mundo,
realizando assim o desígnio eterno
do Pai (cf. Ef 1, 3-10). De modo



especial na Eucaristia e pela
Eucaristia, a Igreja encerra em si o
germe da união definitiva em Cristo
de tudo o que existe nos céus e de
tudo o que existe na terra, tal como
disse Paulo (cf. Ef 1,10): uma
comunhão realmente universal e
eterna”[6].

Um laboratório de louvor

O Trium puerorum é um convite
constante a glorificar e louvar ao
Senhor. Recorda-nos que a vocação
mais íntima de todas as criaturas é
dar glória a Deus, Uno e Trino. A
Comunhão é inseparável do desejo
afetivo e efetivo de louvá-lo, de
reconhecer a sua grandeza e sua
onipotência.

Este movimento da alma é coerente
com a celebração eucarística, pois a
Missa, principalmente a oração
eucarística, é uma grande oração de
ação de graças, que começa com um
canto de louvor – o Santo, santo,



santo – e termina com uma solene
glorificação de Deus Pai por Cristo,
com Ele e n’Ele. O Trium puerorum
prolonga esta oração. É um momento
que poderíamos ver como um
laboratório em que aprendemos a
transformar as nossas relações com o
cosmos – a natureza – e com os
outros em um canto de louvor à
Trindade. Desta forma, rezar o Trium
puerorum antes de começar os
nossos afazeres cotidianos nos
lembra a atitude com que devemos
encarar cada dia: “Dá ‘toda’ a glória a
Deus. – ‘Espreme’ com a tua vontade,
ajudado pela graça, cada uma de tuas
ações, para que nelas não fique nada
que cheire a humana soberba, a
complacência do teu ‘eu’”.[7]

Neste laboratório se reúnem todas as
criaturas espirituais e materiais.
Recapitulam-se todos os elementos
do cosmos e do povo de Israel,
começando pelos mais materiais e
terminando pelos que têm mais



capacidade vital. O auge deste 
crescendo é ocupado pelos “humildes
de coração” (Dan 3, 87), entre os
quais se contam Ananias, Azarias e
Misael. Para que todos possamos
unir-nos a eles e assim se cumpra o
projeto original da criação – “tudo o
que respira louve ao Senhor” (Sal
150, 6) – a Igreja conclui o Trium
puerorum com uma petição
articulada em um pai-nosso, alguns
versículos dos salmos e três orações.
Neles ressoam os mesmos desejos
antes expressados, mas, desta vez,
convertidos em uma intensa súplica
para que nós, que também nos
encontramos em meio ao fogo das
provas interiores e exteriores,
experimentemos o alívio da ajuda
divina e assim possamos converter
toda a nossa jornada em um 
Magnificat à misericórdia divina.

Juan Rego

Tradução: Mônica Diez



Fotografía: Ravi Pinisetti (Unplash)

[1] “Finito Evangelio sancti Johannis,
discedens ab Altari, pro gratiarum
actione dicit Antiphonam Trium
puerorum, cum reliquis, ut habetur in
principio Missalis”(N.T. Terminado o
Evangelho de São João, ao descer o
sacerdote do altar, recita o Hino dos
Três jovens, em ação de graças, com
os outros, como está estabelecido no
início do Missal Romano) Missale
romanum (1920), Canon Missae, p.
302.

[2] São Josemaria, Anotações íntimas,
n. 833 (entre 20/11 e 2/10/1932).

[3] Diário do centro de Diego de León,
17/12/1940. A oração En Ego é
também conhecida como Oração
diante de Jesus Crucificado.

[4] São Josemaria, Carta, 7/03/1947.



[5] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 92.

[6] São João Paulo II, Audiência geral,
15/01/1992.

[7] São Josemaria, Caminho, n. 784.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/trium-
puerorum-louvor-da-natureza-a-deus/

(23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/trium-puerorum-louvor-da-natureza-a-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/trium-puerorum-louvor-da-natureza-a-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/trium-puerorum-louvor-da-natureza-a-deus/

	Um canto de louvor e amor: o Trium puerorum

