
opusdei.org

Transmitir a fé (I)

É na própria família que se
forja o caráter, a personalidade,
os costumes... e também se
aprende a conviver com Deus.
Uma tarefa que cada dia é mais
necessária, como se assinala
neste artigo.

03/01/2012

Cada filho é uma prova da confiança
de Deus nos pais, que lhes confia o
cuidado e a orientação de uma
criatura chamada à felicidade eterna.
A fé é o melhor legado que se lhe
pode transmitir; mais ainda, é a



única coisa verdadeiramente
importante, pois é o que dá sentido
último à existência. Deus, além disso,
nunca confia uma missão sem dar os
meios imprescindíveis para levá-la a
termo; e assim, nenhuma
comunidade humana está tão bem
dotada como a família para facilitar
que a fé enraíze nos corações.

O TESTEMUNHO PESSOAL

A educação da fé não é um mero
ensinamento, mas a transmissão de
uma mensagem de vida. Ainda que a
palavra de Deus seja eficaz em si
mesma, para difundi-la o Senhor quis
servir-se do testemunho e da
mediação dos homens; o Evangelho é
convincente quando se vê
encarnado.

Isto é válido de maneira especial
quando nos referimos às crianças,
que distinguem com dificuldade
entre o que se diz e quem o diz; e
adquire ainda mais força quando



pensamos nos próprios filhos, pois
não diferenciam claramente entre a
mãe ou pai que reza e a própria
oração; mais ainda, a oração tem
valor especial, é amável e
significativa, porque quem reza é a
sua mãe ou o seu pai.

Isto faz com que os pais tenham tudo
a seu favor para comunicar a fé aos
filhos; o que Deus espera deles, mais
do que palavras, é que sejam
piedosos, coerentes. O seu
testemunho pessoal deve estar
presente diante dos filhos a todo o
momento, com naturalidade, sem
procurar dar lições constantemente.

Às vezes, basta que os filhos vejam a
alegria dos seus pais ao confessar-se,
para que a fé se torne forte nos seus
corações. Não se deve desvalorizar a
perspicácia das crianças, mesmo que
pareçam ingênuas; na realidade,
conhecem os seus pais, no bom e no
menos bom, e tudo o que estes fazem



– ou omitem – é para eles uma
mensagem que os ajuda a formar ou
a deformar.

Bento XVI explicou muitas vezes que
as alterações profundas nas
instituições e nas pessoas costumam
ser promovidas pelos santos, e não
pelos mais sábios ou poderosos: «Nas
vicissitudes da história, [ os santos ] 
foram os verdadeiros reformadores
que tantas vezes elevaram a
humanidade dos vales obscuros nos
quais está sempre em perigo de se
precipitar; iluminaram sempre de
novo» [1].

Na família acontece algo parecido.
Sem dúvida, é preciso pensar no
modo mais pedagógico de transmitir
a fé, e formar-se para serem bons
educadores; mas o que é decisivo é o
empenho dos pais por quererem ser
santos. É a santidade pessoal o que
permitirá acertar com a melhor
pedagogia.



"Em todos os ambientes cristãos
conhecem-se, por experiência, os
bons resultados que dá essa
natural e sobrenatural iniciação à
vida de piedade, feita no calor do
lar. A criança aprende a pôr o
Senhor na linha dos primeiros e
fundamentais afetos, aprende a
tratar a Deus como Pai e à Nossa
Senhora como Mãe, aprende a
rezar seguindo o exemplo dos pais.
Quando se compreende isto, vê-se
a enorme tarefa apostólica que os
pais podem realizar e como têm
obrigação de serem sinceramente
piedosos, para poderem transmitir
– mais do que ensinar – essa
piedade aos filhos" [2].

AMBIENTE DE CONFIANÇA E
AMIZADE

Vemos que muitos rapazes e moças –
sobretudo, na juventude e na
adolescência – acabam por afrouxar
a fé que receberam, quando sofrem



algum tipo de prova. A origem destas
crises pode ser muito diversa – a
pressão de um ambiente paganizado,
amigos que ridicularizam as
convicções religiosas, um professor
que dá as lições numa perspectiva
ateia ou que põe Deus entre
parêntesis –, mas estas crises
ganham força quando aqueles que
passam por elas deixam de expor às
pessoas adequadas o que lhes está
acontecendo.

É importante facilitar a confiança
com os filhos e que estes sempre
encontrem os pais disponíveis para
lhes dedicarem tempo. Os jovens –
mesmo os que parecem mais
indóceis e desprendidos – desejam
sempre essa aproximação, essa
fraternidade com os pais. O
segredo costuma estar na
confiança. Que os pais saibam
educar num clima de
familiaridade, que nunca deem a
impressão de que desconfiam, que



deem liberdade e que ensinem a
administrá-la com
responsabilidade pessoal. É
preferível que enganem alguma
vez. A confiança que se põe nos
filhos faz com que eles próprios se
envergonhem de terem abusado, e
se corrijam. Pelo contrário, se não
têm liberdade, se veem que não se
confia neles, sentir-se-ão levados a
enganar sempre [3] . Não se deve
esperar a adolescência para pôr em
prática estes conselhos; podem ser
aplicados desde muito cedo.

Falar com os filhos é das coisas mais
gratas que existem e a porta mais
direta para estabelecer uma
profunda amizade com eles. Quando
uma pessoa ganha confiança com
outra, estabelece-se uma ponte de
mútua satisfação e poucas vezes
desaproveitará a oportunidade de
conversar sobre as suas inquietações
e os seus sentimentos, o que é, por
outro lado, uma maneira de se



conhecer melhor a si próprio.
Embora haja idades mais difíceis do
que outras para conseguir essa
proximidade, os pais não devem
afrouxar no seu entusiasmo por 
chegarem a ser amigos dos filhos;
amigos a quem se confiam as
inquietações, a quem se consulta
sobre os problemas, de quem se
espera uma ajuda eficaz e amável
[4]. Nesse ambiente de amizade, os
filhos ouvem falar de Deus de um
modo agradável e atrativo. Tudo isto
requer que os pais encontrem tempo
para estar com os filhos e um tempo
que seja “de qualidade”; o filho deve
perceber que as suas coisas nos
interessam mais do que o resto das
nossas ocupações. Isto implica ações
concretas, que as circunstâncias não
podem levar a omitir ou a atrasar
uma e outra vez; desligar a televisão
ou o computador quando a menina
ou o garoto pergunta por nós e se
percebe que querem falar; reduzir a
dedicação ao trabalho; procurar



formas de recreio e entretenimento
que facilitem a conversa e a vida
familiar, etc.

O MISTÉRIO DA LIBERDADE

Ao utilizar a liberdade pessoal, as
pessoas nem sempre fazem o que
mais lhes convém, ou o que
pareceria previsível tendo em conta
os meios empregados. Às vezes, as
coisas são bem feitas mas não saem
como se esperava – pelo menos,
aparentemente – e pouco serve
culpar-se por esses resultados ou
atribuir a culpa a outros.

O mais sensato é pensar como educar
cada vez melhor e como ajudar
outros a fazerem o mesmo; não há,
neste âmbito, fórmulas mágicas.
Cada um tem o seu próprio modo de
ser, que o leva a explicar e a encarar
as coisas de modo diverso. O mesmo
se pode dizer dos educandos que,
embora vivam num ambiente



semelhante, possuem interesses e
sensibilidades diversas.

Essa variedade não é, no entanto, um
obstáculo. Aliás, amplia os
horizontes educativos: por um lado,
possibilita que a educação se
enquadre, realmente, no quadro de
uma relação única, alheia a
estereótipos; por outro, a relação
com os temperamentos e caráteres
dos diversos filhos favorece a
pluralidade de situações educativas.

Por isso, se bem que o caminho da fé
seja o mais pessoal que existe – pois
faz referência ao mais íntimo da
pessoa, a sua relação com Deus –,
podemos ajudar a percorrê-lo; e isso
é a educação. Se considerarmos com
calma na nossa oração pessoal o
modo de ser de cada pessoa, Deus
dar-nos-á luzes para acertar.

Transmitir a fé não é tanto uma
questão de estratégia ou de
programação, mas é facilitar que



cada um descubra o desígnio de Deus
para a sua vida. Ajudá-lo a que veja,
por si próprio, que deve melhorar e
em quê, porque nós, de fato, não
mudamos ninguém, eles mudam
porque querem.

DIVERSOS ÂMBITOS DE ATENÇÃO

Há diversos aspetos que têm grande
importância para transmitir a fé. Um
primeiro é talvez a vida de piedade
na família, a proximidade a Deus na
oração e nos sacramentos. Quando os
pais não a “escondem” – às vezes
involuntariamente –, esse convívio
com Deus manifesta-se em ações que
O tornam presente na família, de um
modo natural e que respeita a
autonomia dos filhos. Abençoar as
refeições, ou rezar com os filhos
pequenos as orações da manhã ou da
noite, ou ensinar-lhes a recorrer aos
Anjos da Guarda ou a ter
manifestações de carinho com Nossa
Senhora, são modos concretos de



favorecer a virtude da piedade nas
crianças, tantas vezes dando-lhes
recursos que os acompanharão por
toda a vida.

Outro meio é a doutrina; uma
piedade sem doutrina é muito
vulnerável perante o assédio
intelectual que sofrem ou sofrerão os
filhos ao longo da vida; necessitam
de uma formação apologética
profunda e, ao mesmo tempo,
prática.

Logicamente, também neste campo é
importante saber respeitar as
peculiaridades próprias de cada
idade. Muitas vezes, falar sobre um
tema de atualidade ou de um livro
poderá ser uma ocasião de ensinar a
doutrina aos filhos mais velhos (isto,
quando não sejam eles próprios que
se nos dirijam para nos
perguntarem).

Com os menores, a formação
catequética que podem receber na



paróquia ou na escola é uma ocasião
ideal. Rever com eles as lições que
receberam ou ensinar-lhes de modo
sugestivo aspectos do Catecismo que
talvez tenham sido omitidos, fará
com que as crianças entendam a
importância do estudo da doutrina
de Jesus, graças ao carinho que os
pais demonstram por ela.

Outro aspecto relevante é a educação
nas virtudes. Quando há piedade e
doutrina, mas faltam virtudes, os
filhos acabarão pensando e sentindo
como vivem, e não como lhes dite a
razão iluminada pela fé, ou a fé
assumida, porque pensada. Formar
as virtudes requer salientar a
importância da exigência pessoal, do
empenho no trabalho, da
generosidade e da temperança.

Educar nesses bens eleva o ser
humano acima dos desejos materiais;
torna-o mais lúcido, mais apto para
entender as realidades do espírito.



Aqueles que educam os filhos com
pouca exigência – nunca lhes dizem
que “não” a nada e procuram
satisfazer todos os seus desejos –
fecham-lhes as portas do espírito.

É uma condescendência que pode
nascer do carinho, mas também do
querer poupar o esforço que exige
educar melhor, pôr limites aos
apetites, ensinar a obedecer ou a
esperar. E como a dinâmica do
consumismo é de per si insaciável,
cair nesse erro leva as pessoas a
estilos de vida caprichosos e volúveis
e introduzem-nos numa espiral de
procura de comodidade que implica
sempre um déficit de virtudes
humanas e de interesse pelos outros.

Crescer num mundo em que todos os
caprichos são saciados é uma pesada
carga para a vida espiritual, que
incapacita a alma – quase na raiz –
para a doação e o compromisso.



Outro aspeto importante é o
ambiente, pois tem uma grande força
de persuasão. Todos conhecemos
jovens educados na piedade que se
viram arrastados por um ambiente
que não estavam preparados para
superar. Por isso, é preciso estar
pendentes de onde se educam os
filhos e criar ou procurar ambientes
que facilitem o crescimento da fé e
da virtude. É algo parecido ao que
ocorre num jardim: nós não fazemos
crescer as plantas, mas podemos sim
proporcionar os meios – adubo, água,
etc. – e o clima adequados para que
cresçam.

Como aconselhava São Josemaria aos
pais: "procurai dar-lhes bom
exemplo, procurai não esconder a
vossa piedade, procurai ser puros
na vossa conduta: então
aprenderão e serão a coroa da
vossa maturidade e da vossa
velhice" [5].



A. Aguiló

[1] Bento XVI, Discurso na Vigília da
Jornada Mundial da Juventude de
Colônia, 20-08-2005.

[2] São Josemaria Escrivá, Temas
Atuais do Cristianismo , n. 103.

[3] São Josemaria Escrivá, Temas
Atuais do Cristianismo , n. 100.

[4] São Josemaria Escrivá, Cristo que
passa , n. 27.

[5] São Josemaria Escrivá, Tertúlia,
12-11-1972, em "Educação dos filhos"

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/transmitir-a-fe-
i/ (15/01/2026)

https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/educaccedilao-dos-filhos
https://opusdei.org/pt-br/article/transmitir-a-fe-i/
https://opusdei.org/pt-br/article/transmitir-a-fe-i/
https://opusdei.org/pt-br/article/transmitir-a-fe-i/

	Transmitir a fé (I)

