
opusdei.org

Transformar o
centro em um lar (2)

As famílias cristãs são lugares
onde todos vivem e cuidam uns
dos outros. O artigo comenta
alguns desvios que podem
dificultar a lógica do serviço e
sugestões para despertá-la.

09/11/2023

Em uma de suas últimas cartas aos
seus filhos no Opus Dei, São
Josemaria refletia sobre a “nova
lógica” da família de Deus na terra.
Já desde os dias de espera em
Nazaré, Nosso Senhor tinha



apresentado a Maria e a José o modo
de pensar e de viver daquele Menino
que ia aniquilar-se a si mesmo e dar
tudo, porque não veio para ser
servido, mas para servir[1]. É a
mesma lógica que Deus deseja para
todos os lares cristãos:

“Observem o ambiente em que Cristo
nasce. Tudo ali nos insiste nessa
entrega incondicional: José – uma
história de acontecimentos difíceis,
combinados com a alegria de ser o
guardião de Jesus – coloca em jogo
sua honra, a serena continuidade de
seu trabalho, a tranquilidade do
futuro; toda a sua existência é uma
pronta disponibilidade para o que
Deus lhe pede. Maria se manifesta
como a escrava do Senhor (Lc 1,38)
que, com seu fiat, transforma toda a
sua existência em uma submissão ao
plano divino de salvação. E Jesus?
Bastaria dizer que o nosso Deus se
mostra a nós como uma criança; o
Criador de todas as coisas se



apresenta entre as fraldas de uma
pequena criatura, para que não
tenhamos dúvida de que Ele é
verdadeiro Deus e verdadeiro
Homem (...). É necessário que
estejamos imbuídos dessa nova
lógica, que Deus inaugurou ao descer
à Terra. Em Belém, ninguém reserva
nada para si. Lá não se ouve falar de
minha honra, nem de meu tempo,
nem de meu trabalho, nem de
minhas ideias, nem de meus gostos,
nem de meu dinheiro. Lá tudo é
colocado a serviço do grande jogo de
Deus com a humanidade, que é a
Redenção”[2].

A vida de família se renova e se
multiplica de acordo com esse
“grandioso jogo” do serviço,
entendido não como servilismo, nem
como uma fria acumulação de
favores, de serviços..., mas como uma
disposição permanente de viver para
os outros, como instrumentos do
cuidado cotidiano de Deus. Esse



modo de viver, que São Josemaria às
vezes chamava de “o saudável
preconceito psicológico de pensar
habitualmente nos outros”[3], deve
ser o teor habitual da convivência
nos centros da Obra. E, graças a
Deus, é isso que, em muitos aspectos,
é percebido por muitas das pessoas
que os frequentam: a atitude que
leva a tornar a vida agradável aos
outros, dedicar tempo a eles e ouvi-
los, mesmo quando talvez
precisemos fazer outras coisas
urgentes, ajudá-los a resolver um
problema, pedir perdão quando
necessário, adiantar-se com um
sorriso, ajudar outra pessoa que está
cansada ou atrasada... e tantas outras
oportunidades que a convivência nos
oferece todos os dias.

No entanto, como pode acontecer em
qualquer família, a vida cotidiana às
vezes tem um efeito desgastante e,
com o tempo, outras dinâmicas
podem aparecer na casa ou em nosso



caráter. Sem ser exaustivos, podemos
resumi-las em quatro desvios, em
que, às vezes, pode haver atitudes
excessivamente focadas no
funcionamento da casa, em
detrimento das pessoas que vivem
nela, ou o que poderíamos chamar
de “mal-entendidos”: conflitos que
surgem de abordagens inadequadas
de convivência. É claro que o que
descrevemos a seguir não são
situações que acontecem, por assim
dizer, de forma quimicamente pura.
São tendências que podem aparecer
gradualmente, talvez misturadas
entre si, e que mostram como a
fraqueza humana tende a se fundir
com o que é mais valioso e querido.
Uma breve reflexão sobre umas e
outras nos permitirá identificar “as
raposas, as pequeninas raposas, que
assolam nossas vinhas” (Ct 2,15).
Assim, por contraste, ficará
delineada a “lógica” que Deus quer
para os lares e, concretamente, para
os centros da Obra.



Eficaz, mas frio

Os dois primeiros desvios que podem
manchar a verdadeira lógica do
serviço estão no âmbito funcional. Se
pensarmos em dois termos que São
Josemaria utilizava com frequência
para caracterizar a Obra – “família e,
ao mesmo tempo, milícia”[4], o risco
aqui seria o de um certo
desequilíbrio, em que a “milícia”
tenderia a eclipsar a família, dando
origem a lares eficazes, mas com
pouco calor, ou talvez com tensões e
feridas mais ou menos camufladas.

Um primeiro desvio nessa direção é o
que poderíamos chamar de lógica da 
sinergia. Essa lógica está
parcialmente ligada ao
desenvolvimento da sociedade nas
últimas décadas, que trouxe consigo,
como consequência de tantos
serviços e possibilidades, um número
infinito de tarefas e frentes para
atender: contas, procedimentos



administrativos, mensagens... O
resultado é que podemos facilmente
passar horas correndo atrás dos
acontecimentos e tarefas variadas. E
da mesma forma que em qualquer
família às vezes acontece que, por
causa da atenção ao trabalho, à casa,
aos filhos e a tudo o que precisa ser
feito por eles, marido e mulher
podem acabar negligenciando sua
amizade conjugal (sua intimidade,
seu afeto mútuo...), assim também
em um centro, especialmente
quando vários tipos de trabalho
apostólico são realizados ali, pode
acontecer que as pessoas acabem
tendo um relacionamento mais
funcional, quase limitado a “coisas
que precisam ser resolvidas”[5].

O centro tenderia então a funcionar
com sinergia (syn – ergon, união de
ação), mas com uma significativa
falta de simpatia (syn – pathos, união
de sentimento). Cada pessoa faria
suas tarefas, seus afazeres, seu plano



de vida; a casa funcionaria como um
mecanismo de precisão (tudo estaria
em seu lugar, cada pessoa em suas
tarefas...), mas faltaria a capacidade
de simpatizar, de sentir com os
outros: de passar bons momentos
juntos, de sofrer juntos. São
Josemaria alertava para esse risco
com palavras fortes: “no dia em que
vivermos como estranhos ou como
indiferentes, teremos matado o Opus
Dei”[6]. Além disso, como acontece
num simples nível humano em
qualquer organização, a falta de
simpatia entre uns e outros acabaria
por prejudicar ou até bloquear a
sinergia.

Um segundo desvio poderia ser
chamado de lógica da ordem. Aqui
também há uma analogia com
qualquer lar de família, onde um ou
outro dos cônjuges talvez dê
importância demais para que as
coisas sejam “como devem ser”: o
horário, a ordem material, as tarefas



de cada um... É claro que todo lar
precisa de certas diretrizes para não
afundar no caos, mas às vezes é
possível nutrir expectativas
desmedidas sobre um lar ideal, uma
maneira de fazer as coisas que
supostamente é a correta e que deve
ser seguida a qualquer preço, às
vezes até mesmo às custas da paz
familiar. E, no entanto, a experiência
de muitas famílias mostra como,
quando há uma hipertrofia de regras
e não se dá atenção a cuidar as
relações entre pais e filhos, surge
espontaneamente frustração, ou até
rebelião, por parte dos filhos. É a
isso, entre outras coisas, que São
Paulo se referia quando escrevia:
“Pais, deixai de irritar vossos filhos,
para que não desanimem” (Col 3,21).

Essas formas de ver e fazer não são
menos problemáticas no caso de um
centro. Por um lado, porque os que
moram ali são adultos, cada um com
sua liberdade e sua



responsabilidade. Por outro, porque
o centro, sendo uma iniciativa
apostólica chamada a “funcionar” e
ser uma casa aberta a todos, é
também a casa de quem mora ali, e é
necessário que essas pessoas o
sintam como tal, e não como uma
mera extensão da sua vida
profissional. Em comparação com
uma casa de família convencional,
um centro da Obra tem a
particularidade de que, nele, casa e
trabalho coexistem
permanentemente. Além disso, os
que se ocupam dessas tarefas
apostólicas, estão ali porque querem
de verdade. Essa é a razão mais
sobrenatural[8] e sendo, portanto, a
mais radical, deve ser também um
princípio de tato e sensibilidade.
Para ser muito espirituais, “muito
sobrenaturais”, ensinava São
Josemaria, “é preciso ser muito
humanos, esforçar-se para ter um
sentido profundamente humano da
vida”[9].



Em vista desses elementos, é possível
entender como é problemático dar
muito destaque a critérios, diretrizes,
objetivos etc. Com o tempo, as
desvantagens dessa lógica se
manifestam. A mais óbvia é que
aqueles que se concentram exclusiva
ou principalmente no “que está
planejado” podem confundir a
importância dos meios com a dos fins
e acabar limitando a liberdade de
outros em assuntos que poderiam
admitir abordagens diferentes[10].
Outra desvantagem é que, se não
conseguirmos harmonizar o que
entendemos que “deve ser” com a
espontaneidade que deve
caracterizar a vida de uma família, a
atmosfera pode se tornar rarefeita e
tensa. E, por fim, há o fato de que
aqueles que se concentram em ter a
situação sob controle sempre obtêm
vitórias frágeis: em sua priorização
da eficiência, talvez não consigam
realmente conquistar seus corações e
ajudá-los a crescer em liberdade[11].



Quem aspira principalmente a
controlar a situação se esgota
facilmente e pode esgotar os outros,
que podem sentir que têm pouco
papel a desempenhar na construção
desse lar.

Equívocos relacionais

Dois outros desvios que podem
surgir na vida da família podem ser
definidos como mal-entendidos ou
“curtos-circuitos” relacionais. Como
os anteriores, eles têm analogias na
vida de algumas famílias e se
caracterizam por produzir uma certa
insatisfação de fundo naqueles que
ficam presos neles. Um personagem
das parábolas do Senhor personifica
esse tipo de situação. É o filho mais
velho que repreende o pai por uma
série de queixas comparativas com
seu irmão e que acaba precisando
ouvir estas palavras: “Filho, tu estás
sempre comigo, e tudo o que é meu é
teu” (Lc 15,31).



O primeiro desvio poderia ser
chamado de lógica do mérito. É a de
quem, externamente, pode ser cheio
de atenção para com todos e com
uma grande capacidade de sacrifício
ao cuidar das coisas da casa e
daqueles que moram nela. Mas age,
em geral inconscientemente, na
expectativa de ganhar a afeição dos
outros em troca dos seus esforços.
Essa lógica, que é razoavelmente
aplicável a muitas áreas da vida, não
funciona em uma família, porque
não corresponde à realidade. Aqui
estamos no reino da gratuidade:
somos uma família, e faz pouco
sentido querer reunir méritos para
sermos amados.

É claro que quem sente a família
como própria se sacrifica por ela,
mas sem exigir compensações
afetivas, assim como um pai ou uma
mãe não as exige por amar seus
filhos (pelo contrário, e contra todas
as expectativas, eles encontram a sua



felicidade nessa abnegação).
Naturalmente, às vezes, podemos
sentir falta de uma certa
consideração por nossos esforços;
mas, se nos acostumarmos a pensar
que devemos ser retribuídos pelo
que fazemos, nosso olhar pode se
tornar autorreferencial: como o do
filho mais velho da parábola, que
vive no lar de seu pai, mas não o
sente realmente como seu. Esse filho
conjuga apenas as pessoas do
singular – eu, tu, ele, partindo da
reprovação e da queixa comparativa.
E se esquece do nós, que é o terreno
para o qual o pai gostaria de atraí-lo.
Com o tempo, a sua lógica revela
uma profunda insatisfação; compara-
se e vigia a liberdade dos outros (a do
pai, a do irmão), a quem julga porque
dão ou recebem o que, a seu modo de
ver, não deveriam (cf. Lc 15:29-32).
Dessa forma, o que aparece aos seus
olhos como uma reivindicação justa
é, na realidade, zelo amargo, orgulho
ferido.



Por fim, há o que poderíamos
chamar de desvio lógico do 
sentimento, em que o critério para
avaliar a vida em família se
concentraria nas próprias sensações:
como eu me sinto com a vida em
família? Eu me sinto bem? Essas são
certamente perguntas às quais
convém prestar atenção; todos
deveriam estar atentos tanto ao que
melhora o clima da casa quanto ao
que pode estar causando
desconforto. Entretanto, mesmo que
o bem-estar emocional seja um
indicador importante, ele não pode
se tornar o critério principal, a
motivação fundamental para
colaborar na construção do lar.

Se essa lógica se instalasse em uma
pessoa, as boas sensações se
tornariam indispensáveis para fazer
um esforço para cuidar da família. E,
no entanto, há momentos em que a
família precisa que deixemos de lado
nossas preferências. Como o Padre



nos lembra com frequência “pode ser
feito com alegria – e não de má
vontade – aquilo que custa, aquilo de
que não gostamos, se for feito por e
com amor e, portanto, livremente”[12].
Uma pessoa pode não ser capaz de
superar essa dificuldade porque,
embora sinta que “tem o direito” de
receber afeto e o exija como um
amor incondicional, não se pergunta
sobre sua própria contribuição. É o
que acontece com o irmão mais
velho da parábola, que não considera
se seu pai precisa de algum “extra”
de sua parte: pensa apenas na festa
que não pôde ter (cf. Lc 15,29).

Concentrar-se excessivamente na
exigência de afeto tende a gerar a
acepção de pessoas: em vez da
amizade sincera e aberta própria da
relação fraterna[13], instala-se a
dinâmica das amizades
particulares[14] que, por serem
exclusivas e excludentes, são
caricaturas da amizade fraterna;



assim, em casa haveria “os amigos” e
“os outros”. Logicamente, esta
atitude seria prejudicial para o
ambiente do lar, mas também para a
pessoa em questão, que poderia
facilmente acabar amargurada, sem
recursos afetivos. O dom do celibato,
orientado como é para gerar uma
grande “capacidade para querer bem
a todo o mundo”[15], seria visto de
forma tristemente empequenecida.

A lógica do serviço é a lógica da
doação

Os desvios que esboçamos têm em
comum o fato de levarem implícito
um “até aqui”, uma delimitação de
esforços e entrega. Às vezes – e isso
acontece em qualquer setor da
sociedade – por trás de certas crises
ou colapsos físicos e psicológicos
pode haver uma lógica oculta de
pensamento e comportamento que se
concentrou em uma fria pretensão
de eficiência, controle, mérito ou



expectativa de afeto; ou em uma
mistura de vários desses elementos,
entre outras possibilidades[16].

Esse tipo de crise, com a qual a
própria vida quer nos trazer de volta
à realidade, pode ser uma ocasião
para a purificação e a retificação: a
ocasião para perceber que perdemos
ou não encontramos a abordagem
correta. Entretanto, se não as
enfrentarmos, elas podem levar ao
desejo de fuga, à necessidade de
eventos extraordinários para
compensar a frustração; que em
última análise, não a extinguirão,
porque não abordam a raiz do
problema. Talvez seja o caso, então,
de a parte mais comemorativa da
vida familiar —precisamente tantos
momentos fora da rotina — não ser
aproveitada o suficiente: nunca
parece haver um retorno
suficientemente satisfatório. E,
embora se possa viver feliz e



agradecido com o que se tem, vive-se
suspirando pelo que não se tem.

Diante desses desvios, que diminuem
a vida e a vocação, encontramos “o
grandioso jogo de Deus com a
humanidade, que é a Redenção”[17]. A
lógica do serviço nos leva a dar, mas
não porque queiramos receber, mas
porque “conhecemos o amor que
Deus tem por nós e acreditamos
nele” (1Jo 4,16). No centro de nossa
vida está Deus, que nos ama e nos
enche de graça para que possamos
nos entregar generosamente: “De
graça recebestes, de graça dai” (Mt
10,8). Assim já não se constrói o lar
com base em cálculos. A lógica do
serviço leva à simplicidade de um pai
ou de uma mãe, que não precisam
fazer propósitos ou acumular atos de
serviço[18]: simplesmente se doam, se
prestam a ser um silhar discreto[19]

para que as paredes sejam mais
fortes e o calor do lar seja bem
mantido. E, ao contemplar a beleza



do lar que estão construindo, ficam
cheios de alegria e agradecimento.

Essa é a lógica filial de Jesus, o Filho
que pode verdadeiramente dizer ao
Pai: “Tudo o que é meu é teu, e tudo o
que é teu é meu” (Jo 17,10). Aqui, a
melhor recompensa é o amor de
Deus, que sempre nos precede: em
todos os momentos, Ele nos ama
primeiro (cf. 1Jo 4,10). E esse amor
preenche o coração quando está com
os outros. Um amor “sem descanso e
sem cansaço”[20], porque o que cansa
de verdade é “dar voltas em torno de
si mesmo”[21]. Servir, por outro lado,
viver verdadeiramente para os
outros, às vezes pode ser difícil, mas
no fundo, não cansa.

Diferentes nuances, dependendo
dos lugares e das pessoas

“Se o Senhor não edificar a casa, em
vão se cansam os construtores; se o
Senhor não guardar a cidade, em vão
vigiam as sentinelas” (Sl 126 [127]:1).



Essas palavras da Escritura
adquirem um brilho especial quando
pensamos na presença real do
Senhor nos oratórios dos centros da
Obra: Ele constrói a casa; Ele guarda
a cidade, se permitirmos. “Se o
centro dos seus pensamentos e
esperanças está no Tabernáculo –
escreve São Josemaria – quão
abundantes são os frutos de
santidade e de apostolado!”[22]. E
assim é: quando alguém vive, a
partir de Deus, para os outros, torna-
se um facilitador, inspirador e
dinamizador da santidade, que é o
alicerce mais firme de um lar.

A manifestação dessa dinâmica de
serviço, “saudável preocupação
psicológica”[23] de pensar
habitualmente nos outros, será
diferente de pessoa para pessoa.
Cada centro deve ser um mosaico,
composto pelos talentos que cada um
coloca a serviço do calor familiar. As
expectativas de cada pessoa em



relação ao que o lar significa para ela
são diferentes e, portanto, é
importante não se guiar por uma
simples lista de critérios de
aplicação.

Cada centro acabará tendo seus
próprios modos de celebrar as festas,
de ajudar-se mutuamente na
manutenção material da casa, ou na
promoção de projetos apostólicos, ou
na relação com as famílias. Há
sempre algo em comum: o afeto, o
senso de humor, o sentido
sobrenatural, as reuniões familiares,
as notícias do Padre e da família da
Obra, a sobriedade alegre e a
serenidade sobrenatural que permite
um descanso reparador. O mesmo
espírito em toda parte, com uma
concretude viva em cada lugar. É por
isso que sempre nos sentimos em
casa quando vamos para outra
região ou outro centro; porque
sentimos a unidade e a diversidade –
a riqueza – da Obra.



A lógica do serviço não nos poupa de
nossas próprias falhas, nem das
falhas dos outros; nem nos impede
de nos sentirmos mais ou menos à
vontade com aqueles que vivem
conosco; ou de que a casa e as
atividades estejam mais ou menos
bem organizadas; ou da necessidade
de nos esforçarmos para
compreender as pessoas ao nosso
redor[24]; ou de pedir perdão ou
perdoar quando necessário[25]. Mas –
e isso é o que é decisivo – essa lógica
sempre nos permite encontrar
recursos para avançar e nos
aproximar de Deus.

Quando a família é construída à base
de serviço, tudo ganha vida: nos
momentos de tertúlia ou às refeições,
ficamos mais atentos para gerar
conversa, de modo que os outros
possam descansar. A correção
fraterna é rezada e pensada a partir
de um grande afeto pelo outro, e não
pelo incômodo que os seus limites



possam causar; e conseguimos passar
por cima de tantas coisas sem nos
irritarmos: sorrindo e com um
encolher de ombros[26]. O serviço
autêntico, embora exija o esforço de
sair de nosso pequeno egoísmo, é um
ganha-ganha; é sempre soma em
ambas as direções: na de quem serve
e na de quem é servido. E é tão
natural que até fica um pouco
embaraçoso nomeá-lo, chamá-lo de
“serviço”. É, simplesmente, amor
fraterno.

O papel insubstituível de cada um
na construção do lar

Em sua carta sobre as modalidades
da vocação para a Obra, o Padre
recordou a influência decisiva das
Administrações na criação da
atmosfera familiar dos centros: “Com
o seu trabalho cuidam da vida na
Obra e a servem, colocando a pessoa
singular como foco e prioridade de
seu trabalho. Trata-se de uma



expressão muito concreta de que a
Obra é família; família verdadeira,
não em sentido metafórico”[27]. É um
trabalho performativo, no sentido de
que cria um ambiente propício e
propõe um ponto de referência em
que se pode ver a contribuição de
todos para o ambiente familiar.
Entretanto, para ser encarnada, para
ganhar vida, essa base precisa do
papel insubstituível de todos na casa.

Para os membros do conselho local
de um centro, a tarefa de serviço que
Deus lhes confia por meio da Obra
consiste, sobretudo, em zelar para
que cada pessoa tenha a formação e
o acompanhamento espiritual
necessários, bem como o bem-estar
material adequado. Assim São
Josemaria o resumia: “com solicitude
paterna e materna, cuidem da alma e
do corpo dos que lhes são
confiados”[28]. Essa tarefa exige
responsabilidade de sua parte, mas
também muita paciência e abandono



em Deus. Assim, aceitam a
necessidade de entender o modo de
ser de cada um e seus pontos fortes,
nos quais se apoiarão para ajudá-los
a crescer, cada um e o centro como
um todo; eles veem com mais clareza
que o que é realmente importante é
que todos se aproximem de Deus, e
não tanto que as coisas ocorram de
uma determinada maneira; e sempre
estão prontos para pedir perdão,
porque isso não apenas não os
desautoriza, mas os aproxima dos
outros. Quando a organização do
centro é definida nesses termos, a
atmosfera não deixa de ter as
exigências que qualquer busca pela
santidade pressupõe, mas ganha a
alegria e a serenidade que tornam
essa busca autêntica[29]. Todo o centro
pode então se sentir identificado com
a razão de ser desse lar: todos como
um só, em unidade, com os objetivos
comuns e os objetivos particulares de
cada um.



O sacerdote, por sua vez, muitas
vezes pode ser um interlocutor que
ouve e dá serenidade, e ajuda a ver
os diferentes aspectos da vida
cotidiana com perspectiva e, ao
mesmo tempo, com agudeza. “Nós,
sacerdotes, escrevia São Josemaria,
devemos ter o mesmo espírito que os
outros, mas acima de tudo um
espírito de compreensão, de
caridade, de conviver com todos, de
não nos escandalizarmos, de elevar,
de ajudar, como uma mãe”[30]. Com
mais motivo do que os outros,
portanto, o sacerdote deve ser um
instrumento de unidade e esperança,
“sem timidez nem complexos, que
são ordinariamente demonstração de
imaturidade humana, e sem
prepotências clericais, que
denotariam pouco sentido
sobrenatural”[31]. Se para os diretores
o risco pode ser a lógica da exigência,
para o sacerdote pode ser a do
mérito: ele está sempre a serviço dos
outros de modo palpável,



diferenciado e insubstituível; e isso
poderia gerar, sem perceber, uma
certa mentalidade de vítima, se lhe
parecer que seus esforços não são
valorizados. Dom Álvaro respondeu
a essa mentalidade da seguinte
maneira: “Se você realmente quer
saber o que é a alma sacerdotal, vou
resumi-la para você com nosso
Padre: nunca dizer ‘basta’. Nunca
dizer ‘basta’ ao amor, nunca parar
diante do sacrifício, como Cristo”[32].

“O normal é que em muitas famílias
convivam pessoas de diversas
gerações (avós, pais, filhos) e
personalidades diferentes, (…). Se é
verdade que tudo isto pode, algumas
vezes, fazer com que a unidade
familiar se deteriore, também é
verdade que, com muita frequência,
estas e outras dificuldades podem
unir mais as famílias, quando há
amor verdadeiro”[33]. Portanto, todos
os que vivem no mesmo centro,
desde o mais antigo até o recém-



chegado, têm a missão de construir a
casa, com os talentos que Deus lhes
deu e com seu próprio modo de ser;
de modo que a casa seja, para cada
um, um lugar de intimidade, de amor
incondicional e de descanso sereno.
Todos têm um lugar insubstituível
nessa tarefa, porque cada um sabe
melhor do que ninguém quais são os
talentos que Deus lhe deu, para
colocá-los a serviço de todos, com
iniciativa e generosidade. A
fraternidade que se vive em cada um
de nossos centros será também um
refúgio de paz e uma fonte de
inspiração para a vida dos adscritos e
supernumerários, e de todos aqueles
que se aproximam do calor da Obra.

Por último, mas não menos
importante, os doentes têm um papel
especial, não apenas porque “para
uma alma enamorada, as crianças e
os doentes são Ele”[34], mas também
porque eles são o desafio mais direto
e prático aos desvios negativos que



vimos anteriormente. Ao se
deixarem cuidar, ao contribuírem
com o que podem contribuir de
acordo com sua condição e sem
ceder à lógica daqueles que não se
sentem suficientemente amados, eles
podem ser um polo de coesão para o
centro, que unirá seus esforços a
serviço daqueles que mais precisam.

A vida de lar do centro, construída
sobre esses alicerces, irradia o amor
de Deus ao seu redor e abre pouco a
pouco, aos que moram ali e aos que o
frequentam, as portas da casa que
Ele preparou para aqueles que O
amam. “Se vocês se amarem uns aos
outros”, dizia São Josemaria, “cada
uma de nossas casas será o lar que
eu vi, o que eu quero que seja em
cada um de nossos recantos. E cada
um de seus irmãos e irmãs terá uma
fome santa de chegar em casa depois
de um dia de trabalho; e depois terá o
desejo de sair para a rua (...), para
essa guerra de paz (...)”[35].



[1] Cf. Fil 2, 7; Mt 20,28

[2] São Josemaria, Carta, 14/02/1974, n.
2.

[3] São Josemaria, Forja, n. 861.

[4] “O Opus Dei certamente é família
e, ao mesmo tempo, milícia. Família
unida por um carinho alegre e
amável; milícia, competente para a
luta espiritual” (De Spiritu, n. 64).

[5] A isso pode se somar outro traço
cultural da atualidade: a tendência a
viver o tempo livre de forma
individualista, de modo que tudo o
que não é trabalho tenda a girar em
torno de meus interesses, meus
gostos, minhas atividades, minha
vida social etc. Logicamente, essa
atitude comprometeria
significativamente o aconchego do
lar.



[6] Citado em F. Ocáriz, Carta pastoral,
16/02/2023, n. 9.

[7] Trata-se de um termo que São
Josemaria usava com frequência. Cf.
Por ex. Caminho, n. 638; Sulco, n. 107
e 587; Forja, n. 838.

[8] Cf. São Josemaria, É Cristo que
passa, n.17.

[9]. São Josemaria, Carta 27, n. 34,
citado em E. Burkhart – J. López,Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, Rialp, Madrid 2013,
vol. III, p. 600.

[10] cf. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 09/01/2018, n. 8.

[11] “A formação, ao longo de toda a
vida, sem negligenciar a exigência
necessária, tende, em uma medida
importante, a abrir horizontes. Pelo
contrário, se nos limitássemos a
exigir e a ser exigidos, poderíamos
acabar vendo apenas o que não



conseguimos fazer, os nossos defeitos
e limitações, esquecendo o mais
importante: o amor de Deus por
nós” (Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 09/01/2018, n. 11).

[12] Cfr. F. Ocáriz, Carta pastoral,
9/01/2018, n.8.

[13] Cfr. F. Ocáriz, Carta pastoral,
1/11/2019, nn. 14-17.

[14] A noção de amizade particular
tem uma história longa e complexa
na tradição cristã. Mencionada pela
primeira vez nos escritos de S.
Basílio de Cesareia, encontrará
desenvolvimento especial no
Ocidente a partir da Imitação de
Cristo e das obras de Sta. Teresa de
Ávila e de S. Francisco de Sales.
Sobre a compreensão desta noção em
São Josemaria, cf. Caminho, edição
comentada, n. 366.

[15] F. Ocáriz, Carta pastoral,
28/10/2020, n. 22.



[16] Ao mesmo tempo, escreve São
Josemaria, “os Diretores estariam
cometendo um grave erro se
permitissem que um filho meu, sem
necessidade real, se encontrasse em
circunstâncias que exigissem dele
um heroísmo contínuo, esquecendo
que essas situações devem ser
transitórias e que se deve procurar
os meios adequados para acabar com
elas o mais rápido possível” (Carta
27, n. 38).

[17] São Josemaría, Carta, 14/02/1974,
n. 2.

[18] “Quando há amor, atrevo-me a
afirmar que nem sequer é necessário
fazer propósitos. Minha mãe nunca
fez propósitos de me querer, e basta
ver os detalhes de carinho que tinha
comigo!” (São Josemaria, notas de
uma reunião familiar, citado em
Salvador Bernal, Mons. Josemaria
Escrivá de Balaguer. Perfil do



fundador do Opus Dei, Quadrante,
São Paulo, 1977, p. 36).

[19] cf. S. Josemaria,
“Sillares” (27/07/1937) em Crecer
para adentro, 233-239 (AGP,
biblioteca, P12).

[20] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
296.

[21] “O que realmente cansa, meus
filhos, é o orgulho, dar voltas em
torno próprio eu. E, além de ser
angustiante, isso impede que a alma
se sinta próxima de Deus” (Bem-
aventurado Álvaro, em Crónica,
XI-1989, p. 1141; AGP, Biblioteca P01).

[22] São Josemaria, Forja, n. 835.

[23] Ibid., n. 861.

[24] F. Ocáriz, Carta pastoral,
16/02/2023, nn. 3-6.

[25] Ibid., n. 7-8.



[26] “São José é maravilhoso! É o santo
da humildade entregue..., do sorriso
permanente e do encolhimento de
ombros” (São Josemaria, citado em A.
Vázquez de Prada, O Fundador do
Opus Dei (III), Quadrante, nota 170).

[27] F. Ocáriz, Carta pastoral,
28/10/2020, n. 15.

[28] São Josemaria, Carta 27, n. 39.

[29] ““Vocês são todos tão alegres!
Ninguém o imaginaria”, ouvi
comentar. Vem de longe o empenho
diabólico dos inimigos de Cristo, que
não se cansam de murmurar que as
pessoas entregues a Deus são da
espécie dos “soturnos”. E,
infelizmente, alguns dos que querem
ser “bons” servem-lhes de eco, com
as suas 'virtudes tristes”. - Nós Te
damos graças, Senhor, porque
quiseste contar com as nossas vidas,
ditosamente alegres, para apagar
essa falsa caricatura. - Peço-Te



também que não o esqueçamos” (São
Josemaria, Sulco, n. 58).

[30] São Josemaria, anotações de uma
reunião, 19/03/1961, em Crónica
II-1993, p. 189 (AGP, Biblioteca, P01).

[31] São Josemaria, Entrevistas, n. 4.

[32] Bem-aventurado Álvaro, Cartas de
Família, n. 377 (AGP, Biblioteca, P17).

[33] F. Ocáriz, Carta pastoral,
16/02/2023, n. 14.

[34] São Josemaria, Caminho, n. 419.

[35] São Josemaria, Crónica VII-1956, p.
7 (AGP, Biblioteca P01).

Carlos Ayxelá

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

https://opusdei.org/pt-br/article/transformar-o-centro-em-um-lar-2/


opusdei.org/pt-br/article/transformar-o-
centro-em-um-lar-2/ (22/12/2025)

https://opusdei.org/pt-br/article/transformar-o-centro-em-um-lar-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/transformar-o-centro-em-um-lar-2/

	Transformar o centro em um lar (2)

