
opusdei.org

Transformar o
centro em um lar (1)

Deus quer lares abertos,
luminosos e alegres. Primeira
parte de uma reflexão sobre a
vida familiar nos centros da
Obra.

16/10/2023

“Minha filha, é preciso que eu te
assegure uma existência tranquila,
para que sejas feliz” (Rt 3,1). Estas
palavras de Noemi à sua nora Rute,
tão cheias de afeto maternal,
revelam a aspiração de todo coração
humano a um lar, um espaço, onde



nos sentimos amados e
compreendidos, e onde podemos
recuperar forças. Assim São
Josemaria via a família: “Cada lar
cristão deveria ser um remanso de
serenidade em que, por cima das
pequenas contrariedades diárias, se
pudesse notar uma afeição profunda
e sincera, uma tranquilidade
profunda, fruto de uma fé real e
vivida”[1].

A palavra hebraica bayit, que
significa casa ou construção, é
também uma das palavras que a
Sagrada Escritura utiliza para
família. Assim, por exemplo, falamos
da casa de Jacó (cf. Jr 2,4) ou da casa
de Isaac (cf. Am 7,16) para nos
referirmos às dinastias destes
patriarcas. Nas línguas
contemporâneas a noção de casa
geralmente se aplica a pertencer a
uma família. Quando uma pessoa diz
que é da casa de alguém, não se
refere apenas à materialidade de um



lugar no espaço, mas também a
relações estáveis, incondicionais e
gratuitas que nos permitem nos
reconhecer como pessoas, em
abertura para o mundo. Numa casa
assim, sabemos que temos refúgio e
um carinho incondicional. Nessa
casa somos amados, simplesmente
por fazer parte dela.

Será como um lar

Pertencer a uma casa é, portanto,
uma faceta da própria identidade. Na
Obra dizemos espontaneamente que
somos de Casa, porque sabemos que
fazemos parte de uma família dentro
daquele “lar entre os lares”[2] que é a
Igreja. “Todos nós que pertencemos
ao Opus Dei – escrevia São Josemaria
– formamos uma único lar: a razão
pela qual constituímos uma única
família não se baseia na
materialidade de vivermos sob o
mesmo teto. Como os primeiros
cristãos, somos cor unum et anima



una (At 4,32) e ninguém na Obra
poderá sentir jamais a amargura da
indiferença”[3]. Sabemos que somos,
portanto, da casa de Deus, da família
de Deus, a caminho do lar definitivo,
onde toda a família dos filhos e filhas
de Deus se reunirá.

Embora saibamos pouco sobre o que
Deus preparou para aqueles que O
amam, Ele mesmo nos dá uma pista:
será como um lar. Durante a Última
Ceia, Jesus diz: “Não se perturbe o
vosso coração. Credes em Deus, crede
também em mim. Na casa de meu Pai
há muitas moradas. Não fora assim, e
eu vos teria dito; pois vou preparar-
vos um lugar. Depois de ir e vos
preparar um lugar, voltarei e vos
tomarei comigo, para que, onde eu
estou, também vós estejais” (Jo
14,1-3). Já nesta vida começamos a
nos preparar para este lar
prometido, recolhendo dia a dia o
material do qual sabemos que será
feito para cada um: o amor, a



comunhão. Construir um lar nesta
vida não é um adiantamento
opcional de algo que, no fim das
contas, virá mais tarde, mas sim a
necessária preparação do coração
para um dia abraçar a plena
comunhão com Deus e com todos os
bem-aventurados. Porque existe uma
possibilidade real de nos fecharmos
a esse dom, de destruirmos em nós a
nossa disponibilidade para o amor[4].

A gratuidade do amor que se
aprende no lar ajuda a compreender
um pouco como é o imenso amor de
Deus. São Josemaria costumava
enfatizar este entrelaçamento entre o
amor humano e o amor divino: “Ama
apaixonadamente o Senhor. Ama-O
com loucura! Porque, se há amor –
então! -, atrevo-me a afirmar que
nem sequer são precisos propósitos.
Os meus pais – pensa nos teus – não
precisavam fazer nenhum propósito
de amar-me, e que profusão de
pormenores cotidianos de carinho



tinham comigo! Com esse coração
humano, podemos e devemos amar a
Deus”[5].

Por tudo isto, uma parte importante
da missão evangelizadora que Deus
confiou à Obra consiste na
construção de um lar. “O espírito de
família – escrevia Dom Álvaro – é tão
essencial para nós, que cada minha
filha, cada meu filho leva-o sempre
consigo; tão forte que se manifesta
imediatamente ao nosso redor,
facilitando a criação de um ambiente
de lar onde quer que estejamos”[6].
Criar este ambiente de família, da
família dos filhos de Deus, é
introduzir uma nova lógica no
mundo, uma maneira de amar que
prepara os corações para o dia em
que Deus será “tudo em todos” (1 Cor
10, 28).

“Nossos lares – escreveu-nos o Padre
– devem ser ‘luminosos e alegres’.
Lares abertos, dos quais muitas



pessoas podem participar, também
aquelas que talvez não tenham esse
calor de lar”[7]. Assim devem ser as
casas dos Adscritos e
Supernumerários, e assim devem ser
também os centros da Obra.
Concretamente, estas páginas
pretendem oferecer, em duas partes,
algumas sugestões para a reflexão
sobre a vida familiar nos centros. A
especificidade desta abordagem não
impede, no entanto, que se possa
aplicar boa parte destas linhas para a
vida de qualquer lar.

No presente, a partir da liberdade,
porque Deus quer

Existem muitas maneiras de fazer
lar, mas todas costumam reunir
características comuns. Em primeiro
lugar, o lar e a família não são
realidades estáticas: são sempre um
caminho, um processo de construção
em curso (na verdade, a palavra 
bayit, que mencionamos



anteriormente, deriva de banah, que
significa precisamente construir). O
lar está sempre em construção, não
só pela variedade das circunstâncias
externas e pelas limitações das
pessoas específicas que o compõem,
mas também porque depende a cada
momento da dedicação mútua de uns
pelos outros. Ou seja: a família se
alimenta de algo que somente em
parte se acumula na despensa.
Embora uma boa lembrança possa
salvar qualquer homem,
principalmente se vier do lar[8], uma
família não pode viver apenas de
lembranças.

Se a família não se renovasse e
crescesse a cada dia a partir das
relações entre seus membros,
poderia manter uma aparência de
boa saúde, mas aos poucos se
tornaria uma soma de peças isoladas;
coisas que teriam significado algo no
passado, mas agora se manteriam
apenas por uma difusa veneração à



família. A experiência ensina que
estes desvios costumam se dever à
proliferação de atitudes
individualistas nas relações, que
perdem de vista o valor daquilo que
cada um compartilha. A família
então deixa de se renovar e se instala
numa repetição de encontros
marcados: algo que, no final, não
está mais vivo e, portanto, não
alimenta o espírito. A vida familiar
pode então assumir um ar oficial,
previsível... e, em última análise,
pesado.

Toda família com boa saúde se
constrói dia a dia. Boa de saúde não
significa ausência de problemas: da
mesma forma que nunca seremos
completamente santos nesta vida,
nenhum lar neste mundo – exceto o
de Nazaré, do qual queremos ser um
cantinho – será completamente
assim até chegarmos à casa do céu.
Essa certa precariedade crônica do
lar é um apelo ao trabalho diário



para mantê-lo vivo, da mesma forma
que o fogo deve ser mantido aceso
(precisamente daí surge, em algumas
línguas latinas, as palavras: hogar,
foyer, focolare ). Este esforço pode ser
visto como a nossa participação
naquilo que Jesus dizia sobre si
mesmo: o Filho do Homem “não tem
onde reclinar a cabeça” (Mt 8,20).
Paradoxalmente, então, o “lugar de
repouso” que todo lar deve ser, exige,
por parte de quem o constitui, um
estado de vigília que o mantenha
acordado.

Este caráter dinâmico da vida
familiar leva-nos a um segundo
aspecto: o lar só se constrói a partir
da liberdade de cada uma das pessoas
que o formam. O que define a família
não é o fato de coabitar, de viver no
mesmo lugar, mas a realidade de que
todos vivem animados pelo mesmo
amor: em comunhão. Cada membro
de uma família é chamado a
construir a família todos os dias, com



a sua contribuição: a sua,
insubstituível. “Cria-se assim um
ambiente de fraternidade em que
cada um potencializa o carinho do
outro e, juntos, experimentamos esse
cento por um que o Senhor nos
prometeu”[9]. Numa família há uma
comunhão de vontades livres,
porque há uma vontade partilhada
por todos para manter vivo este lar, e
há também uma comunhão de
inteligências: um acordo sobre os
termos do que se está construindo.
Muitas vezes, é até necessário
explicar o que está sendo construído,
ou o que pode estar se destruindo ou
deixando de se construir devido às
livres ações e omissões de cada um.

O terceiro ponto de partida, enfim, é
o mais importante: fazemos lar e
família porque Deus quer. Na Obra,
este processo de construção do lar
fundamenta-se em um convite de
Deus ao qual respondemos com uma
livre decisão pessoal. Fazerlar faz



parte da missão que Deus nos
confiou. O trabalho é o eixo da nossa
santificação, mas encontra a sua
razão de ser em algo mais profundo,
mais abrangente. É o fundamento de
toda a nossa vida espiritual, que é o
sentido da nossa filiação divina. Ser
verdadeiramente filhos de Deus é
como uma identidade familiar:
pertencer à casa de Deus, à família
de Deus. Por isso, “se procurarmos
amar-nos uns aos outros,
compreender-nos, perdoar-nos,
servir-nos, contribuiremos também
muito diretamente, pela comunhão
dos santos, para a unidade de todos
os cristãos e de toda a
humanidade”[10].

A vida de família não é, portanto, um
acréscimo, mas um dos lugares
fundamentais onde cada pessoa é
chamada a ser Cristo para os seus
irmãos. A forma como cada pessoa
trata aqueles que Deus escolheu para
partilhar a sua casa lançará luz sobre



a sua resposta ao chamado de Deus.
São Josemaria alertava, com força,
para o risco da “santidade” sem uma
verdadeira abertura aos outros. É
assim que pode acontecer com
alguém que, apesar de se esforçar em
muitos campos, acaba por ser
repreendido: “não és bom filho, bom
irmão, bom companheiro, bom
amigo, bom colega (…). Sacrificas-te
em muitos detalhes ‘pessoais’: por
isso estás apegado ao teu eu, à tua
pessoa e, no fundo, não vives para
Deus nem para os outros: só para
ti”[11].

São palavras que parecem um eco
das palavras do anjo à Igreja de
Éfeso: “Conheço tuas obras, teu
trabalho e tua paciência: não podes
suportar os maus, puseste à prova os
que se dizem apóstolos e não o são e
os achaste mentirosos. Tens
perseverança, sofreste pelo meu
nome e não desanimaste. Mas tenho
contra ti que arrefeceste o teu



primeiro amor” (Ap 2,2-4). O Padre
também nos convidou a refletir neste
sentido: “Se alguma vez a vida em
família cansa, procurem
sinceramente a causa deste cansaço
para remediá-lo: pensem se se deve
apenas à escassez de meios
materiais, ou ao esforço natural que
pode implicar a dedicação ao
cuidado dos outros; ou se também se
deve a um esfriamento do
carinho”[12].

A vida em família não é, portanto,
algo para viver apenas nos
momentos excepcionais em que
temos mais tempo, nas férias ou nas
épocas em que há menos pressão do
trabalho. Além disso, é precisamente
o trabalho intenso que pode criar as
condições para uma vida familiar
saudável. Nosso Padre escrevia neste
sentido que “os filhos de Deus, na sua
Obra, aprendem a ser bons
instrumentos, como se aprende a
respirar. Porque não os impedimos –



muito pelo contrário – de participar
nessa nobre luta com os seus pares,
de trilhar o seu caminho na vida, no
meio dos inevitáveis embates
profissionais (...), que convêm para
tirar a arrogância e acabar com
ingenuidades e inexperiências”[13].
Assim, o contato com a dureza da
vida profissional, temperada pela
oração e suavizada pela delicada
fraternidade dos outros, é fonte para
que cada pessoa possa dar a sua
contribuição pessoal, natural, à vida
de família.

E precisamente essa fraternidade
delicada e forte tantas vezes suscita
uma decisão de entrega. Sim, o
carinho que temos uns pelos outros
pode despertar as primeiras
perguntas no coração das pessoas.
“Nisto todos conhecerão que sois
meus discípulos: se vos amardes uns
aos outros” (Jo 13,35), anuncia Jesus
aos seus apóstolos. E outros diziam
das primeiras gerações de cristãos,



embora não lhes faltassem
dificuldades e conflitos internos:
“Vejam como se amam”[14]. A nossa
força evangelizadora vem
necessariamente daí. Não se trata de
uma estratégia ou de um plano
pastoral, mas de autenticidade, de
fidelidade ao Evangelho.

[1] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 22.

[2] Francisco, Discurso, 6/05/2019.

[3] São Josemaria, Carta 11, n. 23.

[4] Cfr. Bento XVI, Spe Salvi, n. 45.

[5] São Josemaria, Forja, n. 503. Cfr.
também É Cristo que passa, nn. 142,
166.



[6] Bem-aventurado Álvaro, Carta,
1/12/1985, em Cartas de família I, n.
204 (AGP, biblioteca, P17).

[7] F. Ocáriz, Carta pastoral,
16/02/2023, n. 16.

[8] Cf. F. Dostoievski, Os irmãos
Karamazov, epílogo.

[9]. F. Ocáriz, Carta pastoral,
16/02/2023, n. 7.

[10]. F. Ocáriz, Carta pastoral,
16/02/2023, n. 16.

[11]. São Josemaria, Sulco, n. 739.

[12]. F. Ocáriz, Carta pastoral, 16-
II-2023, n. 15.

[13]. São Josemaria, Carta 27, n. 73

[14]. Tertuliano, Apologético, n. 39 (PL
1).

Carlos Ayxelá



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/transformar-o-
centro-em-um-lar-1/ (10/12/2025)

https://opusdei.org/pt-br/article/transformar-o-centro-em-um-lar-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/transformar-o-centro-em-um-lar-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/transformar-o-centro-em-um-lar-1/

	Transformar o centro em um lar (1)

