
opusdei.org

Traços principais da
personalidade de
São Josemaria: um
coração de Pai e de
Mãe

São Josemaria possuiu a
excelência de todas as virtudes
naturais e sobrenaturais,
vividas em grau heróico, à
altura da missão que o Senhor
lhe confiou. Lançando um olhar
para o século XX, que foi
realmente o seu - viveu-o e
amou-o apaixonadamente -,
verificamos como se antecipou
aos tempos (da cultura, da
sociedade, da Igreja), lutando



pela superação das suas
profundas crises.

23/06/2015

São Josemaria possuiu a excelência
de todas as virtudes naturais e
sobrenaturais, vividas em grau
heróico, à altura da missão que o
Senhor lhe confiou. Lançando um
olhar para o século XX, que foi
realmente o seu - viveu-o e amou-o
apaixonadamente -, verificamos
como se antecipou aos tempos (da
cultura, da sociedade, da Igreja),
lutando pela superação das suas
profundas crises. Esta foi a razão
do seu existir, e por ela se
“espremeu como um limão”, para
que Cristo reinasse sobre todas as
coisas e fosse levado pelos cristãos
ao cume de todas as atividades
humanas.



1. Estas crises mundiais são crises

de santos

A espiritualidade do Opus Dei (que,
pela graça e total inspiração de Deus, 
viu naquele 2 de Outubro de 1928)
abriu um novo caminho de
santificação pessoal, fundamentado
na filiação divina, vivida com um
sentido de unidade que
definitivamente enlaça o temporal e
o eterno, a terra e o Céu, a
contemplação e a acção;
reconciliação que se chama amor,
que inunda de alegria e de paz os
sofrimentos e as tribulações, dando
dimensão de transcendência ao mais
pequeno pormenor da criação e a
toda e qualquer tarefa humana. Este
caminho de santificação, a que todos
e cada um somos universalmente
chamados, responde aos desafios do
novo milénio, às exigências de
evangelização de um mundo
congregado pela fé e pelo amor,
como no-lo recorda João Paulo II.



Apelo especialmente relevante e
significativo, na medida em que
vivemos uma cultura da
desagregação, mais propriamente
falando uma anti-cultura, sem
valores à altura de unificar esta
multiplicidade dispersa.

Falar de São Josemaria não é tarefa
fácil.

Com efeito, se é sempre e já difícil
falar da pessoa humana, muito mais
árduo é falar de uma pessoa santa.
Neste caso, de um grande santo para
os nossos tempos,um dos homens que
mais carismas receberam na história
da Igreja e que corresponderam com
maior generosidade aos dons de
Deus[1], em palavras de Paulo VI; um
desses santos que a Providência
divina suscita de longe em tarde, com
intervalos de séculos, para renovar a
Igreja, segundo testemunho do então
Cardeal Arcebispo de Milão Ildefonso



Schuster[2], já beatificado, para mais
não citar.

A vida de São Josemaria é uma
perfeita união entre o natural e o
sobrenatural. Falar deste coração de
pai e de mãe é aceitar o convite de
abertura da razão às instâncias de
sentido que a precedem e a excedem,
e às quais ela incessantemente
aspira, no afã inquieto por alcançar a
plenitude. Instâncias de sentido que
se consubstanciam, mesmo a nível
simplesmente humano, em torno do
fenómeno da fé. Ninguém vive sem
crenças, toda a postura existencial as
supõe: este foi um dos gritos da
filosofia contemporânea de recorte
vitalista/ existencialista. Merleau-
Ponty, entre outros, destaca, no seu
agnosticismo, a primazia da fé
filosófica, da crença no mundo.

Com efeito, o saber humano, a partir
da modernidade, não levou a cabo a
sua melhor opção, ao tentar



divorciar a razão da fé, na senda de
uma lógica nominalista e dicotómica
que também tentou emancipar o
pensamento da realidade.

A pobre razão humana, fechada na
soberba da sua pseudo-autonomia,
tornou-se, há mais de três séculos a
esta parte, superficial e preguiçosa.
Míope, face ao sentido profundo e
misterioso em que se alicerça o
existir, não vai além do efeito, do
fascínio pelo produzido. Não penetra
no âmago do homem, não intima
com ele, ignorando, por desafecto, a
essência invisível e sobrenatural de
toda a manifestação.

É assim que o saber actual erige o
edifício do seu próprio
enclausuramento, ao ponto de
desencadear, por parte da pós-
modernidade, o movimento da sua
desconstrução. À tentativa de
construção de um saber sem Deus,



segue-se-lhe a da desconstrução de
um saber sem o homem.

Não é meu propósito desenvolver
aqui questões académicas que
poderiam ser emblemáticas do
hodierno filosofar, tão bem
reflectidas pelo Papa João Paulo II na
encíclica A fé e a razão.

Estas breves considerações
introdutórias têm como objectivo a
simples chamada de atenção para o
impacto contemporâneo da vida de
São Josemaria sobre a cultura e a
ciência do seu tempo. Face ao santo,
o sábio sente-se incapaz. À lógica da
simples coerência teórica de um
discurso auto-possessivo e abstracto,
escapa o espírito que anima a vida
do santo, a graça divina, cuja lógica
de amor encontra a sua plena
realização no escândalo e na loucura
da Cruz.

Tinha razão São Josemaria quando
afirmava que era mais fácil ser sábio



do que santo, embora mais acessível
ser santo que sábio[3]. Não é 
complicado ser santo, mas é muito
difícil. Exige uma luta sem trégua
contra a soberba, a renovação da má
em boa vontade, pela humildade e
pela fé. É a isto que se chama
heroicidade. Com efeito, ao sábio não
se lhe pede o que se pede ao santo:
que se despossua (do seu saber e de
si mesmo) para se repossuir em
Deus, numa entrega heróica e
generosa. Entrega supra-racional, e
nunca irracional, como pretendeu o
modernismo, num convite
esquizofrénico de vivência da fé
apartada das realidades temporais. A
modernidade criou realmente um
hiato entre o sábio e o santo, e forjou
uma caricatura de ambos. Acabou
por dominar o imperialismo do
sábio, responsável pela
dessacralização do mundo, por uma
laicização de signo agnóstico, quando
não ateu.



O santo, esse parece ter-se eclipsado,
por ausência de expressão social. Na
partilha de terrenos, a entrada do
santo na cidade dos homens parece
ter sido pura e simplesmente vetada.
E disto teve prematura consciência
São Josemaria, ao proclamar em alta
voz: estas crises mundiais são
crises de santos[4], de santos com
um profundo sentido laical.

O século XX conheceu avanços
científicos e tecnológicos sem
precedentes. A filosofia, bem como as
demais ciências humanas, alcançou
quotas de teorização e complexidade
impressionantes. O poder sediou-se
no saber. Mas este último, apartado
do real, perdeu o senso,
arquitectando utopias que
flagelaram a humanidade com os
maiores horrores, em quotas de
degradação que a mesma
humanidade, em palavras de H.
Arendt, tem de perdoar[5].



Impressiona a actualidade do
carisma fundacional com que o
Senhor o agraciou. Só através da
santidade a que todos, sem excepção,
estamos chamados, por meio da
santificação das estruturas do
mundo, e através delas (algo que viu
preclarissimamente várias décadas
antes do Concílio Vaticano II), se
pode renovar a face desta terra
dessacralizada e desta humanidade
paganizada, no arranque do terceiro
milénio.

Só o santo pode reencaminhar o
sábio (e todas as multidões que
idolatricamente o seguem), numa
busca amorosa da verdade;
reconduzi-lo ao fundamento que 
conforma e ilumina o seu conhecer e
o seu querer, a fim de que se reate a
tradição anselmiana: credo ut
intelligam (creio para entender).

São Josemaria cumpriu
exemplarmente o que viu naquele 2



de Outubro, e que não mais deixou
de anunciar: a santificação de todas
as realidades temporais, assumidas
por Deus Encarnado. Assinala, deste
modo, ao sábio, a chave que abre
definitivamente as portas do sentido,
que se não tem as suas raízes na
razão pura, fria e neutral, mas no
coração do Homem-Deus e, por Ele,
no coração do homem. O 
materialismo cristão[6],
característico do perfil de santidade
que nos brindou, provoca o sábio; e
convoca-o à escuta despreconcebida
da verdade como dom.

2. A miséria do pecador e a

grandeza da sua filiação divina

A existência de São Josemaria está
totalmente enraizada no mais
profundo sentido da Verdade como
Dom: Que possuis tu que não
tenhas recebido de Deus?-
interpelava constantemente [7].



Verdade que é também Caminho e
Vida.

Eu não sou nada, não tenho nada,
não valho nada! Nada! Nada!,
repetia sem cessar [8]. Estava
plenamente convencido de que tudo,
absolutamente tudo, o recebera
gratuitamente das mãos amorosas do
seu Pai Deus. Um Pai providente que
nos dá todas as coisas e que no Filho
demonstra que o seu Amor não são
apenas palavras, mas actos de
suprema generosidade[9].

Esta realidade ficou-lhe bem gravada
na alma quando, a 16 de Fevereiro de
1932, em Madrid, ao dar a comunhão
a umas freiras na Igreja de Santa
Isabel, dizia com ambição de criança:
Amo-te mais do que esta... e que
esta... e que esta...; imediatamente
ouviu, como resposta, no íntimo do
coração:Obras é que são amores;
não as boas razões![10].



Tudo se recebe de Deus menos o
pecado, fruto do uso pervertido do
maior de todos os dons: a liberdade
pessoal. Talvez por isso mesmo, e
num gesto de suprema e sincera
humildade, resumiu assim a sua vida
ao escolher o epitáfio: Peccator
(Pecador).Eu sou um pobre pecador
que ama com loucura Jesus
Cristo[11]. Pecador que aborreceu
por completo o pecado, ao qual tinha
– inclusivamente ao venial – 
verdadeiro horror[12].

Sendo quase uma criança, a nova
Eva que, como a primeira, nasceu
sem pecado, a Virgem Maria,
correspondeu plenamente à graça,
no uso perfeitíssimo da liberdade. No
seu fiat corredentor, encontrou São
Josemaria o porto mais seguro,
enchendo-a com puras delicadezas
de um coração enamorado. Dizia
muitas vezes aos seus filhos:



Se nalguma coisa quero que me
imiteis, é no amor que tenho à
Virgem[13].

À protecção da criatura mais perfeita
saída das mãos de Deus - filha de
Deus Pai, mãe de Deus Filho,
esposa de Deus Espírito Santo
(como costumava dizer [14]) - se
acolheu desde muito cedo,
suplicando-lhe como filho pequeno
tudo aquilo de que se via tão
necessitado. Ainda muito jovem, ele -
que de menino não tinha beijos
prontos para saudar as visitas na
casa dos pais - sempre que saía do
seu quarto para se ocupar das coisas
que o Senhor lhe confiara, beijava a
imagem de um quadro da Virgem
Maria, pedindo-lhe oitenta anos de
gravidade. E essa Virgem dos Beijos,
de milhares de beijos sem fim, num
gesto de intervenção extraordinária
que sempre guardou com o maior
pudor, sorria-lhe ternamente.



Tal como no Magnificat, a baixeza da
sua condição de servo era o 
leitmotive da sua bem-aventurança. 
Que Tu cresças, e eu diminua,
jaculatória do mais profundo sentido
ascético, proferida espontaneamente
sempre que subia umas escadas[15].
E era assim, sobrenaturalizando
naturalmente o natural, e
naturalizando naturalmente - sem
rebaixamentos - o sobrenatural (por
exemplo, ao deixar passar em
primeiro lugar o seu Anjo da Guarda
numa porta, com um gesto de
delicadeza imperceptível), era assim
- dizia - que, da prosa quotidiana,
fazia estupendos decassílabos [16].
Versos heróicos forjados numa luta
constante e abnegada, com a
perseverança e a tenacidade de um
aragonês persistente (tozudo).A
lutar! A lutar!, Grito de ânimo,
saído da voz carinhosa de um pai
que quer ajudar o filho, o irmão, a
prosseguir no caminho de encontro
com o Senhor. A impressionante



humildade que transparecia da sua
pessoa, sem qualquer resquício de
apoucamento, tinha como
fundamento a filiação divina, vivida
até ao últimos instantes do seu existir
terreno com a mesma paixão e
juventude dos primeiros anos.
Melhor dizendo: com mais paixão e
mais juventude. O frescor do seu
coração vigoroso, num pobre corpo
já gasto, levara-o a oferecer a vida - e
mil vidas que tivesse - pela Sua Mãe,
a Santa Igreja, tão conturbada na era
pós-conciliar. Esta filiação divina,
que aprendera dos seus pais na
recitação do Pai-Nosso, conheceu
matizes inapagáveis naquele 16 de
Outubro de 1931, como relata nos
seus Apontamentos Íntimos:

Quis fazer oração depois da
Missa, na quietude da minha
igreja. Não o consegui. Em Atocha,
comprei um jornal (o ABC) e
apanhei o eléctrico [...] não
consegui ler mais do que um



parágrafo do jornal [...]. Senti
afluir a oração afectiva, copiosa e
ardente [---]. Senti a acção do
Senhor que fazia germinar no meu
coração e nos meus lábios com a
força de algo imperiosamente
necessário, esta terna invocação:
Abba, Pater! E andei pelas ruas de
Madrid talvez uma hora, talvez
duas... o tempo passou sem o
sentir. Devem ter-me tomado por
doido. Estive a contemplar com
luzes que no eram minhas essa
verdade assombrosa que ficou
acesa como uma brasa na minha
alma, para nunca mais se apagar
[...] Compreendi que a filiação
divina havia de ser una
característica fundamental da
nossa espiritualidade, ey que, ao
viver a filiação divina os meus
filhos estariam cheios de alegria e
de paz, também no sofrimento
próprio e alheio[17]. Quer dizer: a
oração mais elevada teve-a no bulício



da rua, nell bel mezzo della strada.
Essa era a sua cela.

3. Alegria e paz do fundador do

Opus Dei

Alegria e paz: consequência de quem
se sabe filho de Deus. Esta era a
tónica marcante do seu carácter que,
muito embora de temperamento
enérgico e forte, rápido e impulsivo,
nada teve de violento, e sempre
revelou um perfeito autodomínio,
como nota Javier Echevarría[18]. A
heróica luta para domar o potro[19],
como humoradamente dizia, fez dele
esse burro sarnento[20], obediente e
simpático, sempre pronto a dar mais
uma volta à nora, por muito que
pesasse a carga e o cansaço, com o
entusiasmo do primeiro dia.

Impressiona-me a sua predilecção
pelo burrico - um jumento fora o
trono do Senhor em Jerusalém -, nos
antípodas do asco que lhe tinha



Nietzsche. A descrição que o filósofo
faz deste animal é uma verdadeira
antítese da de Josemaria Escrivá[21].
Afinal, Zaratustra, o Anti-Cristo, tinha
que odiar as virtudes da humildade e
da obediência, a alegre laboriosidade
do burrico. É bem certo que o
demónio – que nunca tira férias - está
sempre pronto a meter-se na vida
dos homens. E ao burrico sarnoso,
como é bem sabido, rondou-o
frequentes vezes, saindo sempre
vencido.

Alegria e paz, forjada na
mortificação passiva e activa,
intensificada esta última quando se
tratava de arrancar do Senhor
grandes benefícios: a compreensão
da Obra de Deus que tanto padeceu a 
contradição dos bons, a expansão
apostólica, a aprovação jurídica da
Obra, que chegara com um século de
antecedência ..., e, no final da vida, a
profunda crise que atravessavam
alguns sectores da Igreja. Grandes



motivos para completar, na sua
carne, o sofrimento redentor da
Paixão de Cristo. Não era outro o
sentido do cilício, das disciplinas, da
dura mortificação corporal a que se
submetia, com a maior naturalidade
e discrição. Uma alma apaixonada
anseia o que anseia o seu amado:
meter-se nas chagas de Cristo, sendo
também ele uma chaga, um corpo a
chispar sangue e uma alma em brasa
a incendiar todos os caminhos da
terra. Nos Apontamentos Íntimos,
anota: Senhor! Concede-me ser tão
teu que não entrem no meu
coração nem os aspectos mais
santos senão através do teu
Coração chagado[22].

Na alegria, nenhum dia sem Cruz!:
lema que figurava na primeira
página da sua agenda, renovado ano
a ano, para que a todos os pequenos
ou grandes incidentes quotidianos
não faltasse o sal da mortificação.



Padeceu graves doenças físicas. Entre
elas, destaca-se uma terrível diabetes
mellitus, que sofreu durante dez anos
(entre 1944-54), e da qual se curou
inexplicavelmente. As fortes e
contínuas dores de cabeça, a extrema
sede, os ataques de fome devidos à
descarga de insulina, as febres
altíssimas, os tumores que se lhe
formavam, a diplopia - visão dupla -
durante uma longa temporada, e
mesmo a perda de visão, foram
outras tantas ocasiões de vivência
bem humorada do sofrimento, num
total esquecimento de si em benefício
dos outros. Este talante é próprio de
quem muito percebe do jogo do amor
de Deus e de quem toma a Cruz por
trono. As reacções manifestadas face
à doença surpreendiam, certamente,
aqueles com quem mais intimamente
convivia e abria a alma: os seus
custódios. Eles foram os testemunhos
mais directos da fé gigantesca de um
homem que nunca fez a sua vontade,
que nunca se sentiu só nem



aborrecido. Os demais não chegavam
a aperceber-se que, por detrás de um
sorriso franco e irradiante, a
iluminar todo o rosto, de uma voz
simultaneamente forte e meiga, de
um olhar profundo e claro (que
penetrava até ao âmago da alma), de
uns braços, ora abertos em gesto
decidido, ora apertados em cruz
contra o peito, em gesto humilde e
acolhedor, de umas mãos vibrantes
ao ritmo do coração; por detrás de
todo um porte elegante e erecto, de
uma batina de irrepreensível
pulcritude, mil vezes remendada, 
tem mais bordados que um xale de
Manila, como dizia cheio de
humor[23], se escondia uma carne
repleta de hematomas e, no final da
vida,os quatro ossos que restam do
meu pobre corpo[24].

Na última viagem de catequese pela
América, quem imaginaria que
estava praticamente cego? Foram,
sem dúvida, esses olhos da alma que



o Senhor lhe abrira ao fim de onze
anos de humilde petição - Senhor,
que veja! Senhor, que seja! -, foram
esses olhos que desde então viram
sempre, que, no final da vida,
supriram as deficiências da cegueira
física a que o Senhor o não poupou;
cegueira, em grande parte agravada
pelas lágrimas de dor que derramou,
em noites intermináveis de insónia,
rezando de pena pela sua Mãe, a
Santa Igreja, e pelo Romano
Pontífice, o doce Cristo na terra, a
quem queria com loucura.

Padeceu também muitos e dolorosos
sofrimentos morais: escárnios,
calúnias (ao ponto de se sentir uma
escarradeira), diabólica tentativa de
o expulsar da Obra de Deus, há
precisamente meio século...
Superava estas circunstâncias
imediatamente (era raro referi-las),
tal como uma mãe esquece tudo o
que sofreu por um filho. E não o
fazia por um empenho esforçado da



vontade sobre a memória, mas
porque podiam mais as delícias de
estar com os seus filhos, em quem via
bulir o sangue de Cristo. A este
propósito, costumava dizer:«Não
precisei de aprender a perdoar,
porque o Senhor me ensinou a
amar »[25].

Alegria e paz que irrompia num
permanente cântico de acção de
graças à Santíssima Trindade 
(Obrigado, meu Deus, obrigado)...
Quem tudo recebe como vindo das
mãos de Deus, tudo agradece. Daí o
profundo optimismo realista,
concretizado no lema paulino que
ungia o seu quotidiano: Tudo é para
bem.

Em certa ocasião, estando em jogo a
própria honra - talvez o que mais
prezava como bom aragonês -,
imediatamente reagiu, recorrendo ao
sacrário do Oratório de Diego de
León em Madrid, num gesto de



absoluta entrega: Senhor, se Tu não
necessitas da minha honra, eu
para que a quero?[26]

Alegria de coração apaixonado que
semeou de Ave-marias e de canções
as estradas da Europa calcorreadas
em inúmeras viagens de catequese e
apostolado, e também nas romarias
aos santuários da Virgem espalhados
pelo mundo, para suplicar e para
agradecer. À minha - nossa - Virgem
de Fátima, em Terras de Santa Maria,
visitou-a uma dúzia de vezes. Sim,
porque outras viagens não fez.
Morreu sem experimentar o que era
ser turista. Morreu, por isso mesmo,
sem ter visitado a Terra Santa, que
apenas conheceu pelo pensamento e
pela imaginação, num constante
peregrinar com Cristo através das
diferentes cenas evangélicas.

Alegria que irrompia
espontaneamente a cantar, a rezar
cantando as canções populares,



que se referem quase sempre ao
amor. Delicio-me a ouvi-las ... e
transformássemos em divino o
amor nobre das cantigas humanas
[27].

Elevava ao Senhor, logo pela manhã,
a bela voz de barítono, fina e
agradável[28], quando, ao oferecer-
Lhe o dia, muitas vezes cantava as
orações que aprendera dos lábios da
sua mãe. Recordo essa, de sabor
místico e acentuado tom profético,
que remonta a Teresa de Ávila, e que
lhe ensinara uma das avós: «sou teu,
para Ti nasci, que queres, Senhor,
de mim?[29]. No final do dia, já
recolhido em oração no quarto,
cantava frequentemente ao Senhor e
a sua Mãe Santíssima, até reconciliar
o sono. Gostava de cantar e de ouvir
cantar os seus filhos e filhas, ao som
de guitarras e de moderníssimos
conjuntos musicais, como, por
exemplo, o das raparigas de Ville
delle Rose, em Castelgandolfo.



4. O Verbo Encarnado: modelo de

unidade de vida

Desde a infância, pelo seu carácter
leal e sincero, São Josemaria era uma
personalidade íntegra que vivia
naturalmente a unidade de vida.
Sempre odiou a hipocrisia e o
fingimento, aborrecendo, já na
escola, que os companheiros,
(aproveitando a ambiguidade da
língua castelhana que pronuncia de
igual maneira o b e o v), lhe
chamavam "Escriba". Imediatamente
corrigia a pronúncia, não
consentindo ser alcunhado de
"escriba e fariseu".

A virtude humana que mais prezava
era a sinceridade, aconselhando os
seus filhos a serem 
selvaticamentesinceros[30]... e
nunca sinceramente selvagens, como
humoradamente costumava
acrescentar.



A vivência da unidade foi um dom
que recebeu de Deus, radicado num
coração magnânimo; coração que,
como ele próprio afirma, é tido por
resumo e fonte, expressão e fundo
íntimo dos pensamentos, das
palavras, das acções[31].

Tudo fazia de coração, símbolo da
unificação de todas as potências do
homem. Sua mãe, Dona Dolores,
desde muito cedo o intuiu, avisando-
o de que, com esse coração tão
sensível, iria sofrer muito na vida. A
este propósito, comenta Javier
Echevarría: Garanto que aquele
presságio materno se cumpriu[32].

Sobre um tal coração assentou a
dimensão sobrenatural da unidade
de vida, característica da
espiritualidade do Opus Dei, e que
tem em Cristo o modelo perfeito: 
Voltemos os nossos olhos para
Jesus Cristo, que é o nosso modelo,



o espelho em que nos devemos
olhar[33].

Os seus escritos são profundamente
cristológicos. Não palavras teóricas,
mas vida apaixonada e intensa de
amorosa identificação.

Desde muito jovem, quando aos
quinze anos, pressentiu o Amor,
entregou o seu coração ao Coração de
Cristo, em quem habita
corporalmente toda a plenitude da
divindade[34]. Corações partidos,
eu não os quero, e se eu lhe dou o
meu, dou-lho inteiro[35].

Com o mesmo coração que chorou de
dor e velou os túmulos de seu pai
José e de sua mãe Dolores, São
Josemaria chorou, destroçado, no
Peru, em 1974, ao ver as fotografias
de uma igreja soterrada - apenas
ficara à superfície o campanário -
por um enorme deslizamento de
terras. Pensando em Jesus



sacramentado, sepultado aí, passou a
noite inteira em oração e adoração.

A santificação da vida corrente,
inspirada na corredenção operada
também nos trinta anos de vida
oculta em Nazaré, é um carisma
fundacional que veio reavivar algo
que estava esquecido; algo que tanto
urge não só ao cristão, mas a
qualquer homem de hoje,
estilhaçado por uma cultura de
mosaico - característica da pós ou 
tardo modernidade - e por uma
ciência cada vez mais sectorial,
incapazes de responder ao sentido de
unidade que toda a personalidade
psiquicamente equilibrada reclama.

Unidade de vida: sobrenaturalização
dos mais ínfimos detalhes do viver
quotidiano. O cuidado das coisas
pequenas é uma das linhas básicas
do espírito do fundador do Opus Dei,
consciência apurada e extremada da



unidade de vida, só se nota com as
pupilas que o amor dilatou.[36].

De espírito prático e realista, essa
alma mística, que alcançou tão altos
voos, buscava truques para manter a
contínua presença de Deus, como
esse isolador de vidro[37], que
utilizava como pisa-papéis sobre a
sua mesa de trabalho. Papéis em que
via almas à espera da solicitude do
pai.

As sentenças que muitas vezes
utilizava, algumas inspiradas nos
clássicos da literatura espanhola (que
tão bem conhecia desde a juventude),
outras, nos místicos do Século de
Ouro, estão carregadas de um
profundo cunho realista e alcance
sapiencial.

Quando as cito nas aulas, os alunos
ficam entusiasmados; querem saber
mais desse filósofo, cujo pensamento
tem um tal alcance prático: Faz o
que deves e está no que fazes; 



Alma e calma; Ocupa-te do
momento presente, esquecendo o
passado que já não volta e o
futuro que não sabes se chegará
para ti; Agora começo; etc.. Na
verdade, por muito que as ciências
humanas arrastem em sentido
contrário, o homem de hoje anseia
por discursos de cunho edificante, de
perfil ético, reabilitadores da virtude
da prudência, só ela capaz de unir a
teoria e a prática, dando à palavra
força de compromisso.

A mística do oxalá, por irrealista, é
inimiga da unidade de vida e sempre
contrária à vontade de Deus. Ao
transportar-nos a uma pseudo-
realidade, essa louca da casa que é a
imaginação impede que nos
atenhamos ao presente, permitindo
que se instale o pessimismo e o
desalento, o desamor por nós
mesmos. Contra ela preveniu São
Josemaria, sempre com o coração no
céu e os pés bem assentes na terra.



Cristo, modelo perfeito de unidade de
vida, não é uma figura que passou. É
de ontem, de hoje e de sempre. Cristo
vive na Eucaristia, que São Josemaria
adorava com loucura: ela é a maior
prova de amor, de aniquilamento do
seu Deus. Cristo vive!, bradava com
entusiasmo. Assim se entende que a
Missa fosse o centro físico do seu
dia[38], a Obra de Deus por
antonomásia, o fundir-se no Senhor
connosco[39]. Desvive-se na sua
celebração, acabando extenuado e a
transbordar de alegria. Maior
unidade não há: por isso, a Missa é,
além de centro, raiz da vida cristã.

5. Pai de uma família numerosa e

pobre

Aproxima-se o limite temporal desta
conferência e quase tudo ficou por
dizer.

Quereria, ainda assim, referir
sinteticamente essa faceta de pai que



São Josemaria assumiu desde o
primeiro dia da fundação do Opus
Dei. Escolhera para a sua lápide
tumular, como já referi, a seguinte
palavra: Pecador. Rezai por ele.
Com respeito a estas últimas
palavras, comentou sorrindo: Se
quiserdes, podeis acrescentá-las:
Gerou filhos e filhas[40].

Os membros da Obra, espalhados
pelos cinco continentes, são filhos
dilectíssimos que vibram em
uníssono, num só coração e numa só
alma.

Este profundo sentimento de filiação
ao Padre, ancorado na filiação
divina, permanecerá para sempre na
unidade inquebrantável de uma
família.

Em nota autografada dos primeiros
tempos da Obra, escreve São
Josemaria:



É tremendo! Queira ou não queira,
os outros farão depois o que o
Padre fazia.

E acrescentava: O meu exemplo!!!
[41]

Incutia nos seus filhos, com
serenidade, o sentido de
responsabilidade de quem se sabe
elo de uma cadeia divina.

São inúmeros os relatos de
manifestações de carinho e inefáveis
os sentimentos de fervorosa gratidão,
guardados no coração de cada
filho[42]. Tinha o dom de empatizar,
mal os conhecia, pondo-os à vontade,
como se fossem íntimos de toda a
vida. Adivinhava-lhes os gostos,
punha-se ao seu nível, e desfrutava
com a alegria de uma criança.

Chorava amargamente a morte de
um filho, cuidava-o na doença, sem
medo a contágios, vigiava
constantemente pela sua vocação. A



todos buscava como o pai do filho
pródigo. Quando, Álvaro del Portillo,
ante a eminência de uma
intervenção cirúrgica, sofria dores
muito agudas, fez tudo para o pôr a
rir: até dançou![43]. E comentava
que, estando ele bem preparado para
morrer, não necessitava de mais
considerações espirituais, mas de
distracções que lhe fizessem
esquecer as dores[44].

Nutria verdadeira predilecção pelas
suas filhas, que só chegaram à Obra
em 1930, depois de acolher 
intelectualmente o que o Senhor lhe
pedia [45]. Lutou pela dignidade da
mulher e pelo seu papel na família e
na sociedade. Ela dá vida à
humanidade e humanidade à vida.
Também aqui foi precursor do que
hoje se chama novo feminismo. Mas
eram as filhas mais pequenas as que,
como a Virgem no lar de Nazaré, se
ocupavam do arranjo da casa para
fazerem a vida alegre aos outros, que



mais facilmente lhe roubavam o
coração. Invejava-as e dizia-lhes que
gostaria de pedir admissão na Obra,
para ser como elas.

Pai carinhoso e exigente, tinha
verdadeira alegria em rectificar
quando, por precipitação ou
impercepção, se enganava. E
custava-lhe muito repreender os
outros, fazendo-o sempre com
oportunidade e decisão: sofria
interiormente antes, durante e depois
de corrigir[46]. Certo dia, quando o
seu médico Luís Pastor lhe
perguntou como passara a noite,
respondeu-lhe em íntima
confidência:

Olha, como vos quero tanto, tanto!
Sempre tenho algum filho em
quem pensar. Eu vos quero com
coração, de pai, de mãe… e de avó!
Às vezes, armo por dentro uma
confusão entre o que deve exigir
um pai, o que tem de compreender



uma mãe e o que pode consentir
uma avó…E, por vezes, sinto a falta
de alguns pormenores, de algumas
cartas, de algumas coisas dos meus
filhos…Se, como o profeta
Ezequiel, tivesse que pedir ao
Senhor que mudasse o meu
coração, não lhe pediria que me
trocasse o coração de pedra por
um de carne. Quando muito,
pediria o contrário: que ao invés
deste coração de carne, me desse
um de pedra.[47]

Do seu dom de línguas, da sua
excepcional capacidade de
comunicação, do seu eros
pedagógico, do seu amor apaixonado
à liberdade, do seu espírito de
cidadania, do seu perfil de
universitário e de homem de cultura,
da sua alma de artista, nada direi.
Escutava com atenção, em tertúlias
multitudinárias, sempre de cunho
intimista, mães de família,
universitários, empregadas



domésticas, ciganos, operários,
carteiros, toureiros, gentes da moda,
jornalistas, homens de ciência, de
todas as raças e lugares; para cada
um tem o conselho oportuno. A esse
constante frequentador do Espírito
Santo, de cem almas, interessam-lhe
as cem, adivinhando o que vai no
mais íntimo dos corações. O seu afã
apostólico, aspecto medular da Obra
de Deus, levava-o, no final desses
encontros, a jamais perguntar Como
estive? O que imediatamente lhe
saltava era: Algum destes terá
decidido ir confessar-se?[48]. E
assim acontecia: são incontáveis e
comoventes os relatos de conversões
que se seguiam a esses encontros.

Família numerosa e pobre: sem nada
de supérfluo, desprendida mesmo do
necessário, que gasta o que deve
embora deva o que gasta, sempre
metida em apuros económicos, como
consequência da expansão
apostólica. Essa grande



senhora[49], a pobreza, elegante e
envergonhada, que o Fundador
aprendeu a viver na casa dos pais,
ensinou-a tão bem aos filhos, que
ninguém a nota. Num gesto de total
desprendimento, jamais trazia
dinheiro consigo, não cobrava
estipêndios pelos serviços
sacerdotais, nada tinha como
próprio, e tudo cuidava para que lhe
durasse uma eternidade: usou trinta
e dois anos os mesmos óculos,
segundo testemunha J. Echevarría.
Tinha uma só batina, que usava de
verão e de inverno, e até nas arestas
dos papéis escreveria, se pudesse,
para evitar desperdícios.
Extremamente frugal nas refeições,
respondeu heroicamente ao
desprendimento das coisas e de si,
numa plena identificação com a
Vontade de Deus.

As virtudes da pobreza e da
temperança, aliadas da pureza, que
viveu e ensinou a viver como



afirmação gozosa do Amor, são uma
bofetada ao materialismo consumista
e à imundice que empapa a
civilização ocidental. Bofetada
carinhosa a despertar a consciência
histórica, adormecida e esquecida
das suas profundas raízes cristãs.

São Josemaria foi pioneiro. Abriu-nos
um futuro de santidade, alicerçado 
no passado exemplar, sempre
actuante: a vida dos primeiros
cristãos.

Veio lembrar algo perene que
parecia estar adormecido. Na
realidade, com a Encarnação, Morte
e Ressurreição do Verbo de Deus, a
eternidade entrou no tempo e
santificou-o.

Josemaria Escrivá de Balaguer
permanecerá, sem dúvida, para
sempre, na história. Alcançada a
eternidade na Cidade de Deus,
imortalizou-se também na cidade dos
homens. Só o santo cumpre este



prodígio, porque vive em Cristo, que
é o Senhor do tempo, a sua
recapitulação, a sua plenitude. E, em
palavras de João Paulo II: Entrar na
´plenitude do tempo´ significa, pois,
atingir o termo do tempo e sair dos
seus confins para encontrar o seu
cumprimento na eternidade de
Deus[50].

[1] Citado de A. DEL PORTILLO, 
Entrevista ...,Quadrante, S.Paulo,
1994, pp. 219.

[2] Citado de idem, pp. 219.

[3]Caminho, 282: Paradoxo: é mais
acessível ser santo que sábio, mas é
mais fácil ser sábio que santo.

[4]Caminho, 301. Também em Amigos
de Deus, 4.

[5] H. ARENDT, La condition de l
´homme moderne, Paris, 1983, pp.
306 e seguintes.



[6] Amar o mundo apaixonadamente,
em Temas actuais do cristianismo,
Lisboa, 1969. pp. 163.

[7] Amigos de Deus, 112.

[8] J. ECHEVARRÍA, Lembrando o
Beato Josemaria Escrivá, Lisboa, Diel
2000, pp.16.

[9] Cfr. Cristo que passa, 162.

[10] Homem de Villa Tevere, S.Paulo,
Quadrante 1996, pp.152.

[11] Citado de idem, pp. 200; e de A.
DEL PORTILLO, Entrevista..., pp. 217.

[12] Cfr. Amigos de Deus, 243.

[13] Citado de F. DELCLAUX, Santa
María en los escritos del Beato
Josemaria Escrivá de Balaguer,
Madrid, 1992, pp. 63; A. VÁZQUEZ DE
PRADA, O fundador do Opus Dei,
tomo 1,Verbo, Lisboa, 2002, pp.; RHF
20124, pp. 49.



[14] Caminho, 496.

[15] J. ECHEVARRÍA, Lembrando...,
pp. 179.

[16] Temas actuais do cristianismo,
pp. 164.

[17] Citado de A. VÁZQUEZ DE
PRADA, O fundador..., pp. 354-356.

[18] Lembrando..., pp.93-94. Noutra
ocasião, observa: Desde jovem,
demonstrou grandes virtudes
humanas. Como defeitos, teve de estar
muito atento à rapidez e
espontaneidade de carácter, e à viva
indignação que costumava sentir
quando considerava que as coisas se
faziam mal ou não tão como se devia.
De qualquer maneira, estes traços de
carácter, que teriam podido chegar a
ser apreciáveis defeitos, serviram de
ponto de apoio para enriquecer a sua
personalidade, e converteram-se em
fundamento da firmeza que de que
depois necessitou para enfrentar o



que o Senhor lhe reservava: a
impaciência transformou-se em santa
audácia. e o temperamento impulsivo,
em exigência consigo mesmo, e em
compreensão com os outros (Idem pp.
13-14) [...] Lutou para transformar as
suas tendências naturais em
qualidades positivas; a rijeza e a
energia; a rapidez na decisão; a
agudeza de engenho; a capacidade de
aperceber-se do que sucedia à sua
volta; ou a habilidade dialéctica para
responder às dificuldades [...]. Soube
conseguir uma serena equanimidade,
e extraordinária vitalidade do seu
temperamento foi sempre moderada
pela prudência e a fortaleza (Idem, pp.
14).

[19]Idem, pp. 178; P. URBANO, O
homem..., pp. 196.

[20]Idem, pp. 314.

[21] F. NIETZSCHE, Ainsi parlait
Zarathoustra, Paris, 1942; cfr. pp. 57
e 108.



[22] Citado de A. VÁZQUEZ DE
PRADA, O fundador..., pp. 319.

[23] Citado de P. URBANO, O
homem..., pp. 46.

[24] Citado de J. ECHEVARRÍA, 
Lembrando..., pp. 30.

[25] Sulco, 804.

[26] Citado de P. BERGLAR, Opus Dei,
Madrid, 1987, pp. 353.

[27] Amigos de Deus 184.

[28] A. DEL PORTILLO, Entrevista...,
pp. 48.

[29] Citado de J. ECHEVARRÍA, 
Lembrando..., pp. 37.

[30] Amigos de Deus, 188.

[31] Cristo que passa, 164.

[32] J. ECHEVARRÍA, Lembrando...,
pp. 74.



[33] Amigos de Deus, 239.

[34] Cristo que passa, 163.

[35] Caminho, 145.

[36] Cfr. A. DEL PORTILLO, 
Entrevista..., pp. 79.

[37] Citado de Pilar Urbano, O
homem…,pp. 197.

[38] Cfr. A. DEL PORTILLO, 
Entrevista..., pp. 138.

[39] Citado de J. ECHEVARRÍA, 
Lembrando..., pp. 37.

[40] Cfr. A. DEL PORTILLO, 
Entrevista..., pp. 258.

[41] Citado de J. ECHEVARRÍA, 
Lembrando..., pp. 49.

[42] Deixamos, a título de exemplo, o
relato inédito de Angelino Seabra
Lopes, sacerdote português da
Prelatura, respeitante a dois



episódios expressivos do carinho de
São Josemaria pelos seus filhos:
“Aconteceu em 1956, salvo erro,
quando se estava a terminar o
Oratório de Relíquias de Villa Tevere.
Eu e outro aluno do Colégio Romano
da Santa Cruz, Joaquín Ortiz, fomos
encarregados de colocar relíquias de
santos num relicário metálico,
dourado, de forma quadrangular,
com 125 compartimentos. Em cada
um desses compartimentos colocava-
se, com cola forte, uma pequena
relíquia de um santo e por baixo uma
pequeníssima tira de papel
apergaminhado com o nome do
santo. Era ao princípio da tarde, e
sabíamos que ao Padre lhe agradaria
que o trabalho estivesse terminado
quando os operários saíssem, à 17.30
horas, para depois se poder colocar o
relicário no local definitivo.
Começámos a trabalhar colocando,
com a ajuda de pinças, cada pequena
relíquia e correspondente
identificação com todo o cuidado.



Pouco passava das 17 horas quando
preenchemos o último
compartimento. Respirámos fundo,
contentes, pensando na alegria que o
Padre teria ao chegar. E eis que
demos conta que tínhamos feito tudo
mal: o relicário estava preenchido ao
contrário; tínhamos tomado por
parte de cima o lado inferior. Neste
momento, chega o Padre. Ambos
esperávamos uma forte chamada de
atenção, bem merecida. Mas ele,
vendo o nosso desapontamento, com
muita paz, como não dando
importância ao acontecimento, disse-
nos: ‘Meus filhos, isto vai acontecer-
vos muitas vezes ao longo da vida.
Amanhã terminam o trabalho’ ”.

“Foi no dia 14 de Abril de 1970, terça-
feira, por volta das 16.30 horas, em
Fátima. O nosso Padre tinha vindo a
Fátima, exclusivamente para fazer
uma ‘romaria’ penitente. Rezou o
terço, descalço, desde a rotunda
norte até ao alto da esplanada,



acompanhado por um pequeno
grupo de sete ou oito pessoas. Eu
cheguei quando já tinha terminado o
terço e outras orações, e se
encontrava ainda descalço, junto da
estátua de Pio XII. Ao ver-me
aparecer assim, sozinho, quase como
um intruso, não ficou passivo, à
espera, mas adiantou-se para me
abraçar e beijar e teve a preocupação
de me introduzir no ambiente,
contando, em poucas palavras, o que
tinha vindo fazer. Olha, disse-me,
vim rezar à Virgem. Essa gente,
referia-se aos peregrinos, anda
quilómetros e quilómetros a pé, e eu,
pobre homem, apenas uns metros. E
assim, com esta afectuosíssima
recepção, me integrou perfeita e
rapidamente no grupo que o
acompanhava”.

[43] A. DEL PORTILLO, Entrevista...,
pp. 108.

[44]Idem, ibidem.



[45] Cfr. A. VÁZQUES DE PRADA, O
Fundador..., pp. 296: Dentro da Missa,
imediatamente depois da comunhão,
toda a Obra feminina! Não posso
dizer que vi, mas sim que captei
intelectualmente, com pormenor... o
que havia de ser a Secção feminina
do Opus Dei...

[46] Cfr. J. ECHEVARRÍA, 
Lembrando..., pp. 105-106.

[47] P. URBANO, O homem…pp. 99

[48] Retirado de P. URBANO, O
homem..., pp. 126.

[49] Cfr. A. DEL PORTILLO, 
Entrevista..., pp. 184: A pobreza,
minha grande senhora. Chamou-a
assim desde que tinha trinta e um ou
trinta e dois anos, até o fim da sua\1
vida [...]. Assim resumia as suas
aplicações mais concretas: não ter
nada como próprio; não ter nada
supérfluo; não queixar-se quando
falta o necessário; quando se pode



escolher, ficar com a coisa mais
pobre, menos simpática; não
maltratar os objectos que se
utilizam; fazer bom uso do tempo
(Idem, pp. 185).

[50] Carta Apost. Tertio Millennio
Adveniente.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tracos-
principais-da-personalidade-de-sao-

josemaria-um-coracao-de-pai-e-de-mae/
(18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tracos-principais-da-personalidade-de-sao-josemaria-um-coracao-de-pai-e-de-mae/
https://opusdei.org/pt-br/article/tracos-principais-da-personalidade-de-sao-josemaria-um-coracao-de-pai-e-de-mae/
https://opusdei.org/pt-br/article/tracos-principais-da-personalidade-de-sao-josemaria-um-coracao-de-pai-e-de-mae/
https://opusdei.org/pt-br/article/tracos-principais-da-personalidade-de-sao-josemaria-um-coracao-de-pai-e-de-mae/

	Traços principais da personalidade de São Josemaria: um coração de Pai e de Mãe
	1. Estas crises mundiais são crises de santos
	2. A miséria do pecador e a grandeza da sua filiação divina
	3. Alegria e paz do fundador do Opus Dei
	4. O Verbo Encarnado: modelo de unidade de vida
	5. Pai de uma família numerosa e pobre


