
opusdei.org

Trabalho e
contemplação

Ser contemplativos é desfrutar
do olhar de Deus. Por isso,
quem se sabe acompanhado
por Ele durante o dia, vê com
outros olhos as ocupações nas
quais está empenhado. Texto
editorial sobre o trabalho.

14/07/2010

Gostaria que hoje, na nossa
meditação, nos persuadíssemos
definitivamente da necessidade de
nos dispormos a ser almas
contemplativas, no meio da rua, do



trabalho, mantendo com o nosso
Deus um diálogo contínuo, que não
deve decair ao longo do dia. Se
pretendermos seguir lealmente os
passos do Mestre, esse é o único
caminho.[1]

Para aqueles que são chamados por
Deus a santificar-se no meio do
mundo, converter o trabalho em
oração e ter alma contemplativa, é o
único caminho, porque ou sabemos
encontrar o Senhor em nossa vida
ordinária, ou nunca O
encontraremos[2].

Convém que meditemos bem
devagar sobre este ensinamento
capital de São Josemaria. Neste texto,
consideraremos o que é a
contemplação; em outras ocasiões
deter-nos-emos no aprofundamento
da vida contemplativa no trabalho e
nas atividades da vida ordinária.

COMO EM NAZARÉ, COMO OS
PRIMEIROS CRISTÃOS

https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn2


A descoberta de Deus na atividade
habitual de cada dia dá aos próprios
afazeres seu valor último e sua
plenitude de sentido. A vida oculta
de Jesus em Nazaré, os anos
intensos de trabalho e de oração,
nos quais Jesus Cristo levou uma
vida comum — como a nossa, se o
quisermos —, divina e humana ao
mesmo tempo[3], mostram que a
atividade profissional, a atenção
dedicada à família e as relações
sociais não são obstáculo para orar
sempre[4], mas ocasião e meio para
uma vida intensa de intimidade com
Deus, até que chega um momento em
que é impossível estabelecer uma
diferença entre trabalho e
contemplação.

Por esse caminho de contemplação
na vida ordinária, seguindo as
pegadas do Mestre, decorreu a vida
dos primeiros cristãos: «quando
passeia, conversa, descansa, trabalha
ou lê, o crente ora»[5], escrevia um

https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn3
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn4
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn5


autor do século II. Anos mais tarde,
São Gregório Magno testemunha,
como um ideal tornado realidade em
numerosos fiéis, que «a graça da
contemplação não se dá sim aos
grandes e não aos pequenos; mas
muitos grandes a recebem, e também
muitos pequenos; e tanto entre os
que vivem retirados como entre
pessoas casadas. Portanto, se não há
estado algum entre os fiéis que fique
excluído da graça da contemplação,
aquele que guarda interiormente o
coração pode ser ilustrado com essa
graça»[6].

O Magistério da Igreja, sobretudo a
partir do Concílio Vaticano II,
recordou muitas vezes esta doutrina,
tão importante para os que têm a
missão de levar Cristo a todas as
partes e transformar o mundo com o
espírito cristão. «As atividades
diárias apresentam-se como um
precioso meio de união com Cristo,
podendo converter-se em matéria de

https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn6


santificação, terreno de exercício das
virtudes, diálogo de amor que se
realiza nas obras. O espírito de
oração transforma o trabalho e assim
torna-se possível estar em
contemplação de Deus ainda que
permanecendo nas ocupações mais
variadas»[7].

A CONTEMPLAÇÃO DOS FILHOS
DE DEUS

Ensina o Catecismo que «a
contemplação de Deus na Sua glória
celestial é chamada pela Igreja "visão
beatífica"»[8]. Desta contemplação
plena de Deus, própria do Céu,
podemos ter uma certa antecipação
nesta terra, um princípio imperfeito 
[9] que, embora seja de ordem
diversa da visão, é já uma verdadeira
contemplação de Deus, assim como a
graça, embora sendo de ordem
distinta da glória, é, não obstante,
uma verdadeira participação na
natureza divina. Agora vemos como

https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn7
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn8
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn9


num espelho, obscuramente; depois
veremos cara a cara. Agora conheço
de modo imperfeito, depois conhecerei
como sou conhecido [10], escreve São
Paulo.

Essa contemplação de Deus como
num espelho, durante a vida
presente, é possível graças às
virtudes teologais, à fé e à esperança 
vivas, informadas pela caridade. A fé
unida à esperança e vivificada pela
caridade «faz-nos saborear
antecipadamente o gozo e a luz da
visão beatífica, fim de nosso
caminhar aqui em baixo»[11].

A contemplação é um conhecimento
amoroso e gozoso de Deus e de seus
desígnios manifestados nas criaturas,
na Revelação sobrenatural e
plenamente na Vida, Paixão, Morte e
Ressurreição de Jesus Cristo, nosso
Senhor. «Ciência de amor»[12],
chama-a São João da Cruz. A
contemplação é um conhecimento

https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn10
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn11
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn12


total da verdade, alcançado não por
um processo de raciocínio, mas por
uma intensa caridade[13].

A oração mental é um diálogo com
Deus. Escreveste-me: "Orar é falar
com Deus. Mas, de quê?" — De
quê? D´Ele e de ti: alegrias,
tristezas, êxitos e fracassos,
ambições nobres, preocupações
diárias..., fraquezas!: e ações de
graças e pedidos: e Amor e
desagravo. Em duas palavras:
conhecê-Lo e conhecer-te:
"relacionar-se!"[14]. Na vida
espiritual, este relacionamento com
Deus tende a simplificar-se à medida
que aumenta o amor filial, cheio de
confiança. Sucede então que, com
frequência, já não são necessárias as
palavras para orar, nem as exteriores
nem as interiores. Sobram as
palavras, porque a língua não
consegue expressar-se; já o
entendimento se aquieta. Não se
raciocina, olha-se![15].

https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn13
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn14
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn15


Isto é a contemplação, um modo de
orar ativo mas sem palavras, intenso
e sereno, profundo e simples. Um
dom que Deus concede aos que o
buscam com sinceridade, aos que
põem toda a alma no cumprimento
de Sua Vontade, com obras, e
procuram mover-se na sua presença.
Primeiro uma jaculatória, e depois
outra, e outra..., até que parece
insuficiente esse fervor, porque as
palavras resultam pobres...: e dá-
se passagem à intimidade divina,
num olhar para Deus sem descanso
e sem cansaço[16]. Isto pode
suceder, como ensina São Josemaria,
não só nos tempos dedicados
expressamente à oração, mas
também enquanto realizamos com
a maior perfeição possível, dentro
de nossos erros e limitações, as
tarefas próprias de nossa condição
e de nosso ofício[17].

SOB A ACÃO DO ESPÍRITO SANTO

https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn16
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn17


O Pai, o Filho e o Espírito Santo
habitam na alma em graça[18]:
somos templos de Deus[19]. As
palavras não chegam para expressar
a riqueza do mistério da Vida da
Santíssima Trindade em nós: o Pai
que gera eternamente o Filho, e que
com o Filho expira ao Espírito Santo,
vínculo de Amor subsistente. Pela
graça de Deus, tomamos parte dessa
Vida como filhos. O Paráclito une-nos
ao Filho, que assumiu a natureza
humana para nos fazer participantes
da natureza divina: ao chegar a
plenitude dos tempos, enviou Deus a
seu Filho, nascido de mulher (...) a fim
de que recebêssemos a adoção de
filhos. E, porque sois filhos, Deus
enviou aos nossos corações o Espírito
de seu Filho, que clama: «¡Abba,
Pai!»[20]. E nesta união com o Filho
não estamos sós, mas formamos um
corpo, o Corpo místico de Cristo, ao
qual todos os homens estão
chamados a incorporar-se como
membros vivos e a ser, como os

https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn18
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn19
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn20


apóstolos, instrumentos para atrair a
outros, participando no sacerdócio
de Cristo[21].

A vida contemplativa é a vida
própria dos filhos de Deus, vida de
intimidade com as Pessoas Divinas e
transbordante de afã apostólico. O
Paráclito infunde em nós a caridade
que nos permite alcançar um
conhecimento de Deus que sem a
caridade é impossível, pois oque não
ama não conhece a Deus, porque Deus
é amor[22]. Quem mais O ama
melhor O conhece, já que esse amor
—a caridade sobrenatural— é uma
participação na infinita caridade que
é o Espírito Santo[23], que tudo
perscruta, até as profundezas de
Deus. Pois quem sabe o que existe no
homem, senão o espírito do homem
que está nele? Assim também, as
coisas de Deus ninguém as conheceu
se não o próprio Espírito de Deus[24].

https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn21
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn22
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn23
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn24


Esse Amor, com maiúscula, instaura
na vida da alma uma estreita
familiaridade com as Pessoas
Divinas, e um entendimento de Deus
mais agudo, mais rápido, certeiro e
espontâneo, em profunda sintonia
com o Coração de Cristo[25].
Também no plano humano, os que se
amam compreendem-se com mais
facilidade e por isso São Josemaria
recorre a essa experiência para
transmitir de algum modo o que é a
contemplação de Deus; por exemplo,
dizia que em sua terra, às vezes, se
dizia: olha como o contempla!; e
explicava como esse modo de dizer
se referia a uma mãe que tinha seu
filho nos braços, a um noivo que
contemplava sua noiva, à mulher
que velava a cabeceira do marido.
Pois bem, assim devemos contemplar
ao Senhor.

Mas toda a realidade humana, por
mais formosa que seja, transforma-se
em uma sombra da contemplação

https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn25


que Deus concede às almas fiéis. Se a
caridade sobrenatural supera em
altura, em qualidade e em força
qualquer amor simplesmente
humano, que dizer dos dons do
Espírito Santo, que nos permitem
deixar-nos conduzir docilmente por
Ele? Com o crescimento destes dons -
Sabedoria, Entendimento, Conselho,
Fortaleza, Ciência, Piedade e Temor
Filial—, cresce a co-naturalidade ou a
familiaridade com Deus e se revela
todo o colorido da vida
contemplativa.

Em especial, pelo dom da Sabedoria -
o primeiro e maior dos dons do
Espírito Santo[26]—, é-nos concedido
não só conhecer e assentir às
verdades reveladas acerca de Deus e
das criaturas, como é próprio da fé,
mas também saborear essas
verdades, conhecê-las com «um certo
sabor de Deus»[27]. A Sabedoria - 
sapientia - é uma sapida scientia:
uma ciência que se saboreia. Graças

https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn26
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn27


a este dom não só se crê no Amor de
Deus, mas também se sabe de um
modo novo[28]. É um saber ao qual
só se chega com santidade: e há
almas obscuras, ignoradas,
profundamente humildes,
sacrificadas, santas, com um sentido
sobrenatural maravilhoso: Eu Te
glorifico, Pai, Senhor do Céu e da
terra, porque escondestes estas
coisas aos sábios e aos prudentes,
e as revelastes aos pequeninos[29].
Com o dom da Sabedoria, a vida
contemplativa introduz-se nas 
profundezas de Deus[30]. Neste
sentido, São Josemaria nos convida a
meditar sobre um texto de São
Paulo, no qual nos propõe todo um
programa de vida contemplativa —
conhecimento e amor, oração e
vida— (...): que Cristo habite pela
fé nos vossos corações; e que
arraigados e cimentados na
caridade, possais compreender
com todos os santos qual é a
largura e a grandeza, a altura e a

https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn28
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn29
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn30


profundidade do mistério; e
conhecer também aquele amor de
Cristo, que ultrapassa todo o
conhecimento para que vós
estejais repletos de toda a
plenitude de Deus (Ef 3,17-19)[31].

Temos de implorar ao Espírito Santo
o dom de Sabedoria junto com os
restantes dons, seu séquito
inseparável. São os presentes do
Amor divino, as joias que o Paráclito
entrega aos que querem amar a Deus
com todo o coração, com toda a alma,
com todas as forças.

PELO CAMINHO DA
CONTEMPLAÇÃO

Quanto maior for a caridade, mais
intensa é a familiaridade com Deus,
na qual surge a contemplação.Até a
caridade mais fraca, como a de quem
se limita a não pecar gravemente,
mas que não busca cumprir em tudo
a Vontade de Deus, estabelece uma
certa conformidade com a Vontade

https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn31


divina. No entanto, um amor que não
busca amar mais, que não tem o
fervor da piedade, parece-se mais
com a cortesia formal de um
estranho do que com o afeto de um
filho. Quem se conformasse com isso
em sua relação com Deus não
passaria de um conhecimento das
verdades reveladas, insípido e
passageiro, porque quem se contenta
com ouvir a palavra, sem a pôr em
prática, é semelhante a um homem
que contempla a figura de seu rosto
no espelho: olha-se, vai embora e
imediatamente se esquece de como
era[32].

Muito diferente é o caso de quem
deseja sinceramente identificar em
tudo sua vontade com a Vontade de
Deus e, com a ajuda da graça,
emprega os meios: a oração mental e
vocal, a participação nos
Sacramentos - a Confissão frequente
e a Eucaristia -, o trabalho e o
cumprimento fiel dos próprios

https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn32


deveres, a procura da presença de
Deus ao longo do dia: o cuidado do
plano de vida espiritual junto com
uma intensa formação cristã.

O ambiente atual da sociedade
conduz muitos a viverem voltados
para o exterior, com uma
permanente ânsia de possuir isto ou
aquilo, de ir daqui para ali, de olhar
e ver, de mover-se, de distrair-se com
futilidades, talvez com o objetivo de
esquecer seu vazio interior, a perda
do sentido transcendente da vida
humana. Àqueles que, como nós,
descobrimos o chamado divino à
santidade e ao apostolado, deve
suceder o contrário. Quanto mais
atividade exterior, mais vida para
dentro, mais recolhimento interior,
procurando o diálogo com Deus
presente na alma em graça e
mortificando os afãs da
concupiscência da carne, a
concupiscência dos olhos e a soberba
da vida[33]. Para contemplar a Deus

https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn33


é preciso limpar o coração. Bem
aventurados os limpos de coração,
porque eles verão a Deus[34].

Peçamos à Nossa Mãe Santa Maria
que nos obtenha do Espírito Santo o
dom de sermos contemplativos no
meio do mundo, dom que excedeu na
sua vida santíssima.

Texto de: J. López. [1] São Josemaria, 
Amigos de Deus, n. 238.

[2] São Josemaria, Conversações, n.
114.

[3] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
56.

[4] Lc 18, 1.

[5] Clemente de Alexandría, 
Stromata, 7, 7.

[6] São Gregório Magno, In
Ezechielem homiliae, 2, 5, 19.

https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn34
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref1
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref2
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref3
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref4
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref5
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref6


[7] João Paulo II, Discurso ao
Congresso «A grandeza da vida
ordinária», no centenário do
nascimento de São Josemaria, 12-
I-2002, n. 2.

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
1028.

[9] Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, I, q. 12, a. 2, c; e
II-II, q. 4, a.1; q. 180, a. 5, c.

[10] 1 Cor 12, 12. Cfr. 2 Cor 5, 7; 1 Jn 3,
2.

[11] Catecismo da Igreja Católica, n.
163.

[12] São João da Cruz, Noite escura,
liv. 2, cap. 18, n. 5.

[13] Santo Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 180, a. 1, c e a.3,
ad 1.

[14] São Josemaria, Caminho, n. 91.

https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref7
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref8
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref9
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref10
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref11
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref12
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref13
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref14


[15] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 307.

[16] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 296.

[17] Idem.

[18] Cfr. Jo 14, 23.

[19] Cfr. 1 Cor 3, 16; 2 Cor 6, 16.

[20] Gal 4, 4-6.

[21] Cfr. 1 Cor 12, 12-13, 27; Ef 2,
19-22; 4, 4.

[22] 1 Jo 4, 9.

[23] Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, II-II, q. 24, a. 7, c. 
In Epist. ad Rom., c. 5, lect. 1.

[24] 1 Cor 2, 10-11.

[25] Cfr. Mt 11, 27.

[26] Cfr. João Paulo II, Alocução
9-04-1989.

https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref15
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref16
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref17
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref18
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref19
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref20
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref21
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref22
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref23
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref24
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref25
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref26


[27] Santo Tomás de Aquino, Summa
Theologiae II-II, q. 45, a. 2, ad 1.

[28] Cfr. Rm 8, 5.

[29] Mt 11, 25.

[30] 1 Cor 1, 10.

[31] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 163.

[32] St 1, 23-24.

[33] 1 Jo 2, 16.

[34] Mt 5, 8.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/trabalho-
trabalho-e-contemplacao/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref27
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref28
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref29
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref30
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref31
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref32
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref33
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref34
https://opusdei.org/pt-br/article/trabalho-trabalho-e-contemplacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/trabalho-trabalho-e-contemplacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/trabalho-trabalho-e-contemplacao/

	Trabalho e contemplação

