opusdei.org

Trabalho e
contemplacao

Ser contemplativos é desfrutar
do olhar de Deus. Por isso,
quem se sabe acompanhado
por Ele durante o dia, vé com
outros olhos as ocupacdes nas
quais esta empenhado. Texto
editorial sobre o trabalho.

14/07/2010

Gostaria que hoje, na nossa
meditacdo, nos persuadissemos
definitivamente da necessidade de
nos dispormos a ser almas
contemplativas, no meio da rua, do



trabalho, mantendo com o nosso
Deus um dialogo continuo, que ndo
deve decair ao longo do dia. Se
pretendermos seguir lealmente os
passos do Mestre, esse é 0 unico
caminho.[1]

Para aqueles que sdo chamados por
Deus a santificar-se no meio do
mundo, converter o trabalho em
oracdo e ter alma contemplativa, é o
unico caminho, porque ou sabemos
encontrar o Senhor em nossa vida
ordinaria, ou nunca O
encontraremos|[2].

Convém que meditemos bem
devagar sobre este ensinamento
capital de Sdo Josemaria. Neste texto,
consideraremos o que € a
contemplacdo; em outras ocasioes
deter-nos-emos no aprofundamento
da vida contemplativa no trabalho e
nas atividades da vida ordinaria.

COMO EM NAZARE, COMO 0S
PRIMEIROS CRISTAOS


https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn2

A descoberta de Deus na atividade
habitual de cada dia da aos proprios
afazeres seu valor ultimo e sua
plenitude de sentido. A vida oculta
de Jesus em Nazaré, os anos
intensos de trabalho e de oracao,
nos quais Jesus Cristo levou uma
vida comum — como a nossa, se 0
quisermos —, divina e humana ao
mesmo tempo[3], mostram que a
atividade profissional, a atencao
dedicada a familia e as relagdes
sociais ndo sao obstaculo para orar
sempre[4], mas ocasido e meio para
uma vida intensa de intimidade com
Deus, até que chega um momento em
que é impossivel estabelecer uma
diferenca entre trabalho e
contemplacdo.

Por esse caminho de contemplacao
na vida ordindria, seguindo as
pegadas do Mestre, decorreu a vida
dos primeiros cristdos: «quando
passeia, conversa, descansa, trabalha
ou 1é, o crente ora»[5], escrevia um


https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn3
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn4
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn5

autor do século II. Anos mais tarde,
Sao Gregorio Magno testemunha,
como um ideal tornado realidade em
numerosos fiéis, que «a graca da
contemplacdo ndo se da sim aos
grandes e ndo aos pequenos; mas
muitos grandes a recebem, e também
muitos pequenos; e tanto entre os
que vivem retirados como entre
pessoas casadas. Portanto, se ndo ha
estado algum entre os fiéis que fique
excluido da graca da contemplacao,
aquele que guarda interiormente o
coracdo pode ser ilustrado com essa
graca»[6].

O Magistério da Igreja, sobretudo a
partir do Concilio Vaticano II,
recordou muitas vezes esta doutrina,
tdo importante para os que tém a
missao de levar Cristo a todas as
partes e transformar o mundo com o
espirito cristdo. «As atividades
diarias apresentam-se como um
precioso meio de unido com Cristo,
podendo converter-se em matéria de


https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn6

santificacdo, terreno de exercicio das
virtudes, didlogo de amor que se
realiza nas obras. O espirito de
oracdo transforma o trabalho e assim
torna-se possivel estar em
contemplacdo de Deus ainda que
permanecendo nas ocupacdes mais
variadas»[7].

A CONTEMPLACAO DOS FILHOS
DE DEUS

Ensina o Catecismo que «a
contemplacdo de Deus na Sua gloria
celestial é chamada pela Igreja "visdo
beatifica"»[8]. Desta contemplacao
plena de Deus, propria do Céu,
podemos ter uma certa antecipacao
nesta terra, um principio imperfeito
[9] que, embora seja de ordem
diversa da visdo, é ja uma verdadeira
contemplacdo de Deus, assim como a
graca, embora sendo de ordem
distinta da gloria, é, ndo obstante,
uma verdadeira participacdo na
natureza divina. Agora vemos como


https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn7
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn8
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn9

num espelho, obscuramente; depois
veremos cara a cara. Agora conhego
de modo imperfeito, depois conhecerei
como sou conhecido [10], escreve Sao
Paulo.

Essa contemplacdo de Deus como
num espelho, durante a vida
presente, é possivel gracas as
virtudes teologais, a fé e a esperanca
vivas, informadas pela caridade. A fé
unida a esperanca e vivificada pela
caridade «faz-nos saborear
antecipadamente o gozo e a luz da
visdo beatifica, fim de nosso
caminhar aqui em baixo»[11].

A contemplacdo é um conhecimento
amoroso e gozoso de Deus e de seus
designios manifestados nas criaturas,
na Revelacao sobrenatural e
plenamente na Vida, Paixdo, Morte e
Ressurreicdo de Jesus Cristo, nosso
Senhor. «Ciéncia de amor»[12],
chama-a Sao Jodo da Cruz. A
contemplacdo é um conhecimento


https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn10
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn11
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn12

total da verdade, alcancado ndo por
um processo de raciocinio, mas por
uma intensa caridade[13].

A oracdo mental é um didlogo com
Deus. Escreveste-me: "Orar é falar
com Deus. Mas, de qué?" — De
qué? D Ele e de ti: alegrias,
tristezas, éxitos e fracassos,
ambicoes nobres, preocupacoes
diarias..., fraquezas!: e acdes de
gracas e pedidos: e Amor e
desagravo. Em duas palavras:
conhecé-Lo e conhecer-te:
"relacionar-se!"[14]. Na vida
espiritual, este relacionamento com
Deus tende a simplificar-se a medida
que aumenta o amor filial, cheio de
confianca. Sucede entdo que, com
frequéncia, ja ndo sdo necessarias as
palavras para orar, nem as exteriores
nem as interiores. Sobram as
palavras, porque a lingua nao
consegue expressar-se; ja o
entendimento se aquieta. Nao se
raciocina, olha-se![15].


https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn13
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn14
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn15

Isto é a contemplacdo, um modo de
orar ativo mas sem palavras, intenso
e sereno, profundo e simples. Um
dom que Deus concede aos que o
buscam com sinceridade, aos que
pdem toda a alma no cumprimento
de Sua Vontade, com obras, e
procuram mover-se na sua presenca.
Primeiro uma jaculatoria, e depois
outra, e outra..., até que parece
insuficiente esse fervor, porque as
palavras resultam pobres...: e da-
se passagem a intimidade divina,
num olhar para Deus sem descanso
e sem cansaco[16]. Isto pode
suceder, como ensina Sao Josemaria,
ndo so nos tempos dedicados
expressamente a oragao, mas
também enquanto realizamos com
a maior perfeicdo possivel, dentro
de nossos erros e limitacoes, as
tarefas proprias de nossa condicdo
e de nosso oficio[17].

SOB A ACAO DO ESPIRITO SANTO


https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn16
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn17

O Pai, o Filho e o Espirito Santo
habitam na alma em graca[18]:
somos templos de Deus[19]. As
palavras ndo chegam para expressar
a riqueza do mistério da Vida da
Santissima Trindade em nos: o Pai
que gera eternamente o Filho, e que
com o Filho expira ao Espirito Santo,
vinculo de Amor subsistente. Pela
graca de Deus, tomamos parte dessa
Vida como filhos. O Paraclito une-nos
ao Filho, que assumiu a natureza
humana para nos fazer participantes
da natureza divina: ao chegar a
plenitude dos tempos, enviou Deus a
seu Filho, nascido de mulher (...) a fim
de que recebéssemos a adogdo de
filhos. E, porque sois filhos, Deus
enviou aos nossos coragoes o Espirito
de seu Filho, que clama: «jAbba,
Pai!»[20]. E nesta uniao com o Filho
nao estamos sgs, mas formamos um
corpo, o Corpo mistico de Cristo, ao
qual todos os homens estédo
chamados a incorporar-se como
membros vivos e a ser, como 0S


https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn18
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn19
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn20

apostolos, instrumentos para atrair a
outros, participando no sacerdocio
de Cristo[21].

A vida contemplativa €é a vida
propria dos filhos de Deus, vida de
intimidade com as Pessoas Divinas e
transbordante de afa apostolico. O
Paraclito infunde em nos a caridade
que nos permite alcangcar um
conhecimento de Deus que sem a
caridade é impossivel, pois oque ndao
ama ndo conhece a Deus, porque Deus
é amor[22]. Quem mais O ama
melhor O conhece, ja que esse amor
—a caridade sobrenatural— é uma
participacdo na infinita caridade que
é o Espirito Santo[23], que tudo
perscruta, até as profundezas de
Deus. Pois quem sabe o que existe no
homem, sendo o espirito do homem
que estd nele? Assim também, as
coisas de Deus ninguém as conheceu
se ndo o proprio Espirito de Deus[24].


https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn21
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn22
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn23
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn24

Esse Amor, com maiuscula, instaura
na vida da alma uma estreita
familiaridade com as Pessoas
Divinas, e um entendimento de Deus
mais agudo, mais rapido, certeiro e
espontaneo, em profunda sintonia
com o Coracdo de Cristo[25].
Também no plano humano, os que se
amam compreendem-se com mais
facilidade e por isso Sdo Josemaria
recorre a essa experiéncia para
transmitir de algum modo o que é a
contemplacdo de Deus; por exemplo,
dizia que em sua terra, as vezes, se
dizia: olha como o contempla!; e
explicava como esse modo de dizer
se referia a uma mae que tinha seu
filho nos bracos, a um noivo que
contemplava sua noiva, a mulher
que velava a cabeceira do marido.
Pois bem, assim devemos contemplar
ao Senhor.

Mas toda a realidade humana, por
mais formosa que seja, transforma-se
em uma sombra da contemplacéo


https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn25

que Deus concede as almas fiéis. Se a
caridade sobrenatural supera em
altura, em qualidade e em forca
qualquer amor simplesmente
humano, que dizer dos dons do
Espirito Santo, que nos permitem
deixar-nos conduzir docilmente por
Ele? Com o crescimento destes dons -
Sabedoria, Entendimento, Conselho,
Fortaleza, Ciéncia, Piedade e Temor
Filial—, cresce a co-naturalidade ou a
familiaridade com Deus e se revela
todo o colorido da vida
contemplativa.

Em especial, pelo dom da Sabedoria -
0 primeiro e maior dos dons do
Espirito Santo[26]—, é-nos concedido
nao so conhecer e assentir as
verdades reveladas acerca de Deus e
das criaturas, como é proprio da fé,
mas também saborear essas
verdades, conhecé-las com «um certo
sabor de Deus»[27]. A Sabedoria -
sapientia - é uma sapida scientia:
uma ciéncia que se saboreia. Gracas


https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn26
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn27

a este dom ndo so6 se cré no Amor de
Deus, mas também se sabe de um
modo novo[28]. E um saber ao qual
S0 se chega com santidade: e ha
almas obscuras, ignoradas,
profundamente humildes,
sacrificadas, santas, com um sentido
sobrenatural maravilhoso: Eu Te
glorifico, Pai, Senhor do Céu e da
terra, porque escondestes estas
coisas aos sabios e aos prudentes,
e as revelastes aos pequeninos[29].
Com o dom da Sabedoria, a vida
contemplativa introduz-se nas
profundezas de Deus[30]. Neste
sentido, Sdo Josemaria nos convida a
meditar sobre um texto de Sao
Paulo, no qual nos propde todo um
programa de vida contemplativa —
conhecimento e amor, oracao e
vida— (...): que Cristo habite pela
fé nos vossos coragées; e que
arraigados e cimentados na
caridade, possais compreender
com todos os santos qual é a
largura e a grandeza, a altura e a


https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn28
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn29
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn30

profundidade do mistério; e
conhecer também aquele amor de
Cristo, que ultrapassa todo o
conhecimento para que vos
estejais repletos de toda a
plenitude de Deus (Ef 3,17-19)[31].

Temos de implorar ao Espirito Santo
0 dom de Sabedoria junto com 0s
restantes dons, seu séquito
inseparavel. Sdo os presentes do
Amor divino, as joias que o Paraclito
entrega aos que querem amar a Deus
com todo o coragdo, com toda a alma,
com todas as forcas.

PELO CAMINHO DA
CONTEMPLACAO

Quanto maior for a caridade, mais
intensa é a familiaridade com Deus,
na qual surge a contemplacdo.Até a
caridade mais fraca, como a de quem
se limita a ndo pecar gravemente,
mas que ndo busca cumprir em tudo
a Vontade de Deus, estabelece uma
certa conformidade com a Vontade


https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn31

divina. No entanto, um amor que nao
busca amar mais, que ndo tem o
fervor da piedade, parece-se mais
com a cortesia formal de um
estranho do que com o afeto de um
filho. Quem se conformasse com isso
em sua relacdo com Deus néo
passaria de um conhecimento das
verdades reveladas, insipido e
passageiro, porque quem se contenta
com ouvir a palavra, sem a por em
pratica, é semelhante a um homem
que contempla a figura de seu rosto
no espelho: olha-se, vai embora e
imediatamente se esquece de como
era[32].

Muito diferente é o caso de quem
deseja sinceramente identificar em
tudo sua vontade com a Vontade de
Deus e, com a ajuda da gracga,
emprega 0s meios: a oracdo mental e
vocal, a participacdo nos
Sacramentos - a Confissdo frequente
e a Eucaristia -, o trabalho e o
cumprimento fiel dos préoprios


https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn32

deveres, a procura da presenca de
Deus ao longo do dia: o cuidado do
plano de vida espiritual junto com
uma intensa formacdo crista.

O ambiente atual da sociedade
conduz muitos a viverem voltados
para o exterior, com uma
permanente ansia de possuir isto ou
aquilo, de ir daqui para ali, de olhar
e ver, de mover-se, de distrair-se com
futilidades, talvez com o objetivo de
esquecer seu vazio interior, a perda
do sentido transcendente da vida
humana. Aqueles que, como nas,
descobrimos o chamado divino a
santidade e ao apostolado, deve
suceder o contrario. Quanto mais
atividade exterior, mais vida para
dentro, mais recolhimento interior,
procurando o didlogo com Deus
presente na alma em graca e
mortificando os afas da
concupiscéncia da carne, a
concupiscéncia dos olhos e a soberba
da vida[33]. Para contemplar a Deus


https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn33

é preciso limpar o coracdo. Bem
aventurados os limpos de coragdo,
porque eles verdo a Deus[34].

Pecamos a Nossa Mae Santa Maria
que nos obtenha do Espirito Santo o
dom de sermos contemplativos no
meio do mundo, dom que excedeu na
sua vida santissima.

Texto de: J. Lopez. [1] Sdo Josemaria,
Amigos de Deus, n. 238.

[2] Sdo Josemaria, Conversacgdes, n.
114.

[3] Sdo Josemaria, Amigos de Deus, n.
56.

[4] Lc 18, 1.

[5] Clemente de Alexandria,
Stromata, 7, 7.

[6] Sdo Gregorio Magno, In
Ezechielem homiliae, 2, 5, 19.


https://opusdei.org/fckblank.html#_ftn34
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref1
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref2
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref3
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref4
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref5
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref6

[7] Jodo Paulo II, Discurso ao
Congresso «A grandeza da vida
ordindria», no centendrio do
nascimento de Sdo Josemaria, 12-
1-2002, n. 2.

[8] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1028.

[9] Cfr. Santo Tomads de Aquino,
Summa Theologiae, 1, q. 12,a. 2, c; e
II-11, q. 4, a.1; q. 180, a. 5, c.

[10] 1 Cor 12,12. Cfr.2 Cor 5,7;1 Jn 3,
2.

[11] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
163.

[12] S&o Jodo da Cruz, Noite escura,
liv. 2, cap. 18, n. 5.

[13] Santo Tomas de Aquino, Summa
Theologiae, 1111, q. 180, a. 1,ce a.3,
ad 1.

[14] S&o Josemaria, Caminho, n. 91.


https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref7
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref8
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref9
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref10
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref11
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref12
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref13
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref14

[15] S&o Josemaria, Amigos de Deus,
n. 307.

[16] S&o Josemaria, Amigos de Deus,
n. 296.

[17] Idem.

[18] Cfr. Jo 14, 23.

[19] Cfr. 1 Cor 3, 16; 2 Cor 6, 16.
[20] Gal 4, 4-6.

[21] Cfr. 1 Cor 12,12-13, 27; Ef 2,
19-22; 4, 4.

[22] 1 Jo 4, 9.

[23] Cfr. Santo Tomas de Aquino,
Summa Theologiae, 11-11, q. 24, a. 7, c.
In Epist. ad Rom., c. 5, lect. 1.

[24] 1 Cor 2, 10-11.
[25] Cfr. Mt 11, 27.

[26] Cfr. Jodo Paulo II, Alocugdo
9-04-1989.


https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref15
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref16
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref17
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref18
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref19
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref20
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref21
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref22
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref23
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref24
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref25
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref26

[27] Santo Tomas de Aquino, Summa
Theologiae I1-11, q. 45, a. 2, ad 1.

[28] Cfr. Rm 8, 5.
[29] Mt 11, 25.
[30] 1 Cor 1, 10.

[31] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n. 163.

[32] St 1, 23-24.
[33] 1 Jo 2, 16.

[34] Mt 5, 8.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/trabalho-
trabalho-e-contemplacao/ (18/02/2026)


https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref27
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref28
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref29
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref30
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref31
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref32
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref33
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref34
https://opusdei.org/pt-br/article/trabalho-trabalho-e-contemplacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/trabalho-trabalho-e-contemplacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/trabalho-trabalho-e-contemplacao/

	Trabalho e contemplação

