
opusdei.org

Trabalho e
contemplação (2)

Segundo artigo sobre como
aproximar-se de Deus – até
chegar à "contemplação" –
enquanto se trabalha ou se
realiza outra atividade.

02/03/2017

E aconteceu que, indo eles de
caminho, entrou Jesus numa
aldeia; e certa mulher, por nome
Marta, o recebeu em sua casa. E
tinha esta uma irmã chamada
Maria, a qual, assentando-se
também aos pés de Jesus, ouvia a



sua palavra. Marta, porém,
andava distraída em muitos
serviços; e, aproximando-se, disse:
‘Senhor, não se te dá de que minha
irmã me deixe servir só? Dize-lhe
que me ajude.’ Respondeu-lhe o
Senhor: Marta, Marta, andas
muito inquieta e te preocupas com
muitas coisas; no entanto, uma só
coisa é necessária; Maria escolheu
a boa parte, que lhe não será
tirada"[1].

Muitas vezes na história as figuras de
Maria e Marta foram usadas para
representar a vida contemplativa e a
vida ativa, como dois tipos de vida,
sendo o primeiro mais perfeito
segundo as palavras do Senhor:
Maria escolheu a melhor parte.

Em geral, estes termos se referiram à
vocação religiosa, entendendo por
vida contemplativa, em traços largos,
a daqueles que se afastam
materialmente do mundo para se



dedicarem à oração e por vida ativa
a daqueles que realizam tarefas
como o ensino da doutrina cristã, a
atenção aos doentes e a outras obras
de misericórdia.

Entendendo assim estes termos,
afirmou-se há séculos que é possível
ser contemplativos na ação. No
sentido clássico desta expressão a
contemplação não é possível nas
atividades profissionais, familiares e
sociais, próprias da vida dos fiéis
correntes, mas refere-se apenas às
ações apostólicas e de misericórdia
dentro do caminho da vocação
religiosa.

São Josemaria ensinou a aprofundar
as palavras do Senhor a Marta,
fazendo ver que não há nenhuma
oposição entre a contemplação e a
realização, o mais perfeita possível,
do trabalho profissional e dos
deveres habituais de um cristão.



Já foi considerado, em um texto
anterior, o que é contemplação
cristã: a oração simples de tantas
almas que, por muito amarem e
serem dóceis ao Espírito Santo,
procurando em tudo a identificação
com Cristo, são levadas pelo Paráclito
a penetrar nas profundezas da vida
íntima de Deus, das Suas obras e dos
Seus desígnios, com uma sabedoria
que dilata cada vez mais o seu
coração e o seu conhecimento. Uma
oração em que Sobram as palavras,
porque a língua não consegue
expressar-se; começa a serenar-se
a inteligência. Não se raciocina,
fita-se! E a alma rompe outra vez
a cantar com um cântico novo,
porque se sente e se sabe também
fitada amorosamente por Deus,
em todos os momentos[2].

Convém agora determo-nos para
considerar três modos em que pode
ocorrer a contemplação: nos tempos
dedicados exclusivamente à oração;



enquanto se trabalha ou se realiza
qualquer atividade que não exija
toda a atenção da mente e,
finalmente, através do próprio
trabalho, mesmo quando exige uma
concentração exclusiva. Estes três
modos compõem, em conjunto, a
vida contemplativa, fazendo da vida
corrente um viver no Céu e na terra
ao mesmo tempo, como dizia São
Josemaria.

Na oração e em todas as normas de
piedade

Em primeiro lugar, a contemplação
deve pedir-se a Deus e procurá-la nos
atos de piedade cristã que podem
marcar o nosso dia, especialmente
nos momentos dedicados de modo
exclusivo à oração mental.

"Et in meditatione mea exardescit
ignis". - E na minha meditação se
ateia o fogo. - Para isso vais à
oração: para tornar-te uma



fogueira, lume vivo, que dê calor e
luz[3].

Os tempos de oração bem feitos são a
caldeira que comunica o seu calor aos
diversos momentos do dia. Do
recolhimento nos tempos de oração;
da intimidade com o Senhor,
procurada com afinco nesses
momentos, às vezes por meio da
meditação de algum texto que ajude
a centrar a cabeça e o coração em
Deus; do empenho em afastar as
distrações; da humildade para
começar e recomeçar, sem se apoiar
nas próprias forças mas na graça de
Deus; numa palavra, da fidelidade
diária aos tempos de oração depende
que se torne realidade, para além
desses momentos, o ideal de ser
contemplativos no meio do mundo.

São Josemaria ensinou-nos a
procurar a contemplação nos tempos
de oração mental: a contemplar a
Vida do Senhor, a olhá-Lo na



Eucaristia, a intimar com as Três
Pessoas divinas pelo caminho da
Humanidade Santíssima de Jesus
Cristo, a ir a Jesus por Maria... É
preciso não se conformar com
repetir orações vocais na oração
mental, embora talvez seja
necessário repeti-las durante muito
tempo, mas vendo-as como a porta
que abre para a contemplação.

Também no convívio humano,
quando se encontra um amigo, é
costume trocarem-se algumas frases
de saudação para iniciar a conversa.
Mas o convívio não se pode limitar a
isso. A conversa deve continuar com
palavras mais pessoais, podem
mesmo deixar de ser precisas porque
há uma sintonia profunda e uma
grande familiaridade. Muito mais
terá de ser no convívio com Deus. 
Começamos com orações vocais
(...). Primeiro uma jaculatória, e
depois outra e outra... Até que
pareça insuficiente esse fervor,



porque as palavras se tornam
pobres...:e se dá passagem à
intimidade divina, num olhar
para Deus sem descanso e sem
cansaço[4].

Enquanto se trabalha ou se realiza
outra atividade

A contemplação não se limita aos
tempos dedicados à oração. Pode
ocorrer ao longo do dia, no meio das
ocupações habituais, enquanto se
realizam as tarefas que devem ser
feitas e que não requerem toda a
atenção da mente, ou nos momentos
de pausa de qualquer trabalho.

Podemos contemplar a Deus quando
estamos andando pelas ruas,
enquanto se cumprem alguns
deveres familiares e sociais que são
habituais na vida de qualquer
pessoa, quando realizamos trabalhos
que já dominamos com facilidade, ou
num intervalo na execução da



própria tarefa, ou, simplesmente,
quando estamos em uma espera...

Do mesmo modo que nos tempos de
oração, as jaculatórias podem abrir
caminho à contemplação, também no
meio de outras ocupações, a procura
da presença de Deus desemboca na
vida contemplativa, inclusive mais
intensa, como o Senhor fez
experimentar a São Josemaria. É
incompreensível: — anota nos seus
Apontamentos íntimos — sei de
alguém que está frio (apesar da
sua fé, que não admite limites)
junto ao fogo diviníssimo do
Sacrário, e depois, em plena rua,
por entre o ruído dos automóveis,
bondes e pessoas, lendo um
jornal!, vibra com arrebatamentos
de loucura de Amor de Deus[5].

Esta realidade é inteiramente um
dom de Deus, mas só pode recebê-lo
quem o deseja no seu coração e não o
afasta com as obras. Afasta-o quem



tem os sentidos dispersos, ou se
deixa dominar pela curiosidade, ou
se submerge em um tumulto de
pensamentos e de imaginações
inúteis que o distraem e dissipam. Ou
seja, quem não sabe estar no que
faz[6]. A vida contemplativa requer
mortificação interior, negar-se a si
mesmo por amor a Deus, para que
Ele reine no coração e seja o centro
para o qual se dirigem, em último
termo, os pensamentos e os afetos da
alma.

Contemplação "nas e através das"
atividades correntes

Assim como nos tempos de oração
não há que conformar-se em repetir
jaculatórias nem ficar na leitura e
meditação, mas procurar o diálogo
com Deus até chegar, com a Sua
graça, à contemplação, assim
também no trabalho, que há-de
converter-se em oração, é preciso
não se contentar com oferecê-lo no



princípio e dar graças no final, ou em
procurar renovar esse oferecimento
várias vezes, unidos ao Sacrifício do
altar. Tudo isto é já muito agradável
ao Senhor, mas um filho de Deus tem
de ser audaz e aspirar a mais: a
realizar o seu trabalho como Jesus
em Nazaré, unido a Ele. Um trabalho
em que graças ao amor sobrenatural
com que se realiza, se contempla a
Deus que é Amor[7].

Um ensinamento constante e
característico de São Josemaria é que
a contemplação é possível não só
enquanto se realiza uma
atividade,mas por meio das
atividades que Ele quer que
realizemos, nessas mesmas tarefas e
através delas, mesmo quando se trata
de trabalhos que exigem toda a
concentração da mente. São
Josemaria ensinava que chega o um
momento em que não se é capaz de
distinguir a contemplação e a ação,
terminando estes conceitos por



significar o mesmo na mente e na
consciência.

Neste sentido, é esclarecedora uma
explicação de São Tomás: “quando de
duas coisas uma é a razão da outra, a
ocupação da alma em uma não
impede nem diminui a ocupação na
outra... E como Deus é apreendido
pelos santos como a razão de tudo
quanto fazem ou conhecem, a sua
ocupação em perceber as coisas
sensíveis, ou em contemplar ou fazer
qualquer outra coisa, em nada as
impede a divina contemplação, nem
vice-versa”[8]. Daí que, se se quer
procurar o dom da contemplação, o
cristão deve pôr o Senhor como fim
de todos os seus trabalhos,
realizando-os non quasi hominibus
placentes, sed Deo qui probat corda
nostra; ; não como para agradar aos
homens, mas a Deus, que prova os
nossos corações[9].



Dado que a contemplação é como
uma antecipação da visão beatífica,
fim último da nossa vida, é preciso
que qualquer atividade que Deus
queira que realizemos — como o
trabalho e as tarefas familiares e
sociais, que são Vontade Sua para
cada um — possa ser via para a vida
contemplativa. Em outros termos, da
mesma maneira que qualquer dessas
atividades pode ser realizadas por
amor a Deus e com amor a Deus,
também se podem converter em
meio de contemplação, que não é
outra coisa senão um modo
especialmente familiar de O
conhecer e amar.

Podemos contemplar a Deus nas
atividades que realizamos por Seu
amor, porque esse amor é
participação do Amor infinito que é o
Espírito Santo, que perscruta as
profundezas de Deus[10]. Aquele que
trabalha por amor a Deus pode
perceber — sem pensar n em outra



coisa, sem se distrair — de que O
ama quando trabalha, com o amor
que infunde o Paráclito nos corações
dos filhos de Deus em Cristo[11]. 
Reconhecemos Deus não apenas no
espetáculo da natureza, mas
também na experiência do nosso
próprio trabalho, do nosso esforço.
[12].

Também podemos contemplar a
Deus através do trabalho, porque se é
feito com amor será um trabalho
realizado com a maior perfeição de
que sejamos capazes nessas
circunstâncias, uma tarefa que reflita
as perfeições divinas, um trabalho
como o de Cristo. Não
necessariamente porque tenha saído
bem aos olhos dos homens, mas
porque está bem feito aos olhos de
Deus. Pode acontecer que o trabalho
tenha saído mal ou que
humanamente tenha sido um
fracasso e que, no entanto, tenha sido
bem feito diante de Deus, com



retidão de intenção, com espírito de
serviço, com a prática das virtudes;
em uma palavra, com perfeição
humana e cristã. Um trabalho assim
é meio de contemplação; assim se
compreende que a contemplação é
possível através de trabalhos que
exigem aplicar todas as energias da
mente, como são – por exemplo – o
estudo ou a docência.

O cristão que trabalha ou cumpre os
seus deveres por amor a Deus,
trabalha em união vital com Cristo.
As suas obras convertem-se então em
obras de Deus, em operatio Dei e, por
isso mesmo, são meio de
contemplação. Mas não basta estar
na graça de Deus e que as obras
sejam moralmente boas. Têm de
estar informadas por uma caridade
heroica e realizadas com virtudes
heroicas e com esse modo divino de
agir que conferem os Dons do
Espírito Santo àquele que é dócil à
Sua ação.



* * *

A contemplação na vida corrente faz
pré-saborear a união definitiva com
Deus no Céu. Ao mesmo tempo que
leva a agir cada vez com mais amor,
inflama o desejo de O ver já não por
meio das atividades que realizamos,
mas cara a cara.Vivemos então
como cativos, como prisioneiros.
Enquanto realizamos com a maior
perfeição possível, dentro dos
nossos erros e limitações, as
tarefas próprias da nossa condição
e do nosso ofício, a alma anseia por
escapar-se. Vamos rumo a Deus,
como o ferro atraído pela força do
ímã. Começamos a amar Jesus de
forma mais eficaz, com um doce
sobressalto. (...) Um novo modo de
andar na terra, um modo divino,
sobrenatural, maravilhoso.
Recordando tantos escritores
castelhanos quinhentistas, talvez
nos agrade saborear isto por nossa
conta: Vivo porque não vivo; é



Cristo que vive em mim! (cfr. Gal 2,
20)[13].

F.J. López Díaz

[1] Lc 10, 38-42.

[2] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
307.

[3] São Josemaria, Caminho, n. 92.

[4] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
296.

[5] São Josemaria, Apontamentos
íntimos, n. 673 (de 26-III-1932).
Citado em A. Vázquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, vol. I,
Quadrante, São Paulo 2004, p. 384.

[6] Cfr. São Josemaria, Caminho, n.
815.

[7] Cfr. 1 Jo 4, 8.



[8] S. Tomás de Aquino, Summa
Theologiae., Suppl., q. 82, a. 3 ad 4.

[9] 1 Ts 2, 4.

[10] Cfr. 1 Cor 2, 10.

[11] Cfr. Rm 5, 5.

[12] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 48.

[13] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 297.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/trabalho-e-
contemplacao-2/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/trabalho-e-contemplacao-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/trabalho-e-contemplacao-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/trabalho-e-contemplacao-2/

	Trabalho e contemplação (2)

