
opusdei.org

Trabalho de Deus

Disponibilizamos aqui na
íntegra, a homilia "Trabalho de
Deus", de São Josemaria, que
está publicada no livro "Amigos
de Deus".

03/07/2018

Começar é de muitos; acabar, de
poucos. E entre esses poucos temos
de estar nós, os que procuramos
comportar-nos como filhos de Deus.
Não o esqueçamos: só as tarefas
terminadas com amor, bem
acabadas, merecem o aplauso do
Senhor que se lê na Sagrada



Escritura: É melhor o fim de uma obra
do que o seu começo.

Talvez me tenhais ouvido já referir
em outras ocasiões um pequeno
episódio, que me interessa recordar-
vos agora porque é muito gráfico e
instrutivo. Certa vez, procurava eu
no Ritual Romano a fórmula para
benzer a última pedra de um edifício,
aquela que é importante, porque
resume, como um símbolo, o
trabalho duro, esforçado e
perseverante de muitas pessoas
durante longos anos. Tive uma
grande surpresa ao verificar que não
existia; era necessário conformar-se
com uma benedictio ad omnia, com
uma bênção para todas as coisas,
genérica. Confesso-vos que me
parecia impossível que ocorresse
semelhante lacuna, e fui repassando
devagar o índice do Ritual. Mas em
vão.



Muitos cristãos perderam o
convencimento de que a integridade
de vida, reclamada pelo Senhor aos
seus filhos, exige um autêntico
cuidado na realização das tarefas
próprias, que devem santificar
descendo aos pormenores mais
ínfimos.

Não podemos oferecer ao Senhor
uma coisa que, dentro das pobres
limitações humanas, não seja
perfeita, sem mancha, realizada com
atenção até nos mínimos detalhes:
Deus não aceita trabalhos
“marretados”. Não apresentareis
nada de defeituoso, admoesta-nos a
Escritura Santa,pois não seria digno
dEle. Por isso o trabalho de cada qual
- essa atividade que ocupa as nossas
jornadas e energias - há de ser uma
oferenda digna aos olhos do Criador, 
operatio Dei, trabalho de Deus e para
Deus; numa palavra, uma tarefa
acabada, impecável.



Se repararmos bem, entre as muitas
palavras de louvor que disseram de
Jesus os que contemplaram a sua
vida, há uma que de certo modo
compreende todas as outras. Refiro-
me à exclamação, prenhe de acentos
de assombro e de entusiasmo, que a
multidão repetia espontaneamente
ao presenciar atônita os seus
milagres: Bene omnia fecit, fez tudo
admiravelmente bem: os grandes
prodígios e as coisas triviais,
cotidianas, que a ninguém
deslumbraram, mas que Cristo
realizou com a plenitude de quem é 
perfectus Deus, perfectus homo,
perfeito Deus e homem perfeito.

Toda a vida do Senhor me enamora.
Tenho, além disso, um fraco especial
pelos seus trinta anos de existência
oculta em Belém, no Egito e em
Nazaré. Esse tempo - longo -, a que o
Evangelho mal se refere, surge
desprovido de significado próprio
aos olhos de quem o considera



superficialmente. E, no entanto,
sempre sustentei que esse silêncio
sobre a biografia do Mestre é bem
eloquente e encerra lições
maravilhosas para o cristão. Foram
anos intensos de trabalho e de
oração, em que Jesus Cristo teve uma
vida normal - como a nossa, se o
queremos -, divina e humana ao
mesmo tempo. Naquela simples e
ignorada oficina de artesão, como
mais tarde diante das multidões,
cumpriu tudo com perfeição.

Desde o começo da sua criação, o
homem teve que trabalhar. Não sou
eu que o invento: basta abrir a
Sagrada Bíblia nas primeiras páginas
para ler que - antes de que o pecado
e, como consequência dessa ofensa, a
morte e as penalidades e misérias
entrassem na humanidade - Deus
formou Adão com o barro da terra e
criou para ele e para a sua
descendência este mundo tão belo, ut



operaretur et custodiret illum, para
que o trabalhasse e guardasse.

Devemos convencer-nos, portanto, de
que o trabalho é uma maravilhosa
realidade que se nos impõe como
uma lei inexorável, e de que todos,
de uma maneira ou de outra, lhe
estão submetidos, ainda que alguns
pretendam fugir-lhe. Aprendei-o
bem: esta obrigação não surgiu como
uma seqüela do pecado original nem
se reduz a um achado dos tempos
modernos. Trata-se de um meio
necessário que Deus nos confia aqui
na terra, dilatando os nossos dias e
fazendo-nos participar do seu poder
criador, para que ganhemos o nosso
sustento e simultaneamente
colhamos frutos para a vida eterna: o
homem nasce para trabalhar, como as
aves para voar.

Talvez me digam que passaram
muitos séculos e que muito poucos
pensam deste modo; que a maioria,



no melhor dos casos, se afadiga por
motivos muito diversos: uns, pelo
dinheiro; outros, para manter a
família; outros, para conseguir uma
certa posição social, para
desenvolver as suas capacidades,
para satisfazer as suas paixões
desordenadas, para contribuir para o
progresso social. E, em geral,
encaram as suas ocupações como
uma necessidade de que não podem
evadir-se.

Em contraposição a essa visão
achatada, egoísta, rasteira, tu e eu
temos de recordar-nos e de recordar
aos outros que somos filhos de Deus,
a quem o Pai, como àqueles
personagens da parábola evangélica,
dirigiu idêntico convite:Filho, vai
trabalhar na minha vinha. Asseguro-
vos que, se nos empenharmos
diariamente em considerar assim as
nossas obrigações pessoais, como
uma solicitação divina,
aprenderemos a terminar as nossas



tarefas com a maior perfeição
humana e sobrenatural de que
formos capazes. Talvez nos
insurjamos uma vez ou outra - como
o filho mais velho, que respondeu: 
Não quero -, mas saberemos reagir,
arrependidos, e nos dedicaremos
com maior esforço ao cumprimento
do dever.

Se a simples presença de uma pessoa
categorizada, digna de consideração,
é suficiente para que se comportem
melhor os que estão diante dela, como
é que a presença de Deus, constante,
difundida por todos os cantos,
conhecida pelas nossas potências e
gratamente amada, não nos torna
sempre melhores em todas as nossas
palavras, atividades e sentimentos?
Verdadeiramente, se esta realidade
de que Deus nos vê estivesse bem
gravada em nossas consciências e
nos capacitássemos de que todo o
nosso trabalho, absolutamente todo -
não há nada que escape ao olhar



divino -, se desenvolve na sua
presença, com que cuidado
terminaríamos as coisas ou como
seriam diferentes as nossas reações!
E este é o segredo da santidade que
venho pregando há tantos anos: Deus
nos chamou a todos para que o
imitássemos; e a vós e a mim para
que, vivendo no meio do mundo -
sendo pessoas da rua! -, soubéssemos
colocar Cristo Nosso Senhor no cume
de todas as atividades humanas
honestas.

Agora se poderá compreender ainda
melhor que, se algum de vós não
amasse o trabalho - aquele que lhe
toca! -, se não se sentisse
autenticamente comprometido numa
das nobres ocupações terrenas, para
santificá-la, se não tivesse uma
vocação profissional, jamais chegaria
a calar no cerne sobrenatural da
doutrina que este sacerdote lhe
expõe, precisamente porque lhe



faltaria uma condição indispensável:
a de ser um trabalhador.

Devo dizer-vos - e não há nisto
presunção alguma da minha parte -
que percebo imediatamente se estas
minhas palavras caem em saco roto
ou resvalam por cima de quem me
escuta. Deixai que vos abra o
coração, para que me ajudeis a dar
graças a Deus. Quando em 1928 vi o
que o Senhor queria de mim,
comecei o trabalho imediatamente.
Naqueles anos - obrigado, meu Deus,
porque houve muito que sofrer e
muito que amar! -, alguns tomaram-
me por louco; outros, num alarde de
compreensão, chamavam-me 
sonhador, mas sonhador de sonhos
impossíveis. Apesar dos pesares e da
minha própria miséria, continuei em
frente sem desanimar; como aquilo
não era meu, foi abrindo caminho no
meio das dificuldades, e hoje é uma
realidade estendida pela terra
inteira, de pólo a pólo, uma realidade



que a maioria acha natural porque o
Senhor se encarregou de que fosse
reconhecida como coisa sua.

Dizia-vos que, mal troco duas
palavras com uma pessoa, percebo se
me compreende ou não. Eu não sou
como a galinha choca que está
cobrindo a ninhada e uma mão
alheia lhe endossa um ovo de pata.
Transcorrem os dias, e só quando os
pintinhos quebram a casca e ela vê
corricando aquele pedaço de lã, é
que, pelo seu andar desengonçado -
gingando daqui para acolá -, percebe
que esse não é um dos seus; que
nunca aprenderá a piar, por mais
que se empenhe. Nunca maltratei
ninguém que me tivesse virado as
costas, nem mesmo quando, aos
meus desejos de ajudar, me pagava
com um desaforo. Por isso, lá por
volta de 1939, chamou-me a atenção
um letreiro que encontrei num
edifício em que pregava um retiro a
um grupo de universitários. Rezava



assim: Cada caminhante siga o seu
caminho. Era um conselho
aproveitável.

Perdoai-me esta digressão e, embora
não nos tenhamos afastado do tema,
retornemos ao fio condutor.
Convencei-vos de que a vocação
profissional é parte essencial,
inseparável, da nossa condição de
cristãos. O Senhor vos quer santos no
lugar em que vos encontrais, no
ofício que escolhestes, seja qual for o
motivo: todos me parecem bons e
nobres - enquanto não se opuserem à
lei divina - e capazes de ser elevados
ao plano sobrenatural, isto é,
enxertados nessa corrente de Amor
que define a vida de um filho de
Deus.

Não posso evitar certo desassossego
quando alguém, ao falar das suas
ocupações, faz cara de vítima, diz
que o seu trabalho o absorve não sei
quantas horas por dia e, na



realidade, não desenvolve nem a
metade do labor de muitos dos seus
colegas de profissão que, no fim das
contas, talvez só estejam dominados
por critérios egoístas ou, pelo menos,
meramente humanos. Todos os que
estão aqui, mantendo um diálogo
pessoal com Jesus, desempenham
uma ocupação bem precisa: são
médicos, advogados, economistas...
Pensai um pouco nos vossos colegas
que sobressaem pelo seu prestígio
profissional, pela sua honradez, pelo
seu serviço abnegado: porventura
não dedicam muitas horas do dia - e
até da noite - a essa ocupação? Não
teremos nada a aprender deles?

Enquanto falo, eu também examino a
minha conduta e vos confesso que,
ao fazer a mim próprio essa
pergunta, sinto um pouco de
vergonha e o desejo imediato de
pedir perdão a Deus, pensando na
minha resposta tão débil, tão distante
da missão que Deus nos confiou no



mundo. Cristo - escreve um Padre da
Igreja - deixou-nos na terra para
sermos como as lâmpadas; para nos
convertermos em mestres dos outros;
para atuarmos como fermento; para
vivermos como anjos entre os
homens, como adultos entre as
crianças, como espirituais entre gente
meramente racional; para sermos
semente; para darmos fruto. Não
seria necessário abrir a boca, se a
nossa vida resplandecesse dessa
maneira. Estariam sobrando as
palavras, se mostrássemos as obras.
Não haveria um só pagão, se nós
fôssemos verdadeiramente cristãos.

Temos que evitar o erro de pensar
que o apostolado se reduz ao simples
testemunho de umas práticas
piedosas. Tu e eu somos cristãos, mas
ao mesmo tempo, e sem solução de
continuidade, cidadãos e
trabalhadores, com umas obrigações
claras que temos de cumprir de um
modo exemplar, se nos queremos



santificar de verdade. É Jesus Cristo
quem nos incita: Vós sois a luz do
mundo. Não se pode esconder uma
cidade situada sobre um monte; nem
acendem uma lucerna e a põem
debaixo do alqueire, mas sobre o
candeeiro, a fim de que dê luz a todos
os que estão em casa. Assim brilhe a
vossa luz diante dos homens, para que
vejam as vossas boas obras e
glorifiquem o vosso Pai que está nos
céus.

O trabalho profissional - seja qual for
- converte-se no candeeiro que
ilumina os vossos colegas e amigos.
Por isso, costumo repetir aos que se
incorporam ao Opus Dei, e a minha
afirmação é válida para todos os que
me escutam: pouco me importa que
me digam que fulano é um bom filho
meu - um bom cristão -, mas um mau
sapateiro! Se não se esforça por
aprender bem o seu ofício ou por
executá-lo com esmero, não poderá
santificá-lo nem oferecê-lo ao



Senhor. E a santificação do trabalho
ordinário é como que o eixo da
verdadeira espiritualidade para os
que - imersos nas realidades
temporais - estão decididos a ter uma
vida de intimidade com Deus.

Lutai contra essa excessiva
compreensão que cada um tem para
consigo mesmo. Sede exigentes
convosco! Às vezes, pensamos
demasiado na saúde. Ou no
descanso, que não deve faltar,
precisamente porque é necessário
para voltarmos ao trabalho com
forças renovadas; mas esse descanso
- assim o escrevi há tantos anos! - não
é não fazer nada; é distrair-se em
atividades que exigem menos esforço.

Noutras ocasiões, com falsas
desculpas, somos demasiado
comodistas, esquecemo-nos da
bendita responsabilidade que pesa
sobre os nossos ombros,
conformamo-nos com o que basta



para dar um jeito, deixamo-nos
arrastar por razões sem razão para
ficar com os braços cruzados,
enquanto Satanás e os seus aliados
não tiram férias. Escuta com atenção
e medita o que São Paulo escrevia
aos cristãos que eram servos por
ofício: insistia com eles em que
obedecessem aos seus amos, não os
servindo só quando sob as suas vistas,
como se só pensásseis em agradar aos
homens, mas como servos de Jesus
Cristo, fazendo de coração a vontade
de Deus, servindo-os com amor, tendo
consciência de que servis ao Senhor e
não aos homens. Que bom conselho
para que tu e eu o sigamos!

Vamos pedir luz a Jesus Cristo
Senhor Nosso e suplicar-lhe que nos
ajude a descobrir em cada instante
esse sentido divino que transforma a
nossa vocação profissional no eixo
sobre o qual assenta e gira a nossa
chamada à santidade. Veremos no
Evangelho que Jesus era conhecido



como faber, filius Mariae, o operário,
o filho de Maria. Pois bem, também
nós, com um orgulho santo, temos
que demonstrar com as nossas obras
que somos trabalhadores!, homens e
mulheres de trabalho!

Já que temos de comportar-nos
sempre como enviados de Deus,
devemos ter muito presente que não
servimos o Senhor com lealdade
quando abandonamos a nossa tarefa;
quando não partilhamos com os
outros do seu empenho e abnegação
no cumprimento dos compromissos
profissionais; quando nos podem
apontar como ociosos, impontuais,
frívolos, desordenados, preguiçosos,
inúteis... Porque quem descura essas
obrigações, aparentemente menos
importantes, é difícil que vença nas
outras da vida interior, que
certamente são mais custosas. Quem
é fiel no pouco, também o é no muito,
e quem é injusto no pouco, também o
é no muito.



Não estou falando de ideais
imaginários. Atenho-me a uma
realidade muito concreta, de
importância capital, capaz de mudar
o ambiente mais pagão e mais hostil
às exigências divinas, como
aconteceu nos primeiros tempos da
era da nossa salvação. Saboreai estas
palavras de um autor anônimo
desses tempos, que resume assim a
grandeza da nossa vocação: Os
cristãos são para o mundo o que a
alma é para o corpo. Vivem no
mundo, mas não são mundanos, como
a alma está no corpo, mas não é
corpórea. Habitam em todos os povos,
assim como a alma está em todas as
partes do corpo. Atuam pela sua vida
interior sem se fazerem notar, como a
alma pela sua essência .Vivem como
peregrinos entre coisas perecíveis, na
esperança da incorruptibilidade dos
céus, assim como a alma imortal vive
agora numa tenda mortal.
Multiplicam-se de dia para dia no
meio das perseguições, assim como a



alma se embeleza mortificando-se... E
não é lícito aos cristãos abandonarem
a sua missão no mundo, como não é
permitido à alma separar-se
voluntariamente do corpo.

Portanto, enganar-nos-íamos de
caminho se fizéssemos pouco caso
das ocupações temporais: também aí
nos espera o Senhor. Estai certos de
que nós, os homens, temos que
aproximar-nos de Deus através das
circunstâncias da vida ordinária,
ordenadas ou permitidas pela
Providência na sua sabedoria
infinita. Não atingiremos esse fim se
não tendermos a terminar bem as
nossas tarefas; se não perseverarmos
no ímpeto do trabalho começado
com entusiasmo humano e
sobrenatural; se não
desempenharmos o nosso ofício
como o melhor de todos os colegas e,
se for possível - penso que, se queres
verdadeiramente, assim será -,
melhor que o melhor, porque



usaremos de todos os meios terrenos
honrados e dos espirituais
necessários, para oferecer a Nosso
Senhor um trabalho primoroso,
rematado como uma filigrana, cabal.

Costumo dizer com frequência que,
nestes momentos de conversa com
Jesus, que nos vê e nos escuta do
Sacrário, não podemos cair numa
oração impessoal. E explico que, para
meditarmos de modo que se instaure
imediatamente um diálogo com o
Senhor - não é preciso nenhum ruído
de palavras -, temos que sair do
anonimato, colocar-nos na presença
divina tal como somos, sem nos
emboscarmos na multidão que enche
a igreja, nem nos diluirmos numa
enfiada de palavreado oco, que não
brota do coração, mas, no melhor dos
casos, de um hábito despojado de
conteúdo.

Pois bem: agora acrescento que
também o teu trabalho deve ser



oração pessoal, tem de converter-se
num grande colóquio com o nosso
Pai do Céu. Se buscas a santificação
em e através da tua atividade
profissional, terás necessariamente
de esforçar-te para que se converta
numa oração sem anonimato.
Também as tuas ocupações não
podem cair na obscuridade anódina
de uma tarefa rotineira, impessoal,
porque nesse mesmo instante teria
morrido o aliciante divino que anima
os teus afazeres cotidianos.

Vêm-me agora à memória as minhas
viagens às frentes de batalha durante
a guerra civil espanhola. Sem contar
com meio humano algum, acorria
aonde se encontrasse qualquer um
que precisasse do meu trabalho de
sacerdote. Naquelas circunstâncias
tão peculiares, que talvez a muitos
dessem pretexto para justificar as
suas omissões e desleixos, não me
limitava a sugerir um conselho
simplesmente ascético. Dominava-



me então a mesma preocupação que
sinto agora e que estou procurando
que o Senhor desperte em cada um
de vós: interessava-me pelo bem
daquelas almas e também pela sua
alegria aqui na terra; animava-os a
aproveitar o tempo em tarefas úteis,
a lutar para que a guerra não
constituísse uma espécie de
parêntese fechado em suas vidas;
pedia-lhes que não se desleixassem,
que fizessem o possível para não
converter a trincheira e a guarita
numa espécie de sala de espera das
estações ferroviárias de então, onde
a gente matava o tempo, esperando
aqueles trens que parecia que não
iam chegar nunca...

Sugeria-lhes concretamente que se
ocupassem em alguma atividade de
proveito - estudar, aprender línguas,
por exemplo - compatível com o seu
serviço de soldados; aconselhava-os a
nunca deixarem de ser homens de
Deus e a procurarem que toda a sua



conduta fosse operatio Dei, trabalho
de Deus. E comovia-me ao verificar
que esses rapazes, em situações nada
fáceis, correspondiam
maravilhosamente: notava-se a
solidez da sua têmpera interior.

Lembro-me também da temporada
da minha permanência em Burgos,
durante essa mesma época. Lá
apareciam muitos, para passar uns
dias comigo nos períodos de licença,
além dos que se encontravam em
serviço nos quartéis da região. Como
moradia, compartilhava com um
punhado de filhos meus o mesmo
quarto de um hotel bem deteriorado.
Faltava-nos até o imprescindível, mas
lá nos arranjávamos para que os que
vinham - eram centenas! - tivessem o
necessário para descansar e repor as
forças.

Tinha o costume de sair a passear
pelas margens do Arlanzón,
enquanto conversava com eles,



enquanto ouvia as suas confidências,
enquanto procurava orientá-los com
o conselho adequado que lhes
confirmasse ou lhes abrisse
horizontes novos de vida interior. E
sempre, com a ajuda de Deus,
animava-os, inflamava-os,
estimulava-os a prosseguir na sua
conduta de cristãos. Às vezes, as
nossas caminhadas chegavam até o
mosteiro de Las Huelgas e, em outras
ocasiões, dávamos uma escapada até
a Catedral.

Gostava de subir a uma torre, para
que contemplassem os lavores
cimeiros, um autêntico rendilhado de
pedra, fruto de um trabalho paciente,
custoso. Nessas conversas, fazia-os
notar que aquela maravilha não se
via lá de baixo. E, para materializar o
que com repetida frequência lhes
havia explicado, comentava-lhes:
Assim é o trabalho de Deus, a obra de
Deus!: acabar as tarefas pessoais com
perfeição, com beleza, com o primor



destas delicadas rendas de pedra.
Diante dessa realidade que entrava
pelos olhos dentro, compreendiam
que tudo isso era oração, um diálogo
belíssimo com o Senhor. Os que
haviam consumido as suas energias
nessa tarefa sabiam perfeitamente
que das ruas da cidade ninguém
apreciaria o seu esforço: era só para
Deus. Entendes agora como é que a
vocação profissional pode aproximar
de Deus? Faze tu o mesmo que
aqueles canteiros, e o teu trabalho
será também operatio Dei, um
trabalho humano com raízes e perfis
divinos.

Convencidos de que Deus se encontra
em toda a parte, cultivamos os
campos louvando o Senhor, sulcamos
os mares e exercemos todos os demais
ofícios cantando as suas
misericórdias. Desta maneira
estamos unidos a Deus a todo o
momento. Mesmo que vos encontreis
isolados, fora do vosso ambiente



habitual - como aqueles rapazes nas
trincheiras -, vivereis metidos no
Senhor, através desse trabalho
pessoal e esforçado, contínuo, que
tereis sabido converter em oração,
porque o tereis começado e
concluído na presença de Deus Pai,
de Deus Filho e de Deus Espírito
Santo.

Mas não esqueçais que estamos
também na presença dos homens, e
que estes esperam de nós - de ti! - um
testemunho cristão. Por isso temos
que atuar de tal maneira nas
ocupações profissionais, nas coisas
humanas, que não possamos sentir
vergonha se nos vê trabalhar quem
nos conhece e nos ama, nem lhe
demos motivos para ruborizar-se. Se
vos conduzis de acordo com este
espírito que procuro ensinar-vos, não
fareis corar os que em vós confiam
nem vos afluirá o sangue ao rosto. E
também não vos acontecerá o que
aconteceu com aquele homem da



parábola que se propôs edificar uma
torre: Depois de ter lançado os
alicerces e não podendo concluí-la,
todos os que o viam começavam a
zombar dele dizendo: Este homem
começou a edificar e não pôde
terminar. Assevero-vos que, se não
perderdes o “ponto de mira”
sobrenatural, coroareis a vossa
tarefa, acabareis a vossa catedral, até
colocardes a última pedra.

Possumus!, podemos, podemos
vencer também esta batalha, com a
ajuda do Senhor. Persuadi-vos de
que não é difícil converter o trabalho
num diálogo de oração. É só oferecê-
lo e pôr mãos à obra, que já Deus nos
escuta e nos alenta. Alcançamos o
estilo das almas contemplativas, no
meio do trabalho cotidiano! Porque
nos invade a certeza de que Ele nos
olha, ao mesmo tempo que nos pede
um novo ato de auto-domínio: esse
pequeno sacrifício, o sorriso para a
pessoa inoportuna, esse começar



pela tarefa menos agradável, mas
mais urgente, o cuidar dos
pormenores de ordem, com
perseverança no cumprimento do
dever, quando seria tão fácil
abandoná-lo, o não deixar para
amanhã o que temos que terminar
hoje: tudo para dar gosto a Ele, ao
nosso Pai-Deus! E talvez sobre a tua
mesa, ou num lugar discreto que não
chame a atenção, mas que te sirva
como despertador do espírito
contemplativo, colocas o crucifixo,
que já é para a tua alma e para a tua
mente o manual em que aprendes as
lições de serviço.

Se te decides - sem esquisitices, sem
abandonares o mundo, no meio das
tuas ocupações habituais - a
enveredar por estes caminhos de
contemplação, logo te sentirás amigo
do Mestre, com a divina incumbência
de abrir as sendas divinas da terra à
humanidade inteira. Sim. Com esse
teu trabalho, contribuirás para a



extensão do reinado de Cristo em
todos os continentes. E suceder-se-ão,
uma após outra, as horas de trabalho
oferecidas pelas longínquas nações
que nascem para a fé, pelos povos do
Oriente impedidos barbaramente de
professar com liberdade as suas
crenças, pelos países de antiga
tradição cristã, onde parece ter-se
obscurecido a luz do Evangelho e as
almas se debatem entre as sombras
da ignorância... Então, que valor não
adquire essa hora de trabalho!, esse
continuar com o mesmo empenho
por mais algum tempo, por mais
alguns minutos, até terminar a
tarefa! De um modo prático e
simples, convertes a contemplação
em apostolado, como uma
necessidade imperiosa do coração,
que pulsa em uníssono com o
dulcíssimo e misericordioso Coração
de Jesus, Senhor Nosso.

E como conseguirei - parece que me
perguntas - atuar sempre com esse



espírito, de modo a concluir com
perfeição o meu trabalho
profissional? A resposta não é minha;
vem de São Paulo: Trabalhai
varonilmente e animai-vos mais e
mais. Todas as vossas obras sejam
feitas em caridade. Fazei tudo por
Amor e livremente; não deis nunca
lugar ao medo ou à rotina: servi o
nosso Pai-Deus.

Gosto muito de repetir - porque
tenho boa experiência disso - aqueles
versos de pouca arte, mas muito
expressivos:Minha vida é toda de
amor / e, se em amor sou sabido, / é só
por força da dor, / que não há amante
melhor / que o que muito tem sofrido
(Mi vida es toda de amor / y, si en
amor estoy ducho, / es por fuerza del
dolor, / que no hay amante mejor / que
aquel que ha sufrido mucho). Ocupa-
te dos teus deveres profissionais por
Amor; leva a cabo todas as coisas por
Amor, insisto, e verificarás -
precisamente porque amas, ainda



que saboreies a amargura da
incompreensão, da injustiça, do
desagradecimento e até do próprio
fracasso humano - as maravilhas que
o teu trabalho produz. Frutos
saborosos, semente de eternidade!

Acontece, porém, que alguns - são
bons, bonzinhos - garantem de
palavra que aspiram a difundir o
belo ideal da nossa fé, mas na prática
se contentam com uma conduta
profissional leviana, descuidada:
parecem cabeças de vento. Se
tropeçarmos com esses cristãos de 
papo furado, temos que ajudá-los
com carinho e com clareza; e
recorrer, quando for necessário, ao
remédio evangélico da correção
fraterna: Se algum de vós, como
homem que é, cair desgraçadamente
em alguma falta, admoestai-o com
espírito de mansidão; refletindo cada
um sobre si mesmo, não caia também
na mesma tentação. Levai uns as
cargas dos outros e assim cumprireis



a lei de Cristo. E se, além de fazerem
do catolicismo uma profissão, são
pessoas de mais idade, experiência
ou responsabilidade, então, com
mais razão temos de falar-lhes, temos
de procurar que reajam, orientando-
os como um bom pai, como um
mestre, sem humilhar, para que
consigam maior peso na sua vida de
trabalho.

Sensibiliza-nos vivamente o
comportamento de São Paulo, se
meditamos nele devagar: Vós
mesmos sabeis muito bem como
deveis imitar-nos; pois não vivemos
desregrados entre vós, nem comemos
de graça o pão de ninguém, mas com
trabalho e fadiga, trabalhando de
noite e de dia para não sermos
pesados a nenhum de vós .Porque,
quando ainda estávamos convosco,
vos declarávamos que, se alguém não
quiser trabalhar, também não coma.



Por amor a Deus, por amor às almas,
e para correspondermos à nossa
vocação de cristãos, temos que dar
exemplo. Para não escandalizarmos,
para não causarmos nem a sombra
da suspeita de que os filhos de Deus
são frouxos ou não prestam, para
não sermos causa de desedificação...,
temos que esforçar-nos por oferecer
com a nossa conduta a medida certa,
a boa índole de um homem
responsável. Tanto o lavrador que
ara a terra, enquanto levanta
continuamente o coração a Deus,
como o carpinteiro, o ferreiro, o
empregado de escritório, o
intelectual - todos os cristãos - hão de
ser modelo para os seus colegas, sem
orgulho, já que fica bem patente em
nossas almas a convicção de que só
contando com Ele é que
conseguiremos alcançar a vitória;
nós, sozinhos, não podemos levantar
nem uma palha do chão. Portanto,
cada um na sua tarefa, no lugar que
ocupa na sociedade, tem que sentir a



obrigação de realizar um trabalho de
Deus, que semeie por toda a parte a
paz e a alegria do Senhor. O cristão
perfeito traz sempre consigo a
serenidade e a alegria. Serenidade,
porque se sente na presença de Deus;
alegria, porque se vê rodeado dos
dons divinos. Um cristão assim é
verdadeiramente um personagem
régio, um sacerdote santo de Deus.

Para alcançarmos esta meta, temos
que deixar-nos conduzir pelo Amor,
nunca como quem suporta o peso de
um castigo ou de uma maldição: 
Tudo o que fizerdes, em palavras ou
em obras, fazei tudo em nome do
Senhor Jesus Cristo, dando por Ele
graças a Deus Pai. E assim
terminaremos os nossos afazeres
com perfeição, ocupando
plenamente o tempo, porque
seremos instrumentos enamorados
de Deus, que se apercebem de toda a
responsabilidade e de toda a
confiança que o Senhor lhes deposita



sobre os ombros, apesar da sua
fraqueza. Em cada uma das tuas
atividades - porque contas com a
fortaleza de Deus -, hás de
comportar-te como quem se move
exclusivamente por Amor.

Mas não fechemos os olhos à
realidade, conformando-nos com
uma visão ingênua, superficial, que
nos dê a idéia de que nos espera um
caminho fácil e de que, para
percorrê-lo, bastam uns propósitos
sinceros e uns desejos ardentes de
servir a Deus. Não duvidemos: ao
longo dos anos, apresentar-se-ão -
talvez antes do que pensamos -
situações particularmente custosas,
que exigirão muito espírito de
sacrifício e um maior esquecimento
de nós mesmos. Fomenta, nessa
altura, a virtude da esperança e, com
audácia, torna teu o grito do
Apóstolo: Porque eu tenho por certo
que os sofrimentos do tempo presente
não têm proporção com a glória



vindoura, que se há de manifestar em
nós. Medita com segurança e com
paz: que será o Amor infinito de
Deus derramado sobre esta pobre
criatura!

Chegou a hora, no meio das tuas
ocupações habituais, de praticar a fé,
de despertar a esperança, de avivar o
amor; ou seja, de ativar as três
virtudes teologais que nos impelem a
desterrar imediatamente, sem
dissimulações, sem disfarces, sem
rodeios, os equívocos que haja na
nossa conduta profissional e na
nossa vida interior.

Meus amados irmãos - de novo a voz
de São Paulo -, sede firmes e
constantes, trabalhando sempre cada
vez mais na obra do Senhor, sabendo
que o vosso trabalho não ficará sem
recompensa diante de Deus. Estamos
vendo? É toda uma trama de virtudes
que se põe em jogo quando
desempenhamos o nosso ofício com o



propósito de santificá-lo: a fortaleza,
para perseverarmos no trabalho,
apesar das naturais dificuldades e
sem nos deixarmos vencer nunca
pelo acabrunhamento; a temperança,
para nos gastarmos sem reservas e
para superarmos o comodismo e o
egoísmo; a justiça, para cumprirmos
os nossos deveres para com Deus,
para com a sociedade, para com a
família, para com os colegas; a
prudência, para sabermos em cada
caso o que convém fazer e nos
lançarmos à obra sem dilações... E
tudo, insisto, por Amor, com o
sentido vivo e imediato da
responsabilidade do fruto do nosso
trabalho e do seu alcance apostólico.

Obras é que são amores, não as boas
razões, reza o ditado popular, e
penso que não é necessário
acrescentar mais nada.

Senhor, concede-nos a tua graça.
Abre-nos a porta da oficina de



Nazaré, para que aprendamos a
contemplar-te, com a tua Mãe Santa
Maria e com o Santo Patriarca José -
a quem tanto amo e venero -,
dedicados os três a uma vida de
trabalho santo. Comover-se-ão os
nossos pobres corações, iremos à tua
procura e te encontraremos no
trabalho cotidiano, que Tu desejas
que convertamos em obra de Deus,
em obra de Amor.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/trabalho-de-
deus-2/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/trabalho-de-deus-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/trabalho-de-deus-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/trabalho-de-deus-2/

	Trabalho de Deus

