
opusdei.org

Trabalhar com
consciência

Para quem deseja ser santo,
trabalhar não basta: tem de
trabalhar bem, esforçando-se,
aceitando os fracassos e
aprendendo a viver as virtudes,
como a paciência e a caridade,
na sua atividade diária.
Editorial sobre a santificação do
trabalho.

01/06/2011

Se queremos de verdade santificar
o trabalho, é preciso que
cumpramos ineludivelmente a



primeira condição: trabalhar – e
trabalhar bem! –, com seriedade
humana e sobrenatural [1].

Trabalhar por um motivo
sobrenatural é como a alma da
santificação do trabalho[2]. Agora,
vamos considerar qual é a matéria,
por assim dizer, a que essa alma dá
vida: o trabalho bem feito. Pois o
motivo sobrenatural, se o amor a
Deus e ao próximo for autêntico,
exige necessariamente que
procuremos levar a cabo a nossa
atividade da melhor maneira
possível.

De um modo concreto, temos que ter
presente, segundo ensinou São
Josemaria, que a santificação do
trabalho ordinário supõe a boa
realização do próprio trabalho, a
perfeição também humana, o bom
cumprimento de todas as obrigações
profissionais e sociais. É trabalhar
como deve ser, com sentido de



responsabilidade, com amor e
perseverança, sem negligências nem
ligeirezas.

Para meditar com fruto tal
ensinamento do fundador do Opus
Dei, convém observar que quando
falamos de trabalhar bem, referimo-
nos, antes de tudo, à atividade de
trabalhar, não ao resultado do
trabalho.

Pode acontecer que se trabalhe bem
e, no entanto, a tarefa saia mal, quer
por erro involuntário ou por causas
que não dependam de nós mesmos.
Nestes casos – que surgem com
frequência – aparece com clareza a
diferença entre quem trabalha com
sentido cristão e quem procura
principalmente o êxito humano. Para
o primeiro, o que tem valor, antes de
qualquer coisa, é a atividade de
trabalhar em si mesma e, mesmo que
não tenha obtido um bom resultado,
sabe que não perdeu nada do que



procurou fazer por amor de Deus e
afã de co-redimir com Cristo. Por
isso, não há revolta perante as
contrariedades, mas, superando-as, a
possibilidade de unir-se mais à Cruz
de Nosso Senhor. Por outro lado,
para aquele que busca êxito humano,
tudo está perdido se não saiu bem.
Evidentemente, quem pensar deste
modo nunca entenderá o que é
santificar a atividade profissional.

Trabalhar como se deve é trabalhar
com perfeição humana por motivo
sobrenatural. Não é trabalhar bem
humanamente e depois acrescentar
um motivo sobrenatural. É algo mais
profundo. É o amor a Deus o que
deve levar um cristão a levar a cabo
com perfeição a sua tarefa, porque
“não podemos oferecer ao Senhor
uma coisa que, dentro das pobres
limitações humanas, não seja
perfeita, sem mancha, realizada
com atenção até nos mínimos
detalhes: Deus não aceita



trabalhos ‘marretados’. Não
apresentareis nada de defeituoso,
admoesta-nos a Escritura Santa,
pois não seria digno dEle.(Levítico
22: 20)”[3].

Quando se procura atuar deste
modo, é normal que o trabalho saia
bem feito e se obtenham bons
resultados. Mais ainda: é frequente
que aquele que procura santificar o
trabalho se destaque
profissionalmente entre os seus
iguais, pois o amor de Deus leva a
“exceder-se com gosto, e sempre,
no dever e no sacrifício”[4]. Mas é
preciso não esquecer – vale a pena
repeti-lo – que Deus permite por
vezes contradições e fracassos
humanos para que purifiquemos a
intenção e participemos da Cruz de
Nosso Senhor. Ora, isto não significa
que não se tenha trabalhado bem e
santificado a tarefa.



VIRTUDES HUMANAS NO
TRABALHO

O trabalho bem feito é aquele que
põe em prática as virtudes humanas
informadas pela caridade. “É toda
uma trama de virtudes que se põe
em jogo quando desempenhamos o
nosso ofício com o propósito de
santificá-lo: a fortaleza, para
perseverarmos no trabalho,
apesar das naturais dificuldades e
sem nos deixarmos vencer nunca
pelo acabrunhamento; a
temperança, para nos gastarmos
sem reservas e para superarmos o
comodismo e o egoísmo; a justiça,
para cumprirmos os nossos
deveres para com Deus, para com
a sociedade, para com a família,
para com os colegas; a prudência,
para sabermos em cada caso o que
convém fazer e nos lançarmos à
obra sem dilações... E tudo,
insisto, por Amor”[5].



Todas as virtudes humanas são
necessárias, porque formam um
tecido em que os fios se reforçam
entre si. Mas há uma ordem entre
elas: uns fios que se fiam antes dos
outros, como ao tecer um tapete.

Como a primeira condição é
trabalhar bem, compreende-se que o
fundador do Opus Dei dê realce a
“duas virtudes humanas - a
laboriosidade e diligência - que se
confundem numa só: no empenho
em tirar partido dos talentos que
cada um de nós recebeu de
Deus”[6].

Como na parábola do Evangelho,
Nosso Senhor concedeu-nos os
talentos necessários para cumprir a
missão de O colocarmos bem dentro
do núcleo das atividades humanas,
santificando a profissão de cada um.
Não é lícito comportar-se como o
servo mau e preguiçoso [7] que
enterrou o talento recebido. Deus



quer que façamos render, por seu
amor, os dons que nos deu. E para tal
temos de trabalhar com empenho e
constância, com rigor, com qualidade
humana, empregando todo o esforço
necessário.

A laboriosidade e a diligência
juntam-se para enfrentar o trabalho
como deve ser feito, não como uma
coisa qualquer ou como aquilo que
agrada, mas para levá-lo a cabo como
e quando se deve. “Quem é
laborioso aproveita o tempo, que
não é apenas ouro; é glória de
Deus! Faz o que deve e está no que
faz, não por rotina nem para
ocupar as horas, mas como fruto
de uma reflexão atenta e
ponderada. Por isso é diligente. O
uso normal desta palavra -
diligente - já nos evoca a sua
origem latina. Diligente vem do
verbo diligo, que significa amar,
apreciar, escolher alguma coisa
depois de uma atenção esmerada e



cuidadosa. Não é diligente quem se
precipita, mas quem trabalha com
amor, primorosamente”[8].

É preciso lutar contra a preguiça,
vício capital e “mãe de todos os
vícios”[9]. Uma das formas é a
demora no cumprimento das
obrigações[10]: adiando aquilo que
não agrada e dando prioridade a
outras coisas de que se gosta mais ou
que exigem menos esforço. “Não
deixes o teu trabalho para
amanhã”[11], aconselha São
Josemaria, porque, às vezes,“com
falsas desculpas, somos
demasiado comodistas,
esquecemo-nos da bendita
responsabilidade que pesa sobre
os nossos ombros, conformamo-
nos com o que basta para dar um
jeito, deixamo-nos arrastar por
razões sem razão para ficar com
os braços cruzados, enquanto
Satanás e os seus aliados não
tiram férias”[12]. “Não servimos a



Deus com lealdade quando nos
podem apontar como ociosos,
impontuais, frívolos,
desordenados, preguiçosos,
inúteis...”[13].

A tarefa profissional é campo para o
exercício de todas as virtudes
humanas, imitando o exemplo dos
anos de Jesus em Nazaré. A ordem e
a serenidade, a alegria e o otimismo,
a rijeza e a constância, a lealdade, a
humildade e a mansidão, a
magnanimidade e as outras virtudes,
que não temos espaço para
mencionar aqui: todas elas tornam o
trabalho profissional terreno
fecundo que se enche de frutos com a
chuva da graça.

Sem a luta por praticar diariamente
estas virtudes é fácil cair no erro
daqueles que se consideram cristãos 
praticantes porque assistem a alguns
atos de culto e recitam algumas
orações, mas deixam que a sua vida



profissional decorra, mais ou menos
descaradamente, à margem da moral
cristã, com faltas de justiça, de
veracidade, de honradez...

Esse tipo de atitude não é agradável a
Deus, e não se pode dizer que uma
tarefa feita nesse espírito seja bem
feita, nem santificada, mesmo que se
obtenham resultados brilhantes aos
olhos humanos e sobressaia pela sua
perfeição técnica em algum aspecto.
São Josemaria ensinou sempre a
levar à prática a fé – a encarná-la! –
no trabalho profissional, com
unidade de vida. E isto se consegue
através das virtudes humanas 
informadas pela caridade.

Sem a caridade, o esforço humano
não basta para santificar o trabalho,
porque a caridade – o amor
sobrenatural a Deus e às almas – é a
essência da santidade. Um cristão
que seja muito eficaz, se falta à
caridade, não santifica o seu



trabalho. Na realidade, também se
pode dizer que não teria trabalhado
muito bem, porque a caridade está 
por dentro das virtudes, e a sua falta
manifesta-se cedo ou tarde quando
estas falham: em injustiças, ódios,
ira, inveja...

O amor a Deus não é um sentimento
inoperante. É o ato da virtude
teologal da caridade que, juntamente
com a fé e a esperança, deve
governar a realidade concreta da
vida de um filho de Deus, através do
exercício das virtudes humanas. Só
assim poderemos identificar-nos com
Cristo, perfeito Deus e perfeito
homem.

PEQUENAS COISAS

As virtudes cristãs manifestam-se e
desenvolvem-se na atividade
profissional, normalmente através de
pequenas coisas. A própria
laboriosidade, que de algum modo é
a condição das outras virtudes no



trabalho, não consiste somente em
trabalhar muito, porque não se pode
esquecer que “à força de descuidar
detalhes, podem tornar-se
compatíveis trabalhar sem
descanso e viver como um perfeito
comodista”[14].

Esta virtude pode perder seu genuíno
valor se se descuidar a luta em
pormenores de ordem para os quais
talvez não se sinta inclinação, ou de
pontualidade ao começar e terminar
o trabalho, ou se desleixa atenção à
família, ou se desatendem as
iniciativas apostólicas com a
desculpa de que o trabalho absorve
quase todas as energias. O cuidado
com as coisas pequenas protege de
semelhante perigo porque
salvaguarda a retidão de intenção,
dado que muitos pormenores só
brilham diante de Deus.

A santidade não consiste em fazer
coisas cada vez mais difíceis, dizia



São Josemaria, mas em fazê-las cada
vez com mais amor. O segredo para
realizar diariamente melhor o
trabalho está nas pequenas coisas:
pormenores que estão ao alcance de
um filho de Deus e que dão o remate
de perfeição à nossa atividade.

Outra coisa é o perfeccionismo, o
defeito de buscar como fim a
perfeição pela perfeição no resultado
externo do trabalho. Este defeito
encerra uma deformação das
virtudes humanas, mostra que se
perdeu a visão do conjunto, o sentido
de prudência que, por vezes, dita que
o ótimo é inimigo do bom; porque
pretender o melhor levaria a
descuidar outras exigências do
trabalho bem feito como acabá-lo no
prazo oportuno. O perfeccionismo
pode ser sucedâneo da perfeição que
revela amor próprio e vã
complacência, e é preciso combatê-lo
com o realismo da humildade cristã,



que sabe reconhecer as próprias
limitações e confiar em Deus.

Ele criou tudo por amor; e as suas
obras são perfeitas: Perfect sunt Dei
opera[15]. O nosso trabalho é uma
“participação na obra
criadora”[16], e tem de ser também
perfeito, no que depende das nossas
forças, com a graça de Deus.

O cuidado das pequenas coisas
caracteriza o modo divino de
trabalhar de um filho de Deus,
porque manifesta a perfeição do
amor. E é fundamental chegar a ser
contemplativo no trabalho, porque
assim como Deus criou o mundo e 
viu que era bom [17] – contemplou o
reflexo do seu Amor e Verdade no
que tinha criado – analogamente,
com a infinita distância que
comporta aqui a analogia, o nosso
trabalho será bom e meio de
contemplação se for uma tarefa não
só acabada até ao pormenor, mas



realizada com retidão moral, com
honorabilidade de homem de bem,
com nobreza, com lealdade, com
justiça. Assim, o trabalho profissional
não só será reto e santo, mas
também, e por isso, será oração. A
oração contemplativa, porque um
trabalho realizado com perfeição,
feito com amor nas pequenas coisas,
permite descobrir “esse algo divino
que está encerrado nos
pormenores”[18]. Por isso, concluía
o fundador do Opus Dei, “quando
um cristão realiza com amor a
mais intranscendente das ações
diárias, ela transborda de
transcendência de Deus”[19].

APRENDER A TRABALHAR BEM

O panorama maravilhoso que se abre
diante dos nossos olhos tem de ser
posto em prática na nossa vida. “Não
basta querer fazer o bem; é
preciso saber fazê-lo”[20]. Servir a
Deus e aos demais com nosso



trabalho requer preparação,
competência não só técnica, mas
moral, humana e cristã.

Para servir, servir são duas
palavras que São Josemaria queria
gravar nos nossos corações a fim de
que não esquecêssemos que não
basta a boa vontade para ser bom
médico ou boa dona de casa, mas que
se exigem conhecimentos e virtudes.
“Não acredito na retidão de
intenção de quem não se esforça
por alcançar a competência
necessária para cumprir bem as
tarefas que lhe são confiadas”[21].

A formação profissional para
santificar o trabalho não consiste só
em alguns conhecimentos teóricos
prévios. É preciso muito mais, como
já se disse antes: são precisas
virtudes humanas informadas pela
caridade. Por este motivo, sobretudo,
a formação profissional dura toda a
vida, e vai melhorando dia a dia, se



nos empenhamos em crescer nas
virtudes cristãs. “Não é suficiente o
desejo de possuir essas virtudes: é
preciso aprender a praticá-las.
Discite benefacere, aprendei a
fazer o bem. Temos que exercitar-
nos habitualmente nos atos
correspondentes – atos de
sinceridade, de equanimidade, de
serenidade, de paciência –, porque
obras é que são amores, e não se
pode amar a Deus só de palavra,
mas com obras e de verdade. (1 Jo
3, 18)”[22].

Canal maravilhoso para essa
formação é a direção espiritual
pessoal. Se soubermos abrir a alma
completamente, podemos receber
conselhos certeiros – às vezes,
indicações sobre deveres morais ou
de consciência –porque o Espírito
Santo dá a sua luz e a sua graça
através deste meio. Também temos
de estar dispostos a receber este tipo
de formação no próprio lugar de



trabalho, sabendo aproveitar as
observações daqueles que estão ao
nosso lado. Para isso, é preciso
humildade, simplicidade para
admitir as próprias limitações e para
nos deixarmos ajudar, evitando a 
suficiência, a presunção e a vaidade.

AMBIÇÃO PROFISSIONAL

Disposição interior muito
conveniente para aprender a
trabalhar é saber ter ambição
profissional. Mas é importante ter
idéias claras, com nível, de como
deve ser esta ambição num cristão,
para não reduzi-la a simples
inclinação natural.

Na verdade, é ânsia por servir Deus e
os outros com o nosso trabalho, é
desejo de contribuir com a própria
atividade profissional para o
progresso humano, orientando-o
com sentido cristão, e de impregnar
assim a sociedade com o espírito de
Cristo. Esta é a medula da ambição



profissional de um filho de Deus, que
desperta o interesse humano pela
tarefa que realiza, alimentando-o
desde a raiz com uma seiva de
esperança sobrenatural que mantém
vivo o empenho “de converter a
prosa diária em decassílabos, em
verso heróico”[23].

As atividades mais correntes deixam
de ser monótonas sequências de
ações que se repetem; como também
não o foram na vida de Jesus, Maria e
José em Nazaré. Descobre-se uma
nova dimensão nas nossas tarefas, e
o júbilo da presença de Deus que as
aprova, acolhendo a oferta do
trabalho bem feito.

Para um filho de Deus, a ambição
profissional não é só gosto ou
capricho. É a ambição de realizar o
trabalho que Deus quer para que seja
santificado e dê frutos. Por isso,
existe uma vocação profissional, que
é parte importante da vocação



divina. Contudo, este querer de Deus
descobre-se não só pelas inclinações
e aptidões – que certamente contam
– mas também pelas circunstâncias
nas quais cada qual se encontra por
Providência divina, e concretamente
pelos deveres que se devem cumprir
e pelos serviços que de fato se podem
prestar.

Todo este conjunto de fatores
configura a vocação profissional, e
chama-se de vocação porque
efetivamente representa um
chamamento de Deus, que escolhe de
acordo com as circunstâncias
pessoais a atividade profissional
mais conveniente como matéria de
santificação e apostolado.

Nesse contexto, vemos como está
longe da ambição profissional essa
patologia que costuma chamar-se de 
profissionalite. A ambição
profissional é o amor ao trabalho
como meio de santificação e de



apostolado; a profissionalite é
escravidão a um ídolo que foi posto
como fim. E isto pode acontecer sem
se ter pretendido expressamente, por
se ter descuidado retificar a intenção
e se ter atuado na prática com metas
terrenas, aliando ao triunfo a própria
complacência.

São Josemaria avisa-nos deste perigo:
“coloca os afazeres profissionais
no seu lugar: constituem
exclusivamente meios para chegar
ao fim; nunca se podem tomar,
nem de longe, como o
fundamental. Quantas
‘profissionalites’ impedem a união
com Deus!”[24] Aprender a
trabalhar bem é também aprender a
colocar o trabalho no seu lugar, um
lugar tão importante como o eixo da
santificação na vida ordinária, mas
sempre e só como meio.

* * *



Os bons profissionais são conhecidos
pelo seu trabalho. São José era
conhecido por todos como o artesão,
e Jesus como o filho do artesão, fabri
filius [25] e artesão também Ele
mesmo [26]. Não nos chegou
nenhuma notícia a respeito do
resultado do seu trabalho, nenhum
dos móveis que fabricaram, com
qualidade, com a perfeição que
permitiam as ferramentas,
trabalhando com esforço, ordem,
alegria... Enquanto Santa Maria se
ocupava com o mesmo espírito das
tarefas do lar. Ficou-nos, no entanto,
o amor redentor de Jesus nessa
atividade; e o de Maria e de José
unido ao dEle com um só coração.
Esta é a essência da santificação do
trabalho.

-----------------------------------------

[1] Forja, 698.

[2] Ver Caminho, n. 359.



[3] Amigos de Deus, n. 55.

[4] Sulco, 527.

[5] Amigos de Deus, n. 72.

[6] Idem, n. 81.

[7] Mt 25, 26.

[8] Amigos de Deus, não 81.

[9] Sulco, 505. Ver Catecismo da Igreja
Católica, n. 1866.

[10] S. Tomás de Aquinon, S. Th, II-II,
q. 54, a. 2, ad 1.

[11] Caminho, n. 15.

[12] Amigos de Deus, n. 62.

[13] Idem.

[14] Sulco, 494.

[15] Deuteronômio 32, 4 (VG).



[16] Cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2427.

[17] Gn 1, 10.

[18] Questões atuais do Cristianismo,
n. 116.

[19] Idem, n. 116.

[20] É Cristo que passa, 50.

[21] Idem.

[22] Amigos de Deus, n. 91.

[23] É Cristo que passa, 50.

[24] Sulco, 502.

[25] Mt 13, 55.

[26] Cf. Mc 6, 3.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

https://opusdei.org/pt-br/article/trabalhar-com-consciencia/


opusdei.org/pt-br/article/trabalhar-com-
consciencia/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/trabalhar-com-consciencia/
https://opusdei.org/pt-br/article/trabalhar-com-consciencia/

	Trabalhar com consciência

