
opusdei.org

Tempo do Advento:
Preparar a Vinda do
Senhor

O Senhor não se retirou do
mundo, não nos deixou sós. O
Advento é um tempo no qual a
Igreja convida os seus filhos a
vigiar, a estar despertos para
receber a Cristo que passa, a
Cristo que vem. Editorial sobre
este tempo do ano litúrgico.

29/11/2025

“Ó Deus todo-poderoso, concedei a
vossos fiéis o ardente desejo de



possuir o reino celeste, para que,
acorrendo com as nossas boas obras
ao encontro do Cristo que vem,
sejamos reunidos à sua direita na
comunidade dos justos.” Essas
palavras da oração coleta do
primeiro domingo do Advento
iluminam com grande eficácia o
caráter peculiar desse tempo, em que
se dá início ao Ano litúrgico.
Imitando a atitude das virgens
prudentes da parábola evangélica,
que souberam preparar o azeite para
as bodas do Esposo [1], a Igreja
convida os seus filhos a vigiar, a
estar despertos para receber a Cristo
que passa, a Cristo que vem.

Tempo de presença

O desejo de sair ao encontro, de
preparar a vinda do Senhor[2], nos
coloca diante do termo grego parusia,
que o latim traduz como adventus, de
onde surge a palavra Advento. De
fato, adventus pode ser traduzido



como “presença”, “chegada”, “vinda”.
Não se trata, portanto, de uma
palavra inventada pelos cristãos: era
usada na Antiguidade em âmbito não
cristão para designar a primeira
visita oficial de um personagem
importante - o rei, o imperador ou
um de seus funcionários - por motivo
da sua tomada de posse. Também
podia indicar a vinda da divindade,
que sai da sua ocultação para se
manifestar com força, o que se
celebra no culto. Os cristãos
adotaram o termo para expressar a
sua relação com Jesus Cristo: Jesus é
o Rei que entrou nesta pobre
“província”, nossa terra, para visitar
a todos, um Rei que convida a
participar na festa do seu Advento
todos os que creem n’Ele, a todos que
estão certos de sua presença entre
nós.

Ao dizer adventus, os cristãos
afirmavam, simplesmente, que Deus
está aqui: o Senhor não se retirou do



mundo, não nos deixou sós. Mesmo
que não possamos vê-lo ou tocá-lo,
como ocorre com as realidades
sensíveis, Ele está aqui e vem nos
visitar de muitas formas: na leitura
da Sagrada Escritura, nos
sacramentos, especialmente na
Eucaristia, no ano litúrgico, na vida
dos santos, em tantos episódios, mais
ou menos comuns, da vida cotidiana,
na beleza da criação… Deus nos ama,
conhece nosso nome, tudo o que é
nosso lhe interessa e está sempre
presente junto de nós. Esta
segurança da sua presença, que a
liturgia do Advento nos sugere
discretamente, mas com constância
ao longo destas semanas, não esboça
uma nova imagem do mundo ante
nossos olhos? “Essa certeza, que
procede da fé, faz-nos olhar o que
nos cerca sob uma nova luz, e leva-
nos a perceber que, permanecendo
tudo como antes, tudo se torna
diferente, porque tudo é expressão
do amor de Deus.”[3]



Uma memória agradecida

O Advento nos convida a pararmos,
em silêncio, para captar a presença
de Deus. São dias para voltar a
considerar, com palavras de São
Josemaria, que “Deus está junto de
nós continuamente. - Vivemos como
se o Senhor estivesse lá longe, onde
brilham as estrelas, e não
consideramos que também está
sempre ao nosso lado. E está como
um Pai amoroso - quer mais a cada
um de nós do que todas as mães do
mundo podem querer a seus filhos -,
ajudando-nos, inspirando-nos,
abençoando... e perdoando” [4].

Se esta realidade inundar a nossa
vida, se a consideramos com
frequência no tempo do Advento, nos
sentiremos animados a dirigir-lhe a
palavra com a confiança na oração, e
muitas vezes durante o dia, lhe
apresentaremos os sofrimentos que
nos entristecem, a impaciência e as



perguntas que brotam de nosso
coração. Este é um momento
oportuno para que cresça em nós a
segurança de que Ele nos escuta
sempre. “A vós, meu Deus, elevo a
minha alma. Confio em vós, que eu
não seja envergonhado!” [5]

Compreendemos também como os
acontecimentos às vezes inesperados
de cada dia são gestos
personalíssimos que Deus nos dirige,
sinais do seu olhar atento sobre cada
um de nós. Acontece que
costumamos estar muito atentos aos
problemas, às dificuldades, e às vezes
mal nos restam forças para perceber
tantas coisas belas e boas que vêm do
Senhor. O Advento é um tempo para
considerar, com mais frequência,
como Ele nos protegeu, guiou e
ajudou nas vicissitudes de nossa
vida, para louvá-lo por tudo o que fez
e continua fazendo por nós.



Esse estar despertos e vigilantes
perante os detalhes de nosso Pai no
céu floresce em ações de graças.
Nasce assim em nós uma memória
do bem que nos ajuda inclusive na
hora escura das dificuldades, dos
problemas, da doença, da dor. “A
alegria evangelizadora - escreve o
Papa - refulge sempre sobre o
horizonte da memória agradecida: é
uma graça que precisamos pedir.” [6]
O Advento nos convida a escrever,
por dizer de alguma forma, um
diário interior deste amor de Deus
por nós. “Acredito que vós e eu - dizia
São Josemaria - ao pensarmos nas
circunstâncias que acompanharam a
nossa decisão de nos esforçarmos
por viver integralmente a fé,
daremos muitas graças ao Senhor e
teremos a convicção sincera - sem
falsas humildades - de que não houve
nisso mérito algum da nossa parte.” 
[7]

Deus vem



Dominus veniet![8] Deus vem! Esta
breve exclamação que abre o tempo
do Advento ressoa especialmente ao
longo destas semanas, e depois,
durante todo o ano litúrgico. Deus
vem! Não se trata simplesmente de
que Deus tenha vindo, de algo do
passado, nem tampouco é um
simples anúncio de que Deus virá,
em um futuro que poderia não ter
excessiva transcendência para nosso
hoje e agora. Deus vem: se trata de
uma ação sempre em andamento,
está acontecendo, acontece agora e
continuará a acontecer conforme
passe o tempo. A todo momento,
“Deus vem”: em cada instante da
história, o Senhor continua dizendo:
“Meu Pai trabalha sempre, e eu
também trabalho”[9].

O Advento nos convida a tomar
consciência desta verdade e a atuar
de acordo com ela. “Já é hora de
despertardes do sono”, “ficai
atentos”, “o que vos digo, digo a



todos: vigiai!”[10]. São chamadas da
Sagrada Escritura nas leituras do
primeiro domingo do Advento que
nos lembram dessas constantes
vindas, adventus, do Senhor. Nem
ontem, nem amanhã, mas hoje,
agora. Deus não está só no céu,
desinteressado de nós e da nossa
história; na realidade, Ele é o Deus
que vem. A meditação atenta dos
textos da liturgia do Advento nos
ajuda a preparar-nos, para que a sua
presença não passe despercebida.

Para os Padres da Igreja, a “vinda” de
Deus -continua e conatural com seu
próprio ser- se concentra nas duas
principais vindas de Cristo: a de sua
encarnação e a da sua volta glorioso
no fim da história.[11] O tempo do
Advento se desenvolve entre esses
dois polos. Nos dias iniciais se
sublinha a espera da última vinda do
Senhor no fim dos tempos. E, à
medida que se aproxima o Natal,
abre-se caminho à memória do



acontecimento em Belém, no qual se
reconhece a plenitude dos tempos.
“Por essas duas razões o Advento se
manifesta como tempo de uma
espera piedosa e alegre” [12].

O prefácio I do Advento sintetiza esse
duplo motivo: “Revestido da nossa
fragilidade, ele veio a primeira vez,
para realizar seu eterno plano de
amor e abrir-nos caminho da
salvação. Revestido de sua glória, ele
virá uma segunda vez para conceder-
nos em plenitude os bens prometidos
que hoje, vigilantes, esperamos” [13].

Dias de espera e esperança

Um aspecto fundamental do Advento
é, portanto, a espera, mas uma
espera que o Senhor converte em
esperança. A experiência nos mostra
que passamos a vida esperando:
quando somos crianças queremos
crescer, na juventude aspiramos a
um amor grande, que nos preencha,
quando somos adultos buscamos a



realização profissional, o sucesso
determinante para o resto de nossa
vida, quando chegamos à idade
avançada aspiramos ao merecido
descanso. No entanto, quando essas
esperanças se cumprem, ou quando
fracassam, percebemos que isso, na
realidade, não era tudo. Precisamos
de uma esperança que vá além do
que podemos imaginar, que nos
surpreenda. Assim, mesmo que
existam esperanças maiores ou
menores que dia a dia nos mantêm
no caminho, na verdade, sem a
grande esperança - a que nasce do
Amor que o Espírito Santo pôs em
nosso coração[14] e aspira a esse
Amor-, todas as outras não bastam.

O Advento nos anima a perguntar “O
que esperamos?”, “Qual é a nossa
esperança?” Ou, de modo ainda mais
profundo, “Que sentido tem meu
presente, meu hoje e agora?” “Se o
tempo não foi preenchido por um
presente dotado de sentido, a espera



corre o risco de se tornar
insuportável; se se espera algo, mas
neste momento não há nada, ou seja
se o presente permanece vazio, cada
instante que passa parece
exageradamente longo, e a
expectativa transforma-se num peso
demasiado grave, porque o futuro
permanece totalmente incerto. Ao
contrário, quando o tempo é dotado
de sentido, e em cada instante
compreendemos algo de específico e
de válido, então a alegria da espera
torna o presente mais precioso” [15].

Um presépio para nosso Deus

Nosso tempo presente tem um
sentido porque o Messias, esperado
por séculos, nasce em Belém.
Juntamente com Maria e José, com a
assistência dos nossos Anjos da
Guarda, lhe esperamos com o desejo
renovado. Cristo, ao vir entre nós,
nos oferece o dom do seu amor e da
sua salvação. Para os cristãos a



esperança está animada por uma
certeza: o Senhor está presente ao
longo de toda nossa vida, no trabalho
e nos afãs cotidianos, nos acompanha
e um dia enxugará também nossas
lágrimas. Um dia, não tão distante,
tudo encontrará o seu cumprimento
no reino de Deus, reino de justiça e
de paz. “O tempo do Advento nos
restitui o horizonte da esperança,
uma esperança que não decepciona
porque é fundada na Palavra de
Deus. Uma esperança que não
decepciona, simplesmente porque o
Senhor não decepciona nunca!” [16]

O Advento é um tempo de presença e
de espera do eterno, um tempo de
alegria, de uma alegria íntima que
nada pode eliminar: “eu vos verei
novamente, e o vosso coração se
alegrará, e ninguém poderá tirar a
vossa alegria” [17]. O gozo no
momento da espera é uma atitude
profundamente cristã, que vemos
plasmada na Santíssima Virgem: Ela,



desde o momento da Anunciação,
esperou “com amor de mãe” [18] a
vinda de seu Filho, Jesus Cristo. Por
isso, Ela também nos ensina a
aguardar ansiosamente a chegada do
Senhor, ao mesmo tempo que nos
preparamos interiormente para esse
encontro, com o desejo de “construir
com o coração um presépio para
nosso Deus” [19].

Juan José Silvestre

[1] Cfr. Mt 25, 1ss.

[2] Cfr. Tes 5, 23.

[3] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 144.

[4] São Josemaria, Caminho, n. 267.



[5] Missal Romano, I Domingo do
Advento, Antífona de entrada. Cf. Sal
24 (25) 1-2.

[6] Francisco, Exortação Apostólica 
Evangelii Gaudium, 24-XI-2013, n. 13.

[7] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 1.

[8] Cfr. Missal Romano, Feria III
(terça-feira) das semanas I-III do
Advento, Antífona de entrada. Cfr. Za
14, 5.

[9] Jo 5, 17.

[10] Rm 13, 11; Lc 21, 36; Mc 13, 37.

[11] Cfr. São Cirilo de Jerusalém,
Catequese 15, 1: PG 33, 870 (II Leitura
do Ofício de Leituras do I Domingo
do Advento).

[12] Calendário Romano, Normas
universais sobre o ano litúrgico e
sobre o calendário, n. 39.



[13] Missal Romano, Prefácio I do
Advento.

[14] Cfr. Rom 5, 5

[15] Bento XVI, Homilia I Véspera do I
Domingo do Advento, 28-XI-2009.

[16] Francisco, Ângelus, 1-XII-2013.

[17] Jo 16, 22.

[18] Missal Romano, Prefácio II do
Advento.

[19] Notas de uma meditação, 25-
XII-1973 (AGP, biblioteca, P09, p. 199).
Publicado em Álvaro del Portillo,
Caminar con Jesús. Al compás del año
litúrgico, Ed. Cristiandad, Madrid
2014, p. 21.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tempo-do-

https://opusdei.org/pt-br/article/tempo-do-advento-preparar-a-vinda-do-senhor/
https://opusdei.org/pt-br/article/tempo-do-advento-preparar-a-vinda-do-senhor/


advento-preparar-a-vinda-do-senhor/
(08/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tempo-do-advento-preparar-a-vinda-do-senhor/

	Tempo do Advento: Preparar a Vinda do Senhor

