
opusdei.org

Tempo de Natal: a
luz de Belém

As celebrações litúrgicas
durante os dias de Natal, os
momentos de meditação diante
do Presépio, a vida familiar
mais intensa, nos ajudam a
contemplar a Palavra que se fez
Criança. Confira o novo artigo
sobre as festas litúrgicas do
Tempo de Natal.

03/01/2017

Cristo, redentor do mundo, Unigênito
do Pai, nascido de modo inefável do
Pai antes de todos os tempos,



«Christe, redemptor omnium, / ex
Patre, Patris Unice, / solus ante
principium / natus ineffabiliter»[1].
Estas palavras, as primeiras que a
Igreja pronuncia a cada ano, no
início do tempo de Natal, nos
introduzem na intimidade de Deus.
As celebrações litúrgicas durante
estes dias, os momentos de
meditação diante do Presépio, a vida
familiar mais intensa, nos ajudam a
contemplar a Palavra que se fez
Criança. Ajudam-nos a olhá-lo «com
as disposições humildes da alma
cristã» que não quer «reduzir a
grandeza de Deus a nossos pobres
conceitos (…) mas compreender que
esse mistério, em sua obscuridade, é
uma luz que guia a vida dos
homens»[2].

Uma luz que nos leva ao Pai

«Deus é luz»[3]: nele não há
escuridão. Quando Ele intervém na
história dos homens, as trevas se



dissipam. Por isso, no dia de Natal
cantamos: «lux fulgebit hodie super
nos, quia natus est nobis Dominus»[4]
- uma luz nos envolverá em seu
resplendor, porque o Senhor nasceu
para nós.

Jesus Cristo, o Verbo Encarnado,
nasce para iluminar nosso caminho
na terra. Nasce para nos mostrar o
rosto amável do Pai e revelar o
mistério de um Deus que não é um
ser solitário, mas Pai, Filho e Espírito
Santo. Na eternidade o Pai gera o
Filho em um ato perfeitíssimo de
Amor que faz do Verbo o Filho
Amado: do «Pai das luzes»[5] procede
Aquele que é «Luz da Luz, Deus
verdadeiro de Deus verdadeiro»[6].
Ainda que essa geração de Luz seja
indescritível e os nossos olhos não
possam percebê-la aqui na terra,
Deus Pai não nos deixou nas trevas:
deixou-nos um sinal em que
podemos entrever algo desse



mistério. Esse sinal é o nascimento
virginal de Jesus na noite de Belém.

«A virgindade de Maria manifesta a
iniciativa absoluta de Deus na
Encarnação. Jesus não tem como Pai
outro que não seja Deus»[7]. O único
Filho de Maria é o Unigênito do Pai,
aquele que nasceu inefavelmente do
Pai antes de todos os tempos, nasce
também de modo inefável de uma
Virgem Mãe. Por isso, a Igreja canta
«talis partus decet Deus»[8], um
nascimento admirável dessa forma,
conviria à dignidade de Deus. Trata-
se de um mistério que revela o
resplendor da glória divina aos que
são humildes[9]. Se nos
aproximarmos do Menino com
simplicidade, a mesma dos pastores
que acodem com pressa à gruta[10],
ou como a dos Magos que
«prostrando-se, O adoraram»[11],
poderemos reconhecer o reverberar
de sua geração eterna, na luz que a
face do Menino irradia.



O início do caminho para a Páscoa

«E deu à luz a seu filho primogênito,
e envolveu-o em panos, e deitou-o
numa manjedoura, porque não havia
lugar para eles na estalagem»[12]. É
fácil imaginar a alegria que Maria
experimentou a partir do momento
da Anunciação. Um júbilo que iria
crescendo conforme se passavam os
dias e o Filho de Deus ia se formando
em seu seio. No entanto, Nossa
Senhora e São José não foram
poupados de todas as penalidades. A
noite santa do nascimento do
Redentor está marcada pela dureza e
frieza do coração humano: «veio aos
seus, mas os seus não o
receberam»[13]. Desta forma, o
nascimento sem dor antecipava
também a “hora” de Jesus, na que Ele
daria sua vida por amor às criaturas:
«Seus braços – outra vez o
admiramos no presépio – são só de
um Menino: mas são os mesmos que



se estenderão na Cruz, atraindo todos
os homens»[14].

Na liturgia do tempo de Natal, a
Igreja nos convida a lembrar do
início daquela paixão de Amor de
Deus pelos homens que culmina com
a celebração anual da Páscoa. De
fato, diferentemente da Páscoa
anual, a festa da Natividade do
Senhor não começou a celebrar-se
liturgicamente até finais do século IV
conforme o calendário refletia cada
vez mais a unidade de todo o
mistério de Cristo. Por isso, ao
celebrar o nascimento de Jesus e
deixar-nos tocar pela sua ternura de
Menino, o sentido de sua vinda à
terra se atualiza, como canta aquela
canção de natal que tantas
lembranças trazia a São Josemaria:
«Yo bajé a la tierra para padecer» (Eu
desci à terra para padecer). O Natal e
a Páscoa estão unidos não só pela luz,
mas também pela potência da Cruz
gloriosa.



«Dum medium silentium… porque,
quando um profundo silêncio
envolvia todas as coisas, e a noite
chegava ao meio de seu curso, vossa
palavra todo-poderosa desceu dos
céus e do trono real, e, qual um
implacável guerreiro, arremessou-se
sobre a terra condenada à
ruína»[15]. São palavras do livro da
Sabedoria, que fazem referência
imediata à Páscoa antiga, ao Êxodo
em que os israelitas foram
libertados. Frequentemente a liturgia
as emprega no tempo de Natal para
nos apresentar, por meio de
contrastes, a figura do Verbo que
vem à terra. A figura daquele que é
inabarcável se circunscreve no
tempo. O Dono do mundo não
encontra lugar em seu mundo. O
Príncipe da Paz desce do seu trono
real como «guerreiro implacável».
Deste modo, podemos compreender
que o nascimento de Jesus é o fim da
tirania do pecado, o início da
libertação dos filhos de Deus. Jesus



nos libertou do pecado graças a seu
mistério Pascal. É a “hora” que
atravessa e guia toda a história
humana.

Jesus assume uma natureza como a
nossa, com suas fraquezas, para nos
libertar do pecado por meio da sua
morte. Isto somente pode ser
compreendido a partir do amor, pois
o amor pede a união, pede
compartilhar a mesma sorte que a
pessoa amada: «A única norma ou
medida que nos permite
compreender de algum modo essa
maneira de agir de Deus é que nos
demos conta de que ela é sem
medida: perceber que nasce de uma
loucura de amor, que o leva a
assumir nossa carne e a carregar o
peso de nossos pecados»[16].

O Senhor quis ter um coração de
carne como o nosso para traduzir
para a linguagem humana a loucura
do amor de Deus por todos, cada um



e cada uma. Por isso, a Igreja se
regozija ao exclamar: «Puer natus est
nobis»[17], nasceu para nós um
Menino. Porque Ele é o Messias
esperado pelo povo de Israel, sua
missão tem um alcance universal.
Jesus nasce para todos, «se uniu, em
certo modo, com todo homem»[18],
não se envergonha de nos chamar
“irmãos” e deseja louvar conosco a
bondade do Pai. É lógico que nos dias
do Natal vivamos de modo especial a
fraternidade cristã, amemos a todas
as pessoas sem fazer distinções de
procedência ou capacidade e que não
nos envergonhemos de chamar-nos
irmãos. Temos de acolher o amor
libertador de Jesus que nos tira da
escravidão de nossas más
inclinações, derruba os muros entre
os homens para fazer-nos finalmente
«filhos no Filho»[19].

Um mistério que ilumina a família



«As festas relacionadas ao mistério
da Encarnação (Anunciação, Natal e
Epifania) que comemoram o começo
de nossa salvação e nos comunicam
as primícias do Mistério da
Páscoa»[20]. Estas primícias provêm
sempre do contato com Jesus, das
relações que se criam em torno ao
Menino que, como as de qualquer
criança que vem ao mundo, são em
primeiro lugar relações familiares. A
luz do Menino estende-se em
primeiro lugar a Maria e a José, e, a
partir deles, a todas as famílias.

Dentro do tempo de Natal, a festa da
Sagrada Família nos lembra de que
as famílias cristãs estão chamadas a
refletir a luz do lar de Nazaré. São
um dom do Pai celestial, que deseja
que haja no mundo oásis em que o
amor tenha sido libertado da
escravidão do egoísmo. As leituras da
festa propõem alguns conselhos para
tornar santa a vida familiar: «como
eleitos de Deus, santos e queridos,



revesti-vos de entranhada
misericórdia, de bondade,
humildade, doçura, paciência.
Suportai-vos uns aos outros e
perdoai-vos mutuamente, toda vez
que tiverdes queixa contra outrem.
Como o Senhor vos perdoou, assim
perdoai também vós»[21]. São
atitudes concretas para fazer
realidade esse grande paradoxo do
Evangelho: somente a renúncia e o
sacrifício conduzem ao verdadeiro
amor.

A oitava de Natal termina com a
solenidade de Santa Maria Mãe de
Deus. Esta festa foi celebrada pela
primeira vez em Roma e está
relacionada com a dedicação da
Igreja de Santa Maria ad martyres,
situada no Panteão. Essa celebração
traz-nos à memória que o Filho de
Deus é também Filho daquela que
acreditou nas promessas de
Deus[22], e que Ele se fez carne para
nos redimir. Dessa forma, poucos



dias depois, festejamos o Nome de
Jesus, esse nome em que
encontramos consolo em nossa
oração, pois nos lembra que o
Menino que adoramos se chama
Jesus porque nos salva de nossos
pecados[23].

A salvação para todos os homens

Os últimos dias do ciclo de Natal
comemoram a força expansiva da
Luz de Deus, que quer reunir todos
os homens na grande família de
Deus. O rito romano comemorava
antigamente, na festa do Batismo do
Senhor, também a “manifestação”
aos Magos do Oriente – primícias dos
gentios – e as bodas de Caná,
primeira manifestação da glória de
Jesus a seus discípulos. Ainda que a
liturgia romana celebre hoje essas
“epifanias” em dias diferentes, ficam
alguns ecos dessa tradição que
conservaram as liturgias orientais.
Um deles é uma antífona do dia da



Epifania: «Hoje a Igreja se uniu a seu
celestial Esposo porque, no Jordão,
Cristo a purifica dos seus pecados. Os
Magos acolhem com presentes às
bodas do Rei e os convidados se
alegram pela água convertida em
vinho»[24].

Na solenidade da Epifania a Igreja
nos convida a seguir o exemplo dos
Magos, que perseveram na busca da
Verdade, não tem medo de perguntar
quando perdem a luz da estrela e
encontram a sua própria grandeza
adorando ao Menino recém-nascido.
Como eles, também nós queremos
dar-lhe o melhor, conscientes de que
é próprio de apaixonados e que para
o Senhor «não importam as riquezas,
nem os frutos, nem os animais da
terra, do mar ou do ar, porque tudo
isso é seu. Ele quer algo íntimo, que
temos de entregar a Ele com
liberdade: dá-me, meu filho, o teu
coração (Prov. 23, 26)»[25].



Festejar o Batismo

A festa do Batismo de Jesus encerra o
tempo de Natal. Convida-nos a
contemplar Jesus que se rebaixa para
santificar as águas, para que, no
sacramento do Batismo, possamos
nos unir à sua Páscoa: «Nós, com o
Batismo, somos imersos nessa fonte
inesgotável de vida que é a morte de
Jesus, o maior ato de amor de toda a
história»[26]. Por isso, como diz o
Papa Francisco, é natural que
recordemos com alegria a data em
que recebemos este sacramento:
«Conhecer a data do nosso Batismo é
conhecer uma data feliz. O risco de
não conhecê-la é perder a memória
do que o Senhor fez conosco. A
memória do dom que
recebemos»[27]. Assim fazia São
Josemaria, que a cada 13 de janeiro
lembrava com agradecimento dos
seus padrinhos e do próprio
sacerdote que o batizou[28]. Em um
dos seus últimos aniversários na



terra, ao sair do oratório de Santa
Maria da Paz, depois de ter celebrado
a Missa, deteve-se um instante diante
da pia batismal, beijou-a e comentou:
«Fico muito feliz em beijá-la. Aqui
me fizeram cristão».

A cada três anos, no primeiro
domingo depois do Batismo do
Senhor, é proclamado o evangelho
das bodas de Caná. No início do
Tempo Comum, nos é recordado que
a luz que resplandeceu em Belém e
no Jordão não é um parêntesis em
nossa vida, mas uma força
transformadora que quer chegar a
toda a sociedade a partir do seu
núcleo, as relações familiares. A
transformação da água em vinho nos
sugere que as realidades humanas,
incluindo o trabalho bem feito de
cada dia, podem se transformar em
algo divino. Jesus nos pede que
enchamos as talhas «usque ad
summum»[29], que com a ajuda de
sua graça abasteçamos com nossos



esforços até a borda, para que a
nossa vida adquira valor
sobrenatural. Nesta tarefa de
santificar o trabalho cotidiano,
encontramos Nossa Senhora outra
vez: a mesma que nos mostrou o
Menino em Belém, dirige-nos ao
Mestre com aquele conselho seguro:
«Fazei tudo o que Ele vos disser!
[30]».

Juan Rego

Tradução: Mônica Diez

[1] Hino Christe, redemptor omnium, I
Vésperas de Natal.

[2] São Josemaria, É Cristo que passa,
nº. 13.

[3] 1 Jo 1, 5.



[4] Cfr. Missal Romano, Natividade
do Senhor, Ad Missam in aurora,
Antífona de entrada (Cfr. Is 9, 2.6).

[5] Tg 1, 17.

[6] Símbolo Niceno-
Constantinopolitano.

[7] Catecismo da Igreja Católica, n.
503.

[8] Hino Veni, Redemptor Gentium

[9] Cfr. Hb 1, 3.

[10] Cfr. Lc 2,16.

[11] Mt 2, 11.

[12] Lc 2, 6-7.

[13] Jo 1, 11.

[14]É Cristo que passa, nº 38.

[15] Sab 18, 14-15.

[16] É Cristo que passa , n. 144.



[17] Cfr. Missal Romano, Natividade
do Senhor, Ad Missam in die,
Antífona de entrada (Cfr. Is 9, 6).

[18] Concílio Vaticano II, Const. Past. 
Gaudium et spes, n. 22.

[19] Ibidem.

[20] Catecismo da Igreja Católica, n.
1171.

[21]Col 3, 12-13 (2ª leitura da festa da
Sagrada Família).

[22] Cfr. Lc 1, 45

[23] Mt 1, 21.

[24]Antífona ad Benedictus, Laudes
do dia 6 de janeiro.

[25] É Cristo que passa, nº 34.

[26] Francisco, Audiência Geral, 8-
I-2014.

[27] Ibidem.



[28] Cfr. A. Vázquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, vol. I,
Quadrante, São Paulo, 1a. Edição.

[29] Jo 2, 7.

[30]Jo 2, 5.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tempo-de-
natal-a-luz-de-belem/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tempo-de-natal-a-luz-de-belem/
https://opusdei.org/pt-br/article/tempo-de-natal-a-luz-de-belem/
https://opusdei.org/pt-br/article/tempo-de-natal-a-luz-de-belem/

	Tempo de Natal: a luz de Belém

