
opusdei.org

Tempo de Natal
2022-2023 com o
Papa Francisco

Oferecemos aqui todos os textos
do Papa Francisco neste Natal:
Homilia da Missa de Galo,
Ângelus, Mensagem Urbi et
orbi, Santa Maria Mãe de
Deus...

06/01/2023

NATAL DO SENHOR

24 de dezembro de 2021

Santa Missa de Natal - Homilia



NATAL DO SENHOR

25 de dezembro de 2021

Bênção "Urbi et Orbi" - Discurso

MARIA SANTÍSSIMA MÃE DE DEUS

1° de janeiro de 2023

Santa Missa - Homilia - Ângelus

SOLENIDADE DA EPIFANIA DO
SENHOR

6 de janeiro de 2023

Santa Missa - Homilia - Ângelus

SOLENIDADE DO NATAL DO
SENHOR

HOMILIA DO PAPA FRANCISCO

Basílica Vaticana



Sábado, 24 de dezembro de 2022

Esta noite, que significado tem ainda
para as nossas vidas? Transcorridos
dois milénios desde o nascimento de
Jesus, após tantos Natais
comemorados no meio de
ornamentações e prendas, depois de
tanto consumismo que envolveu o
mistério que celebramos, corremos
um risco: o de sabermos muitas
coisas sobre o Natal, mas
esquecermos o seu significado. Como
voltar a encontrar o significado do
Natal? E sobretudo aonde ir procurá-
lo? O Evangelho do nascimento de
Jesus parece escrito precisamente
para isto: tomar-nos pela mão e
levar-nos lá onde Deus quer. Sigamos
o Evangelho!

De fato, começa com uma situação
parecida com a nossa: todos estavam
preocupados e atarefados com um
evento importante em
desenvolvimento – o grande



recenseamento – que exigia muitos
preparativos. Neste sentido, o clima
de então era semelhante ao que nos
envolve, hoje, no Natal. Mas a
narração do Evangelho distancia-se
daquele cenário mundano. Deixa de
lado rapidamente aquela imagem
para enquadrar e insistir em outra
realidade; detém-se num pequeno
objeto, aparentemente insignificante,
que menciona três vezes e para o
qual convergem os protagonistas da
narração: primeiro Maria, que
recostou Jesus "numa
manjedoura" (Lc 2, 7); depois os
anjos, que anunciam aos pastores
"um menino envolto em panos e
deitado numa manjedoura» (2, 12);
em seguida os pastores, que
encontram «o menino deitado na
manjedoura" (2, 16). A manjedoura!
Para voltar a encontrar o sentido do
Natal, é preciso fixar nela o olhar. E
por que é tão importante a
manjedoura? Porque é o sinal, não
casual, com que Cristo entra em cena



no mundo. É o manifesto com que Se
apresenta, o modo como Deus nasce
na história para fazer renascer a
história. Que nos quer dizer então a
manjedoura? Quer-nos dizer pelo
menos três coisas: proximidade, 
pobreza e concretismo.

1. Proximidade. A manjedoura serve
para deixar o alimento mais próximo
da boca e assim consumi-lo mais
depressa. Deste modo pode
simbolizar um aspecto da
humanidade: a voracidade em
consumir. Pois, enquanto os animais
no estábulo consomem alimento, os
homens no mundo, esfomeados de
poder e dinheiro, consomem mesmo
os seus vizinhos, os seus irmãos.
Tantas guerras! Em tantos lugares,
ainda hoje, são espezinhadas a
dignidade e a liberdade! E as
principais vítimas da voracidade
humana são sempre os frágeis, os
vulneráveis. Também neste Natal,
uma humanidade insaciável de



dinheiro, insaciável de poder e
insaciável de prazer não dá lugar –
como sucedeu com Jesus (cf. 2, 7) –
aos mais pequenos, a tantos
nascituros, pobres, abandonados.
Penso sobretudo nas crianças
devoradas por guerras, pobreza e
injustiça. Mas é precisamente lá que
vem Jesus, menino na manjedoura
do descarte e da rejeição. N’Ele,
menino de Belém, está cada criança.
E está o convite a olhar a vida, a
política e a história com os olhos das
crianças.

Na manjedoura incômoda da
rejeição, acomoda-Se Deus: vem para
ali, porque nela está o problema da
humanidade, a indiferença gerada
pela pressa devoradora de possuir e
consumir. Cristo nasce lá e, naquela
manjedoura, descobrimo-Lo
próximo. Vem aonde se devora o
alimento para Se fazer nosso
alimento. Deus não é um pai que
devora os seus filhos, mas o Pai que,



em Jesus, nos faz seus filhos e nutre
de ternura. Vem tocar-nos o coração,
dizendo que a única força que muda
o curso da história é o amor. Não
permanece distante nem permanece
poderoso, mas faz-Se próximo e
humilde; Ele, que estava sentado no
Céu, deixa-Se recostar numa
manjedoura.

Irmão, irmã, nesta noite Deus
aproxima-Se de ti, porque Se importa
contigo. Da manjedoura, como
alimento para a tua vida, diz-te: "Se
te sentes consumido pelos
acontecimentos, se o teu sentimento
de culpa e a tua inadequação te
devoram, se tens fome de justiça, Eu
– o teu Deus – estou contigo. Sei
aquilo que tu vives, experimentei-o
naquela manjedoura. Conheço as
tuas misérias e a tua história. Nasci
para te dizer que estou, e sempre
estarei, próximo de ti". A
manjedoura do Natal, primeira
mensagem de um Deus menino, diz-



nos que Ele está conosco, ama-nos,
procura-nos. Coragem! Não te deixes
vencer pelo medo, a resignação, o
desânimo. Deus nasce numa
manjedoura para te fazer renascer
precisamente lá onde pensavas ter
tocado o fundo. Não há mal, não há
pecado de que Jesus não queira e não
possa salvar-te. Natal significa dizer
que Deus está próximo: renasça a
confiança!

2. Além de proximidade, a
manjedoura de Belém fala-nos
também de pobreza. Na realidade, à
volta de uma manjedoura, não há
grande coisa: tojo, qualquer animal e
pouco mais. As pessoas hospedavam-
se no quentinho dos albergues, não
no estábulo frio de uma pensão; mas
aqui nasceu Jesus, e a manjedoura
lembra-nos que nada mais havia em
redor senão quem Lhe queria bem:
Maria, José e alguns pastores… todos,
pobres, irmanados pelo afeto e a
maravilha, não por riquezas e



grandes possibilidades. E assim a
pobre manjedoura faz emergir as
verdadeiras riquezas da vida: não o
dinheiro nem o poder, mas as
relações e as pessoas.

E a primeira pessoa, a primeira
riqueza é precisamente Jesus. Mas
nós… queremos mesmo estar ao seu
lado? Aproximamo-nos d’Ele,
amamos a sua pobreza? Ou
preferimos cingir-nos comodamente
aos nossos interesses? Sobretudo
visitamo-Lo onde Se encontra, isto é,
nas pobres manjedouras do nosso
mundo? É lá que Ele está presente. E
nós somos chamados a ser uma
Igreja que adora Jesus pobre, e serve
Jesus nos pobres. Como disse um
santo bispo: "A Igreja apoia e
abençoa os esforços tendentes a
transformar as estruturas de
injustiça colocando apenas uma
condição: que as transformações
sociais, econômicas e políticas
redundem em autêntico benefício



para os pobres" (O. A. Romero, 
Mensagem Pastoral para o Novo Ano,
01/I/1980). Certamente não é fácil
deixar o tépido calor do
mundanismo para abraçar a nua
beleza da gruta de Belém, mas
lembremo-nos de que, sem os pobres,
verdadeiramente não é Natal. Sem
eles, festeja-se o Natal, mas não o de
Jesus... Irmãos, irmãs, no Natal Deus
é pobre: renasça a caridade!

3. Chegamos assim ao último ponto: a
manjedoura fala-nos de concretismo.
De fato, um bebê numa manjedoura
constitui uma cena chocante, até
mesmo uma cena dura. Lembra-nos
que Deus Se fez verdadeiramente
carne. Por isso, a seu respeito, já não
bastam teorias, belos pensamentos e
devotos sentimentos. Jesus, que
nasce pobre, viverá pobre e morrerá
pobre, não fez muitos discursos
sobre a pobreza, mas viveu-a, em
toda a sua profundidade, por nós. Da
manjedoura à cruz, o seu amor por



nós foi palpável, concreto: do
nascimento à morte, o filho do
carpinteiro abraçou a aspereza da
madeira, a aspereza da nossa
existência. Não nos amou com
palavras, não nos amou por
divertimento!

Por conseguinte não Se contenta com
aparências. Não quer apenas bons
propósitos, Ele que Se fez carne. Ele
que nasceu na manjedoura, procura
uma fé concreta, feita de adoração e
caridade, não de palavreado e
exterioridade. Ele, que Se deixa
colocar na manjedoura nu e, nu, O
colocarão na cruz, pede-nos verdade,
descendo à realidade nua e crua das
coisas, abandonando ao pé da
manjedoura desculpas, justificações
e hipocrisias. Ele, que foi ternamente
envolvido em panos por Maria, quer
que nos revistamos de amor. Deus
não quer aparência, mas
concretismo. Não deixemos passar
este Natal, irmãos e irmãs, sem fazer



algo de bom. Uma vez que é a festa
d’Ele, o seu aniversário, ofereçamos-
Lhe prendas de que Ele gosta! No
Natal, Deus é concreto: em seu nome,
façamos renascer um pouco de
esperança em quem a perdeu!

Jesus, contemplamo-Vos recostado na
manjedoura. Vemo-Vos tão próximo,
perto de nós para sempre…
Obrigado, Senhor! Vemo-Vos pobre,
ensinando-nos que a verdadeira
riqueza não está nas coisas, mas nas
pessoas, sobretudo nos pobres:
desculpai, Senhor, se não Vos
reconhecemos e servimos neles.
Vemo-Vos concreto, porque concreto
é o vosso amor por nós: Jesus, ajudai-
nos a dar carne e vida à nossa fé.
Amém!

MENSAGEM URBI ET ORBI

DO PAPA FRANCISCO



NATAL 2022

Sábado, 25 de dezembro de 2022

Queridos irmãos e irmãs de Roma e
do mundo inteiro, feliz Natal!

Que o Senhor Jesus, nascido da
Virgem Maria, traga a todos vós o
amor de Deus, fonte de confiança e
esperança, juntamente com o dom da
paz, que os anjos anunciaram aos
pastores de Belém: "Glória a Deus
nas alturas e paz na terra aos
homens do seu agrado" (Lc 2, 14).

Neste dia de festa, voltemos o olhar
para Belém. O Senhor vem ao mundo
numa gruta e é recostado numa
manjedoura para os animais, porque
os seus pais não conseguiram
encontrar hospedagem, apesar de
estar quase na hora de Maria dar à
luz. Vem entre nós no silêncio e
escuridão da noite, porque o Verbo
de Deus não precisa de holofotes
nem do clamor das vozes humanas.



Ele mesmo é a Palavra que dá
sentido à existência. Ele é a luz que
ilumina o caminho. "O Verbo era a
Luz verdadeira que, ao vir ao mundo
– diz o Evangelho –, a todo o homem
ilumina" (Jo 1, 9).

Jesus nasce no meio de nós, é Deus
conosco. Vem para acompanhar a
nossa vida cotidiana, partilhar tudo
conosco, alegrias e amarguras,
esperanças e inquietações. Vem como
menino indefeso. Nasce ao frio,
pobre entre os pobres. Carecido de
tudo, bate à porta do nosso coração
para encontrar calor e abrigo.

Como os pastores de Belém, deixemo-
nos envolver pela luz e saiamos para
ver o sinal que Deus nos deu.
Vençamos o torpor do sono espiritual
e as falsas imagens da festa que
fazem esquecer Quem é o Festejado.
Saiamos do tumulto que anestesia o
coração induzindo-nos mais a
preparar ornamentações e prendas



do que a contemplar o Evento: o
Filho de Deus nascido para nós.

Irmãos, irmãs, voltemo-nos para
Belém, onde ressoa o primeiro choro
do Príncipe da paz. Sim, porque Ele
mesmo – Jesus – é a nossa paz: aquela
paz que o mundo não se pode dar a si
mesmo e Deus Pai concedeu-a à
humanidade enviando o seu Filho ao
mundo. São Leão Magno tem uma
frase que, na sua concisão latina,
bem resume a mensagem deste dia:
"Natalis Domini, Natalis est pacis – o
Natal do Senhor é o Natal da
paz" (Sermão 26, 5).

Jesus Cristo é também o caminho da
paz. Com a sua encarnação, paixão,
morte e ressurreição, abriu a
passagem de um mundo fechado,
oprimido pelas trevas da inimizade e
da guerra, para um mundo aberto,
livre para viver na fraternidade e na
paz. Irmãos e irmãs, sigamos este
caminho! Mas, para o podermos



fazer, para sermos capazes de seguir
os passos de Jesus, devemos
despojar-nos dos pesos que nos
enredam e bloqueiam.

E quais são esses pesos? Que vem a
ser este entulho que nos
sobrecarrega? Trata-se das mesmas
paixões negativas que impediram o
rei Herodes e a sua corte de
reconhecer e acolher o nascimento
de Jesus, isto é, o apego ao poder e ao
dinheiro, o orgulho, a hipocrisia, a
mentira. Estes pesos impedem de ir a
Belém, excluem da graça do Natal e
fecham o acesso ao caminho da paz.
Na realidade, é com tristeza que
devemos constatar como, enquanto
nos é dado o Príncipe da paz, ventos
de guerra continuam a soprar,
gelados, sobre a humanidade.

Se queremos que seja Natal, o Natal
de Jesus e da paz, voltemos o olhar
para Belém e fixemo-lo no rosto do
Menino que nasceu para nós! E,



naquele rostinho inocente,
reconheçamos o das crianças que,
em todas as partes do mundo,
anseiam pela paz.

O nosso olhar se encha com os rostos
dos irmãos e irmãs ucranianos que
vivem este Natal na escuridão, ao
frio ou longe das suas casas, devido à
destruição causada por dez meses de
guerra. O Senhor nos torne
disponíveis e prontos para gestos
concretos de solidariedade a fim de
ajudar todos os que sofrem, e
ilumine as mentes de quantos têm o
poder de fazer calar as armas e pôr
termo imediato a esta guerra
insensata! Infelizmente, prefere-se
ouvir outras razões, ditadas pelas
lógicas do mundo. Mas a voz do
Menino, quem a escuta?

O nosso tempo vive uma grave 
carestia de paz também em outras
regiões, em outros teatros desta
terceira guerra mundial. Pensamos



na Síria, ainda martirizada por um
conflito que passou para segundo
plano, mas não terminou; e
pensamos na Terra Santa, onde nos
últimos meses aumentaram as
violências e os confrontos, com
mortos e feridos. Supliquemos ao
Senhor para que lá, na terra que O
viu nascer, retomem o diálogo e a
aposta na confiança mútua entre
palestinenses e israelitas. Jesus
Menino ampare as comunidades
cristãs que vivem em todo o Médio
Oriente, para que se possa viver, em
cada um daqueles países, a beleza da
convivência fraterna entre pessoas
que pertencem a crenças diferentes.
De modo particular, ajude o Líbano
para que possa, finalmente, erguer-se
com o apoio da Comunidade
Internacional e com a força da
fraternidade e da solidariedade. A
luz de Cristo ilumine a região do
Sahel, onde a convivência pacífica
entre povos e tradições é
transtornada por confrontos e



violências. Encaminhe para uma
trégua duradoura no Iémen e para a
reconciliação no Myanmar e no Irão,
para que cesse completamente o
derramamento de sangue. E, no
continente americano, inspire as
autoridades políticas e todas as
pessoas de boa vontade a
trabalharem para pacificar as
tensões políticas e sociais que afetam
vários países; penso de modo
particular na população haitiana,
que está sofrendo há tanto tempo.

Neste dia, em que sabe bem
encontrar-se ao redor da mesa
recheada, não desviemos o olhar de
Belém – que significa "casa do pão" –
e pensemos nas pessoas que
padecem fome, sobretudo as
crianças, enquanto diariamente se
desperdiçam quantidades imensas de
alimentos e se gastam tantos
recursos em armas. A guerra na
Ucrânia agravou ainda mais a
situação, deixando populações



inteiras em risco de carestia,
especialmente no Afeganistão e nos
países do Corno de África. Toda a
guerra – bem o sabemos – provoca
fome e serve-se do próprio alimento
como arma, ao impedir a sua
distribuição às populações já
atribuladas. Neste dia, aprendendo
com o Príncipe da paz, empenhemo-
nos todos – a começar pelos que têm
responsabilidades políticas – para
que o alimento seja só instrumento
de paz. Enquanto saboreamos a
alegria de nos reunirmos com os
nossos, pensemos nas famílias mais
atribuladas pela vida e naquelas que,
neste tempo de crise econômica,
atravessam dificuldades por causa do
desemprego e carecem do necessário
para viver.

Queridos irmãos e irmãs, hoje como
há dois mil anos Jesus, a luz
verdadeira, vem a um mundo
achacado de indiferença – uma feia
doença! – que não O acolhe (cf. Jo 1,



11); antes, rejeita-O como acontece a
muitos estrangeiros, ou ignora-O
como fazemos nós muitas vezes com
os pobres. Hoje não nos esqueçamos
dos numerosos deslocados e
refugiados que batem à nossa porta à
procura de conforto, calor e
alimento. Não nos esqueçamos dos
marginalizados, das pessoas sós, dos
órfãos e dos idosos – a sabedoria de
um povo – que correm o risco de
acabar descartados, dos presos que
olhamos apenas sob o prisma dos
seus erros e não como seres
humanos.

Irmãos e irmãs, Belém mostra-nos a
simplicidade de Deus, que Se revela,
não aos sábios e entendidos, mas aos
pequeninos, a quantos têm o coração
puro e aberto (cf. Mt 11, 25). Como os
pastores, vamos também nós sem
demora e deixemo-nos maravilhar
pelo Evento incrível de Deus que Se
faz homem para nossa salvação.
Aquele que é fonte de todo o bem faz-



Se pobre [1] e pede de esmola a nossa
pobre humanidade. Deixemo-nos
comover pelo amor de Deus e
sigamos Jesus, que Se despojou da
sua glória para nos tornar
participantes da sua plenitude. [2]

Feliz Natal para todos!

[1] Cf. São Gregório Nazianzeno, 
Discurso 45.

[2] Cf. ibidem.

SANTA MISSA NA SOLENIDADE DE
MARIA SANTÍSSIMA MÃE DE DEUS

HOMILIA DO PAPA FRANCISCO

Basílica de São Pedro

Domingo, 1° de janeiro de 2023



Santa Mãe de Deus! Era a aclamação
jubilosa do Povo santo de Deus, que
ressoava pelas ruas de Éfeso no ano
quatrocentos e trinta e um, quando
os Padres do Concílio proclamaram
Maria, Mãe de Deus. Trata-se de um
dado essencial da fé, mas sobretudo
de uma notícia maravilhosa: Deus
tem uma Mãe e, por conseguinte, está
ligado para sempre à nossa
humanidade, como um filho à mãe, a
ponto de a nossa humanidade ser a
sua humanidade. É uma verdade tão
clamorosa e consoladora que o
último Concílio, aqui celebrado,
afirmou: "Pela sua encarnação, Ele, o
Filho de Deus, uniu-Se de certo modo
a cada homem. Trabalhou com mãos
humanas, pensou com uma
inteligência humana, agiu com uma
vontade humana, amou com um
coração humano. Nascido da Virgem
Maria, tornou-Se verdadeiramente
um de nós, semelhante a nós em
tudo, exceto no pecado" (Conc. Ecum.
Vat. II, Const. past. Gaudium et spes,

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html


22). Eis o que fez Deus com o seu
nascimento de Maria: mostrou o seu
amor concreto pela nossa
humanidade, abraçando-a real e
plenamente. Irmãos, irmãs, Deus não
nos ama só com palavras, mas com
fatos; não nos ama lá "do alto", de
longe, mas "de perto", precisamente 
de dentro da nossa carne, porque em
Maria o Verbo Se fez carne e, no
peito de Cristo, continua a bater um
coração de carne, que palpita de
amor por cada um de nós!

Santa Mãe de Deus! Muitos livros e
grandes tratados se escreveram
sobre este título; mas estas palavras
entraram no coração do santo Povo
de Deus sobretudo com a oração
mais familiar e doméstica que
acompanha o ritmo dos dias, os
momentos mais duros e as
esperanças mais ousadas, ou seja, a 
Ave Maria. De fato, depois de
algumas frases tiradas da Palavra de
Deus, começa assim a segunda parte



desta oração: "Santa Maria, Mãe de
Deus, rogai por nós, pecadores…".
Esta invocação marcou muitas vezes
os nossos dias e permitiu que,
através de Maria, Deus Se
aproximasse das nossas vidas e da
nossa história: rezada nas mais
diversas línguas, desfiando as contas
do terço e nos momentos de
necessidade, diante de uma Imagem
sacra ou caminhando pela estrada. A
esta invocação – Mãe de Deus, rogai
por nós, pecadores –, a Mãe de Deus
sempre responde! Escuta os nossos
pedidos, abençoa-nos com o seu Filho
nos braços, traz-nos a ternura de
Deus feito carne; numa palavra, dá-
nos esperança. E, no início deste ano,
precisamos de esperança, como a
terra precisa de chuva. O ano, que se
abre sob o signo da Mãe de Deus e
nossa, diz-nos que a chave da
esperança é Maria, e a antífona da
esperança é a invocação Santa Mãe
de Deus. E hoje confiamos à nossa
Mãe Santíssima o amado Papa



emérito Bento XVI para que o
acompanhe na sua passagem deste
mundo para Deus.

Rezemos à Mãe de modo especial
pelos filhos que sofrem e já não têm
a força de rezar, por tantos irmãos e
irmãs atingidos pela guerra em
tantas partes do mundo, que vivem
estes dias de festa na escuridão e ao
frio, na miséria e no medo,
submersos na violência e na
indiferença! Por quantos não têm
paz, aclamemos Maria, a mulher que
trouxe ao mundo o Príncipe da paz
(cf. Is 9, 5; Gal 4, 4). N’Ela, Rainha da
paz, realiza-se a bênção que ouvimos
na primeira Leitura: "O Senhor volte
para ti a sua face e te dê a paz" (Nm
6, 26). Pelas mãos de uma Mãe, a paz
de Deus quer entrar nas nossas casas,
nos nossos corações, no nosso
mundo. Mas como fazer para a
acolher?



Deixemo-nos aconselhar pelos
protagonistas do Evangelho de hoje,
os primeiros que viram a Mãe com o
Menino: os pastores de Belém. Eram
pessoas pobres, talvez até bastante
rudes e, naquela noite, estavam de
serviço. Foram precisamente eles,
não os sábios nem mesmo os
poderosos, os primeiros a reconhecer
o Deus próximo, o Deus que veio
pobre e gosta de estar com os pobres.
Dos pastores, o Evangelho começa
por destacar dois gestos muito
simples, mas que não são sempre
fáceis: os pastores foram e viram.
Dois gestos: ir e ver.

Em primeiro lugar, ir. O texto diz que
os pastores "foram
apressadamente" (Lc 2, 16). Não
ficaram parados. Era noite, tinham
os seus rebanhos para cuidar e
estavam certamente cansados:
poderiam aguardar a aurora, esperar
pelo nascer do sol para ir ver um
Menino deitado numa manjedoura.



Mas não; foram apressadamente,
porque, em presença de coisas
importantes, é preciso reagir
prontamente, não adiar, pois "a graça
do Espírito não tolera a
lentidão" (Santo Ambrósio, 
Comentário sobre São Lucas, 2). E
assim encontraram o Messias, o
esperado que há séculos muitos
procuravam.

Irmãos, irmãs, para acolher Deus e a
sua paz, não se pode ficar
comodamente parado à espera que
as coisas melhorem. É preciso
levantar-se, aproveitar as
oportunidades da graça, ir, arriscar.
É preciso arriscar. Hoje, no início do
ano, em vez de ficarmos pensando e
esperar que as coisas mudem, será
bom interrogar-nos: "Eu, neste ano,
aonde quero ir? A quem vou fazer
bem?" Muitos, na Igreja e na
sociedade, esperam o bem que tu, e
só tu, podes proporcionar, o teu
serviço. E hoje, face à preguiça que



anestesia e à indiferença que
paralisa, frente ao risco de nos
limitarmos a ficar sentados diante de
um ecrã com as mãos no teclado, os
pastores desafiam-nos a ir, a
comover-nos com o que acontece no
mundo, a sujar as mãos na realização
do bem, a renunciar a toda uma série
de hábitos e comodidades para nos
abrirmos às novidades de Deus, que
se encontram na humildade do
serviço, na coragem de prestar
cuidados. Irmãos e irmãs, imitemos
os pastores: vamos!

Diz o Evangelho que, tendo chegado,
os pastores "encontraram Maria, José
e o menino deitado na
manjedoura" (2, 16). E observa em
seguida que, só "depois de [O] terem
visto" (2, 17), começaram, cheios de
maravilha, a contar aos outros o que
lhes tinham dito de Jesus e a
glorificar e louvar a Deus por tudo o
que tinham ouvido e visto (cf. 2,
17-18.20). O ponto de viragem deu-se



ao tê-Lo visto. É importante ver,
abraçar com o olhar, permanecer ali,
como os pastores, diante do Menino
nos braços da Mãe. Sem dizer nada,
sem perguntar nada, sem fazer nada.
Olhar em silêncio, adorar, regalar os
olhos com a ternura consoladora de
Deus humanado e da sua e nossa
Mãe. No início do ano, entre tantas
novidades que quereríamos
experimentar e as inúmeras coisas
que quereríamos fazer, incluamos a
de dedicar tempo a ver, ou seja, a
abrir os olhos e mantê-los abertos
diante daquilo que conta: Deus e os
outros. Tenhamos a coragem de nos
abrir à maravilha do encontro, que é
o estilo de Deus; uma coisa muito
diferente da sedução do mundo, que
te tranquiliza. A maravilha de Deus,
o encontro dá-te paz; o mundo
consegue apenas anestesiar-te e pôr-
te tranquilo.

Quantas vezes, levados pela pressa,
não temos tempo sequer de parar um



minuto na companhia do Senhor
para ouvir a sua Palavra, rezar,
adorar, louvar! E o mesmo acontece
em relação aos outros: levados pela
pressa ou pelo protagonismo, não
temos tempo para escutar a esposa, o
marido, para conversar com os
filhos, para lhes perguntar como se
sentem dentro, e não só como vão os
estudos e a saúde. Faz muito bem
deter-se a escutar os idosos, o avô e a
avó, para ver a profundidade da vida
e redescobrir as raízes. Sendo assim,
perguntemo-nos se somos capazes de
ver quem vive ao nosso lado, quem
mora no nosso prédio, quem
encontramos diariamente pela
estrada. Irmãos e irmãs, imitemos os
pastores: aprendamos a ver! A
compreender com o coração, vendo.
Aprendamos a ver.

Ir e ver. Hoje o Senhor veio para o
meio de nós e a Santa Mãe de Deus
coloca-O diante dos nossos olhos.
Redescubramos, no ímpeto de ir e na



maravilha de ver, os segredos para
fazer verdadeiramente novo este
ano, e vencer o cansaço que te faz
instalar ou a paz falsa da sedução.

E agora, irmãos e irmãs, convido-vos
todos a olhar para Nossa Senhora.
Aclamemo-la três vezes "Santa Mãe
de Deus!", como fazia o povo de
Éfeso: Santa Mãe de Deus! Santa Mãe
de Deus! Santa Mãe de Deus!

SOLENIDADE DE MARIA
SANTÍSSIMA MÃE DE DEUS

ÂNGELUS

Queridos irmãos e irmãs, bom dia e
feliz ano novo!

O início de um novo ano é confiado a
Maria Santíssima, que hoje
celebramos como Mãe de Deus.
Nestas horas, invocamos a sua



intercessão em particular pelo Papa
Emérito Bento XVI, que ontem de
manhã deixou este mundo. Estamos
todos unidos, com um só coração e
uma só alma, dando graças a Deus
pelo dom deste servo fiel do
Evangelho e da Igreja. Vimos
recentemente na televisão, em "Sua
Immagine", toda a atividade e vida
do Papa Bento XVI.

Enquanto ainda contemplamos
Maria na gruta onde Jesus nasceu,
podemos nos perguntar: Em que
língua nos fala a Virgem Santa?
Como Maria fala? O que podemos
aprender com isso para o próximo
ano? Podemos dizer: "Nossa Senhora,
ensina-nos o que devemos fazer,
neste ano..."

De fato, se olharmos para a cena que
nos é apresentada na liturgia de hoje,
notamos que Maria não fala. Ela
acolhe com surpresa o mistério que
vive, guarda tudo no seu coração e,

https://opusdei.org/pt-br/article/especial-sobre-bento-xvi/


sobretudo, cuida do Menino, que, diz
o Evangelho, "deitado na
manjedoura" (Lc 2, 16). Este verbo
"deitar-se" significa colocar com
cuidado. E diz-nos que a própria
linguagem de Maria é a da 
maternidade: cuidar do Menino com
ternura. Esta é a grandeza de Maria:
enquanto os anjos fazem uma festa,
os pastores vêm e todos louvam a
Deus em voz alta pelo evento que
aconteceu, Maria não fala, não
entretém os convidados explicando o
que aconteceu com ela, não rouba os
holofotes – nós gostamos tanto de
roubar os holofotes! — pelo
contrário, coloca o Menino no centro,
cuidando dele com amor. Um poeta
escreveu que Maria "também sabia
ser solenemente muda, [...] porque
não quis perder de vista o seu
Deus" (A. Merini, Corpo d'amore. Un
incontro con Gesù [Corpo de amor.
Um encontro com Jesus], Milão 2001,
114).



Esta é a linguagem típica da
maternidade: a ternura do cuidado.
De fato, depois de terem carregado
no seio durante nove meses o dom de
um prodígio misterioso, as mães
continuam colocando os seus filhos
no centro de toda a atenção:
alimentam-nos, seguram-nos nos
braços, colocam-nos suavemente no
berço. Cuidado: esta é também a
linguagem da Mãe de Deus; A
linguagem de uma mãe: cuidar.

Irmãos e irmãs, como todas as mães,
Maria carrega a vida no seu seio e
assim fala-nos do nosso futuro. Mas,
ao mesmo tempo, recorda-nos que, se
queremos realmente que o novo ano
seja bom, se queremos reconstruir a
esperança, devemos abandonar as
línguas, os gestos e as decisões
inspiradas no egoísmo e aprender a
linguagem do amor, que é o cuidado.
O cuidado é uma nova linguagem,
que vai contra as linguagens do
egoísmo. Este é o compromisso:



cuidar da nossa vida – cada um de
nós deve cuidar da nossa própria
vida; cuidar do nosso tempo, da
nossa alma; cuidar da criação e do
ambiente em que vivemos; e, mais
ainda, cuidar do próximo, daqueles
que o Senhor colocou ao nosso lado,
assim como dos irmãos e irmãs que
estão em necessidade e desafiam a
nossa atenção e a nossa compaixão.
Olhando para Nossa Senhora e para o
Menino, enquanto cuidamos do
Menino, aprendemos a cuidar dos
outros, e também de nós mesmos,
cuidando da saúde interior, da vida
espiritual, da caridade.

Ao celebrarmos hoje o Dia Mundial
da Paz, recuperemos a consciência
da responsabilidade que nos foi
confiada de construir o futuro:
diante das crises pessoais e sociais
que vivemos, diante da tragédia da
guerra, "somos chamados a enfrentar
os desafios do nosso mundo com
responsabilidade e



compaixão" (Mensagem para o Dia
Mundial da Paz LVI, 5). E podemos
fazê-lo se cuidarmos uns dos outros e
se, todos juntos, cuidarmos da nossa
casa comum.

Imploremos a Maria Santíssima, Mãe
de Deus, para que nesta época,
contaminada pela desconfiança e
pela indiferença, nos torne capazes
de compaixão e de cuidado —
capazes de compaixão e de cuidado
— capazes de "mover-se e parar
diante do outro quantas vezes forem
necessárias" (Exortação Apostólica
Evangelii gaudium, 169).

Depois do Ângelus

A todos vós aqui presentes e a todos
aqueles que acompanham os meios
de comunicação social, estendo os
meus melhores parabéns pelo novo
ano. Exprimo a minha sincera
gratidão ao Presidente da República
Italiana, o Exmo. Sr. Sergio
Mattarella, invocando a

https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/20221208-messaggio-56giornatamondiale-pace2023.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/20221208-messaggio-56giornatamondiale-pace2023.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_acompa%C3%B1amiento_personal_de_los_procesos_de_crecimiento
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_acompa%C3%B1amiento_personal_de_los_procesos_de_crecimiento


prosperidade para o povo italiano;
com os mesmos parabéns também
para o Presidente do Governo.

Neste dia, que São Paulo VI quis
dedicar à oração e à reflexão pela
paz no mundo, sentimos ainda mais
forte, intolerável, o contraste da
guerra, que na Ucrânia e noutras
regiões semeia morte e destruição.
No entanto, não perdemos a
esperança, porque temos fé em Deus,
que em Jesus Cristo abriu o caminho
para a paz. A experiência da
pandemia ensina-nos que ninguém
pode ser salvo sozinho, mas que
juntos podemos percorrer caminhos
de paz e desenvolvimento.

Em todo o mundo, em todos os povos,
levanta-se o grito: não à guerra! Não
ao rearmamento! Que os recursos
sejam alocados para o
desenvolvimento: saúde,
alimentação, educação, trabalho.
Entre as inúmeras iniciativas

https://www.vatican.va/content/paul-vi/es.html


promovidas pelas comunidades
cristãs, recordo a Marcha Nacional
que teve lugar ontem em Altamura,
depois das quatro caravanas que
levaram a solidariedade à Ucrânia.
Saúdo e agradeço aos numerosos
amigos da Comunidade de
Sant'Egidio, que vieram também este
ano para testemunhar o seu
compromisso pela "paz em todas as
terras", aqui e em muitas cidades do
mundo. Obrigado, queridos irmãos e
irmãs de Sant'Egidio!

Saúdo as duas bandas da Virgínia e
do Alabama, nos Estados Unidos da
América — depois queremos ouvir
de vós! — saúdo os jovens do
Movimento Regnum Christi —
obrigado! Eles se fazem ouvir! — de
vários países da América e da
Europa; assim como aos meninos e
famílias da Comunidade do
Cenáculo, com uma bênção para
Madre Elvira e para todas as
comunidades.



Desejo a todos um feliz domingo e
um feliz ano novo. Não vos esqueçais
de rezar por mim. Bom almoço e até
breve.

SANTA MISSA DA SOLENIDADE DA
EPIFANIA DO SENHOR

HOMILIA DO PAPA FRANCISCO

Basílica de São Pedro

Sexta-feira, 6 de janeiro de 2023

Como uma estrela que se levanta (cf. 
Nm 24, 17), Jesus vem iluminar todos
os povos e clarear as noites da
humanidade. Com os Magos,
erguendo o olhar para o céu, hoje
também nós nos perguntamos:
“Onde está aquele que acaba de
nascer?” (Mt 2, 2). Por outras
palavras, qual é o lugar onde



podemos procurar e encontrar o
Senhor de todos nós?

Pela experiência dos Magos,
compreendemos que o primeiro
“lugar” onde Ele gosta de ser
procurado é a inquietação que se
interroga. A aventura fascinante
destes sábios do Oriente ensina-nos
que a fé não nasce dos nossos
méritos nem de raciocínios teóricos,
mas é dom de Deus. A sua graça
ajuda-nos a despertar da apatia e a
dar espaço às perguntas importantes
da vida, perguntas que nos fazem
sair da presunção de ter tudo em
ordem, abrindo-nos para aquilo que
nos supera. A primeira coisa que
vemos nos Magos é esta: a
inquietação de quem se interroga.
Habitados por uma profunda
nostalgia do infinito, perscrutam o
céu e deixam-se maravilhar pelo
fulgor de uma estrela, representando
assim a tensão para o transcendente
que anima o caminho das



civilizações e a busca incessante do
nosso coração. De fato, aquela estrela
deixa no coração deles precisamente
uma pergunta: Onde está aquele que
acaba de nascer?

Irmãos e irmãs, o caminho da fé tem
início quando damos espaço, com a
graça de Deus, à inquietude que nos
mantém acordados; quando nos
deixamos interrogar, quando não
nos contentamos com a
tranquilidade dos nossos hábitos,
mas envolvemo-nos nos desafios de
cada dia; quando deixamos de nos
manter num espaço neutro e
decidimos habitar os espaços
incômodos da vida, feitos de relações
com os outros, surpresas,
imprevistos, projetos a levar por
diante, sonhos a realizar, medos a
enfrentar, sofrimentos que escavam
na carne. Nesses momentos,
levantam-se do nosso coração as
perguntas irreprimíveis que nos
abrem à busca de Deus: Para mim,



onde está a felicidade? Onde está a
vida plena a que aspiro? Onde está
aquele amor que não passa, não
conhece ocaso, não se rompe nem
mesmo diante de fragilidades,
fracassos e traições? Quais são as
oportunidades escondidas dentro das
minhas crises e tribulações?

Sucede, porém, que o clima que
respiramos diariamente oferece
“tranquilizantes da alma”, paliativos
para a insensibilizar, para
insensibilizar a nossa inquietude e
apagar tais perguntas. Desde os
produtos do consumismo até às
seduções do prazer, desde os debates
elevados a espetáculo até à idolatria
do bem-estar… tudo parece dizer-
nos: não pense demais, deixa correr,
goza a vida! Muitas vezes
procuramos guardar o coração no
cofre da comodidade – sim, guardar
o coração no cofre da comodidade –
mas, se os Magos tivessem feito
assim, nunca teriam encontrado o



Senhor. Insensibilizar o coração,
insensibilizar a alma para pôr termo
à inquietação: este é o perigo. Com
efeito, Deus habita nas nossas
perguntas inquietas; com elas,
“procuramo-Lo como a noite procura
a aurora (...). Ele está no silêncio que
nos turba diante da morte e do fim
de todas as grandezas humanas; está
na necessidade de justiça e amor que
trazemos dentro de nós. Ele é o
Mistério santo que vem ao encontro
da nostalgia do Totalmente Outro,
nostalgia de justiça perfeita e
consumada, de reconciliação, de
paz” (C. M. Martini, Ao Encontro do
Senhor Ressuscitado: o âmago do
espírito cristão, Cinisello Balsamo
2012, 66). Concluindo, o primeiro
lugar é este: a inquietação que se
interroga. Não tenhamos medo de
entrar nesta inquietude que gera
perguntas: são estas precisamente as
estradas que nos levam a Jesus.



O segundo lugar onde podemos
encontrar o Senhor é o risco do
caminho. De fato, os interrogativos,
mesmo espirituais, podem induzir à
frustração e desolação, se não nos
puserem a caminho, se não dirigirem
o nosso movimento interior para o
rosto de Deus e a beleza da sua
Palavra. O peregrinar dos Magos, “o
seu peregrinar exterior – disse Bento
XVI – era expressão deste estar
interiormente a caminho, da
peregrinação interior do seu
coração” (Homilia na Missa da
Epifania, 06/I/2013). Na realidade, os
Magos não se detêm a olhar o céu e
contemplar a luz da estrela, mas
aventuram-se numa viagem
arriscada que não prevê, ao partir,
estradas seguras nem roteiro
definido. Pretendem descobrir quem
é o Rei dos Judeus, onde nasceu, onde
podem encontrá-Lo. Para isso
interpelam Herodes; e este, por sua
vez, convoca os sumos sacerdotes e
os escribas do povo que



esquadrinham as Escrituras. Os
Magos estão a caminho: a maior
parte dos verbos que descrevem as
suas ações são verbos de movimento.

O mesmo vale para a nossa fé: sem
um contínuo caminhar e um diálogo
constante com o Senhor, sem escuta
da Palavra, nem perseverança,
aquela não pode crescer. Não basta
ter algumas ideias sobre Deus nem
qualquer oração que acalma a
consciência; é preciso fazer-se
discípulo seguindo Jesus e o seu
Evangelho, falar de tudo com Ele na
oração, procurá-Lo nas situações do
dia a dia e no rosto dos irmãos.
Desde Abraão que se pôs a caminho
para uma terra desconhecida até aos
Magos que se movem seguindo a
estrela, a fé é um caminho, a fé é
uma peregrinação, a fé é uma
história de partidas sucessivas.
Nunca o esqueçamos: a fé é um
caminho, uma peregrinação, uma
história de partidas sucessivas.



Recordemo-nos disto: a fé não cresce,
se permanecer estática; não podemos
encerrá-la em qualquer
devoçãozinha pessoal, nem fechar
dentro das paredes das igrejas, mas é
preciso trazê-la para fora, vivê-la em
caminho constante rumo a Deus e
aos irmãos. Perguntemo-nos hoje:
Estou caminhando para o Senhor da
vida, para que Se torne o Senhor da
minha vida? Jesus, quem sois Vós
para mim? Para onde me chamais,
que pedis à minha vida? Que opções
me convidais a fazer em prol dos
outros?

Após a inquietação que se interroga e 
o risco do caminho, o terceiro lugar
onde se pode encontrar o Senhor é a
maravilha da adoração. No termo de
um longo percurso e uma busca
cansativa, os Magos entraram na
casa, “viram o menino com Maria,
sua mãe. Prostrando-se, adoraram-
No” (Mt 2, 11). Este é o ponto
decisivo: as nossas inquietudes, as



nossas perguntas, os caminhos
espirituais e as práticas da fé devem
convergir para a adoração do
Senhor. Aí encontram o seu centro
fontal, porque tudo nasce daqui, pois
é o Senhor que suscita em nós o
sentir, o agir e o operar. Tudo nasce e
tudo culmina aqui, porque o fim de
cada coisa não é alcançar uma meta
pessoal e receber glória para si
mesmo, mas encontrar Deus e
deixar-se abraçar pelo seu amor, que
dá fundamento à nossa esperança,
liberta-nos do mal, abre-nos ao amor
pelos outros, torna-nos pessoas
capazes de construir um mundo mais
justo e mais fraterno. De nada
adianta agitar-nos pastoralmente, se
não colocamos Jesus no centro,
adorando-O. A maravilha da
adoração. Aqui aprendemos a estar
diante de Deus, não tanto para pedir
ou fazer qualquer coisa, mas apenas
para nos determos em silêncio
abandonando-nos ao seu amor, para
nos deixarmos conquistar e



regenerar pela sua misericórdia. De
fato, rezamos muitas vezes, pedimos
coisas, refletimos... mas
habitualmente falta-nos a oração de
adoração. Perdemos o sentido de
adorar, porque perdemos a
inquietação que se interroga e
perdemos a coragem de avançar por
entre os riscos do caminho. Hoje o
Senhor convida-nos a fazer como os
Magos: como os Magos, prostremo-
nos, rendamo-nos a Deus na
maravilha da adoração. Adoremos a
Deus e não o nosso eu; adoremos a
Deus e não os falsos ídolos que nos
seduzem com o fascínio do prestígio
e do poder, com o fascínio das falsas
notícias; adoremos a Deus para não
nos prostrarmos diante das coisas
que passam e das lógicas sedutoras,
mas vazias, do mal.

Irmãos, irmãs, abramos o coração à
inquietude, peçamos a coragem para
avançar no caminho e terminemos
na adoração. Não tenhamos medo! É



o percurso dos Magos; é o percurso
de todos os santos da história:
acolher as inquietudes, pôr-se a
caminho e adorar.

Irmãos, irmãs, não deixemos que se
apague em nós a inquietação que se
interroga; não interrompamos o
nosso caminho cedendo à apatia ou à
comodidade; e, encontrando o
Senhor, rendamo-nos à maravilha da
adoração. Então descobriremos a
existência duma luz que ilumina
mesmo as noites mais escuras: é
Jesus. Ele é a estrela resplandecente
da manhã, o sol de justiça, o fulgor
misericordioso de Deus, que ama
todo o homem nos vários povos da
terra.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tempo-de-

https://opusdei.org/pt-br/article/tempo-de-natal-2022-2023-com-o-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-br/article/tempo-de-natal-2022-2023-com-o-papa-francisco/


natal-2022-2023-com-o-papa-francisco/
(17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tempo-de-natal-2022-2023-com-o-papa-francisco/

	Tempo de Natal 2022-2023 com o Papa Francisco

