
opusdei.org

Temperança

A temperança é esta proteção e
amparo, que nos permite
manter o equilíbrio necessário
para ajudar os outros e ser
felizes. É a virtude cardeal que
nos ajuda a usufruir dos bens
com liberdade, sem permitir
que nos dominem ou
escravizem.

30/04/2019

Consiste em uma harmonia interior
que possibilita à pessoa escolher
bem. Virtude cardeal que nos ajuda a
usufruir dos bens com liberdade,



sem permitir que nos dominem ou
escravizem. O Papa Francisco diz
que: “temperança é sentido da
medida[1]”.

A temperança permite que nossa
vida não perca o Norte que aponta
sempre para Deus. Trata-se de
acertar nas ações, tendo claro o
objetivo da nossa vida, alcançar o
Céu, ser felizes. Se os vícios ou a
avareza monopolizam a vida das
pessoas, elas perdem de vista o fim
para o qual nasceram, que é amar,
amar a Deus sobre todas as coisas e
aos outros por Deus, fazer o bem.

Alcançar o equilíbrio e a harmonia
interior é difícil, por causa da ferida
do pecado original. As inclinações
para os bens criados podem chegar a
ser muito fortes. Quando as pessoas
se deixam arrastar pelas tentações,
ficam encolhidas, sentem-se atraídas
por metas que, uma vez alcançadas,
não proporcionam a felicidade



esperada. Assim, o homem se
encontra cego diante do horizonte e
não caminha, não cresce, não
alcança o fim para o qual Deus o
chama.

A temperança é esta proteção e
amparo, que nos permite manter o
equilíbrio necessário para ajudar os
outros e ser felizes. Às vezes,
algumas atividades, costumes, 
hobbies que em si são bons, se
tornam indispensáveis e lhes
dedicamos atenção e tempo
excessivos; de alguma forma, nos
atam ou nos impedem de dedicar-nos
a deveres mais importantes.

Coração inquieto

Para que possamos escolher o bem
em cada momento, temos de
consentir a ação de Deus em nossa
vida. “Um homem que está distante
de Deus está também afastado de si
mesmo, alienado de si próprio, e só
pode reencontrar-se encontrando-se



com Deus. Assim chega também a si,
ao seu verdadeiro eu, à sua
verdadeira identidade”[2]. Buscar a
Deus com as decisões e as escolhas é
a manifestação mais clara do nosso
compromisso com Ele, e o canal certo
para que Ele atue em nós, e a sua
graça nos transforme.

A experiência de Santo Agostinho é
muito eloquente, com uma afirmação
muito famosa do inicio das 
Confissões (autobiografia espiritual
escrita em louvor a Deus): “nos
fizeste para ti, e nosso coração está
inquieto enquanto não encontrar em
ti descanso” (I,1,1). A escolha do bem,
o exercício da temperança, se baseia
no plano que Deus escreveu em
nossos corações.

Depois do jovem rico se recusar a
deixar os seus bens, Jesus disse aos
seus discípulos que “dificilmente
entrará um rico no reino dos
céus” (Mt 19, 23). Eles se



surpreendem; talvez nós também
possamos nos assombrar por uma
negativa dessas diante da chamada
de Deus. O mal começa quando
aparece a cobiça, o amor sem medida
ao dinheiro, quando se deseja ter
sempre mais, de um modo
irrefreável para fins próprios, luxos e
caprichos. O desejo de possuir muitos
celeiros perverte o coração dos
homens. O lugar que deveria ser
ocupado por Deus se preenche agora
com o dinheiro, os bens materiais se
converteram em mal. É uma espécie
de epidemia que afeta a todos:
grandes e pequenos, homens e
mulheres, ao quem tem e ao que
carece de tudo.

O amor às riquezas é parecido à água
salgada; quanto mais bebermos, mais
sede teremos. O desejo exagerado de 
possuir mais nunca tem fim, nunca
satisfaz e leva à infelicidade.
Tentamos preencher com bens
materiais um vazio interior, e isso é



impossível. O nosso coração foi feito
para Deus e só Ele poderá preenchê-
lo.

O bom uso da riqueza

Com grande facilidade, a abundância
de bens faz esquecer que a vida é
caminho. O poeta de Castela fala
assim: “Este mundo ameno é/ se bem
usássemos dele/ qual devemos,/ pois
segundo nossa fé/ somente ganhar
aquele/ pretendemos”[3]. Recordar
com frequência o objetivo da nossa
vida, para não esquecermos o seu
sentido, nos ajudará a saber fazer a
escolha certa em cada momento.

No mundo dos negócios nem sempre
é fácil encontrar a opção mais
adequada. A este respeito escreveu 
Dom Javier Echevarría: “Aqueles que
se dedicam à empresa, naturalmente
têm de buscar obter lucros
econômicos razoáveis, como justa
retribuição por seus esforços e pelo
serviço que prestam à sociedade.

https://opusdei.org/pt-br/article/biografia-y-fotos-de-mons-javier-echevarria/


Mas têm de evitar a tentação de
buscar o dinheiro, o poder ou o
sucesso profissional acima de tudo
(...). O dinheiro – como o poder, o
sucesso profissional ou o prestígio – é
só um instrumento; não deve se
tornar um fim. Só Deus, a busca de
sua glória, constitui o fim – o único
Fim, com maiúscula – digno do
homem. Por isso – e não seria bom
esquecer – o próprio Jesus que louva
o nobre uso das riquezas, reprova a
atitude de um homem néscio, que ao
receber alguns benefícios
imponentes, não pensa nem nos
outros, nem na sua alma”[4].

“O supérfluo dos ricos é o necessário
dos pobres. Possuem bens alheios os
que possuem bens supérfluos”[5]. As
grandes diferenças sociais e
econômicas que existem estão
reclamando a generosidade dos que
têm mais. Só assim a injustiça pode ir
desaparecendo. Fechar os olhos
diante da miséria que tantas famílias



sofrem, diante da fome de milhares
de crianças, diante das carências que
as pessoas próximas e afastadas
sofrem, é uma injustiça tão grande
que não pode ser medida.

A dificuldade para entrar no Reino
dos Céus, a que Jesus se refere, só
diminui e é resolvida através da
solidariedade com os pobres.

Comer e beber razoavelmente

O Senhor concedeu a Adão e Eva
todas as ervas aromáticas que há
sobre a terra e as árvores que
produzem frutos de semente para
que lhes servissem de alimento[6].
Com simplicidade, Deus mostrou a
necessidade de alimento para todos
os seres vivos, homens e animais.
“Jesus não é indiferente à fome dos
homens, às suas necessidades
corporais, mas situa tudo isso no
contexto correto e confere-lhe a
devida ordem”[7].



Deus ordenou ao homem que
cultivasse a terra para alimentar-se
e, como toda a criação, isso é algo
querido por Deus, bom em si mesmo.
No entanto, a história e o presente
oferecem espetáculos e
acontecimentos que parecem
desmentir esta afirmação tão
natural. Porque, ao idolatrar a
comida, pode-se chegar ao extremo
luxo e comer e beber até a fartura,
sem dizer chega, apesar dos danos
para a saúde.

A Sagrada Escritura fala do vinho
que alegra o coração do homem[8], e
sabemos que é verdade. No entanto,
ao beber demais, o homem atua
contra si mesmo, não só porque
prejudica a sua saúde, mas pelos
efeitos da embriaguez: embota os
sentidos, impede a relação com os
outros, provoca violência, degrada e,
se ela se torna um vício, impede o
trabalho e o cuidado dos outros. No
final, a pessoa não pode viver sem a



bebida e esta dependência produz
um forte desprezo por si mesma.

Este é o conselho de São Paulo:
“Procedamos honestamente, como
em pleno dia: nada de orgias e
bebedeiras, nada de orgias e
imoralidades, nem de contendas e
rivalidades. Pelo contrário, revesti-
vos do Senhor Jesus Cristo e não
atendais aos desejos e paixões da
vida carnal” (Rm 13, 13-14).

Comprar por capricho

“Contenta-te com o que basta para
passar a vida sóbria e
temperadamente”[9]. Um conselho
para os cristãos de todos os tempos e
para todos, válido muito
especialmente para a nossa
sociedade de consumo.

É fácil deixar-se fascinar pela
infinidade de produtos que são
anunciados: mercados e mostruários
oferecem e apresentam como



necessários produtos ou serviços
onde muitos colocam sua felicidade.

É necessário viver e ensinar os filhos
a prescindir de coisas supérfluas, a
não criar necessidades, a contentar-
se com o que têm: é melhor
compartilhar com eles o tempo de
descanso, estar perto e acessíveis,
brincar com os pequenos, escutar e
compreender os mais velhos.

“Olhai como crescem os lírios... eu
vos digo: nem Salomão, em toda a
sua glória, jamais se vestiu como um
só dentre eles... não fiqueis ansiosos
com o que comer ou beber. Não vos
inquieteis! Os pagãos deste mundo é
que vivem procurando todas essas
coisas, mas o vosso Pai sabe que
delas precisais” (Lc 12,27-29).

Aprender a não zangar-se; ter
empatia

A ira também se dirige contra a
temperança, é uma reação



descontrolada. As pessoas que ficam
bravas com violência prejudicam e
tornam amarguradas as pessoas que
estão ao seu redor; às vezes as suas
reações surgem por questões banais.
Bastaria que olhassem mais ao seu
redor, e que fossem um pouco mais
razoáveis, mais inteligentes, para ter
empatia e compreender que esse
comportamento está fora de lugar e
sem sintonia.

A ira também pode permanecer
oculta: não aparece, mas
interiormente se converte em rancor.
Assim, existem pessoas que
conservam durante muito tempo a
recordação da injúria recebida.

Em algumas ocasiões, o desejo de
conforto leva a reagir mal diante de
um pequeno esforço. Depois
percebemos que a ira não serve para
nada e que teria sido melhor não
ficar com raiva.



Um sábio da antiguidade se fez essas
perguntas sobre aborrecimentos
tolos: “Pois qual o motivo para que
nos deixe em fúria a tosse de alguém
ou um espirro, uma mosca espantada
com pouco cuidado, um cão à nossa
frente ou a chave que caiu das mãos
de um escravo descuidado? Irá
tolerar com calma os insultos de um
concidadão e as injúrias lançadas
numa assembleia popular ou na
cúria essa pessoa cujos ouvidos o
ruído de um banco arrastado
ofende? Irá suportar a fome e a sede
de uma expedição militar no verão
esse que se enfurece com o escravo
que dissolve mal o gelo?”[10].

Tudo é questão de refletir, não dar
importância ao que nos incomoda,
parar de pensar no que nos irrita e
tentar esquecer logo.

Também aprendemos de Jesus Cristo
que existem causas justas para a
cólera: quando entrou no templo e



contemplou o mercado fraudulento
instalado lá, derrubou as mesas e
expulsou com violência os cambistas
e vendedores[11]. É o mesmo Deus
gentil, cheio de bondade, que dá
atenção às crianças que brincam ao
seu redor.

Valor exemplar da temperança

O exercício da temperança fica
evidente aos olhos dos outros: o
contato próximo com as pessoas que
exercem essa virtude mostra que são
homens e mulheres muito livres,
pessoas que não estão ligadas às
riquezas, aos prazeres, ao conforto, à
fama.

“Buscai as coisas do alto, onde Cristo
está entronizado à direita de Deus;
cuidai das coisas do alto, não do que
é da terra” (Col 3, 1-2). Aqueles que
puseram o coração no verdadeiro
tesouro gozam da alegria e da paz
que as coisas da terra não podem
dar. Portanto são pessoas atraentes,



convincentes: sem ostentação, sem
chamar a atenção, seus atos indicam
que há mais felicidade em dar do que
receber, em viver desprendidos do
que se esforçar para entesourar, em
superar a inclinação ao prazer do
que em serem escravos das
tendências mais baixas.

A temperança é virtude muito
visível, seus atos são evidentes para
os outros, mesmo que não sejam
impressionantes; a sobriedade é o
espelho em que se descobre uma
vida plena e livre: atrás dela se vê
alguém que escolheu não viver como
uma ave de criação, mas voar como
as águias[12], perto de Deus.

Os cristãos, neste contexto, podem
ser – Deus quer que sejam –reflexo
vivo de Jesus Cristo, que nasceu e
viveu pobre, usava uma túnica de
boa qualidade, comeu e bebeu com
pessoas de todas as condições, em
ocasiões não tinha um teto onde



dormir, alguns dias não tinha tempo
nem para comer. Jesus não montou a
cavalo, mas em burro e percorreu a
pé os caminhos da Palestina de norte
a sul. Quando falou de felicidade e
bem-aventurança nomeou os pobres,
os pacíficos, os limpos de coração, os
que choram, os misericordiosos...
“Alegrai-vos e exultai, porque é
grande a vossa recompensa nos
céus” (Mt 5, 12).

Capítulo Temperança do livro de a F.
FERNÁNDEZ CARVAJAL, Pasó
haciendo el bien, Palavra. 2016

[1] Francisco, Discurso, 31 de março
de 2014.

[2] Bento XVI, Audiência, 30 de
Janeiro de 2008.

[3] Jorge Manrique, Coplas pela
morte de seu pai, 6.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/march/documents/papa-francesco_20140331_capitolo-generale-salesiani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/march/documents/papa-francesco_20140331_capitolo-generale-salesiani.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2008/documents/hf_ben-xvi_aud_20080130.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2008/documents/hf_ben-xvi_aud_20080130.html


[4] Javier Echevarría, Dirigir
empresas con sentido cristiano, p. 49.

[5] Santo Agostinho, Comentários
sobre o Salmo 147.

[6] Gn 1,29.

[7] Bento XVI, Jesus de Nazaré I, p.
44-45.

[8] Sl 104,14.

[9] São Josemaria Escrivá, Caminho,
n. 631.

[10] Sêneca, Sobre a ira, II, XXV.

[11] Cf. Jo 2, 13-25.

[12] Cf. São Josemaria Escrivá, 
Caminho, n. 7.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

https://opusdei.org/pt-br/article/temperanca/


opusdei.org/pt-br/article/temperanca/
(13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/temperanca/

	Temperança

