opusdei.org

Temperanca

A temperanca € esta protecao e
amparo, que nos permite
manter o equilibrio necessario
para ajudar os outros e ser
felizes. E a virtude cardeal que
nos ajuda a usufruir dos bens
com liberdade, sem permitir
que nos dominem ou
escravizem.

30/04/2019

Consiste em uma harmonia interior
que possibilita a pessoa escolher
bem. Virtude cardeal que nos ajuda a
usufruir dos bens com liberdade,



sem permitir que nos dominem ou
escravizem. O Papa Francisco diz
que: “temperanca € sentido da
medida[1]”.

A temperanca permite que nossa
vida ndo perca o Norte que aponta
sempre para Deus. Trata-se de
acertar nas acoes, tendo claro o
objetivo da nossa vida, alcancar o
Céu, ser felizes. Se os vicios ou a
avareza monopolizam a vida das
pessoas, elas perdem de vista o fim
para o qual nasceram, que € amar,
amar a Deus sobre todas as coisas e
aos outros por Deus, fazer o bem.

Alcangar o equilibrio e a harmonia
interior é dificil, por causa da ferida
do pecado original. As inclinacdes
para os bens criados podem chegar a
ser muito fortes. Quando as pessoas
se deixam arrastar pelas tentacoes,
ficam encolhidas, sentem-se atraidas
por metas que, uma vez alcangadas,
ndo proporcionam a felicidade



esperada. Assim, o homem se
encontra cego diante do horizonte e
ndo caminha, ndo cresce, nao
alcanca o fim para o qual Deus o
chama.

A temperanca € esta protecdo e
amparo, que nos permite manter o
equilibrio necessario para ajudar os
outros e ser felizes. As vezes,
algumas atividades, costumes,
hobbies que em si sdo bons, se
tornam indispensaveis e lhes
dedicamos atencdo e tempo
excessivos; de alguma forma, nos
atam ou nos impedem de dedicar-nos
a deveres mais importantes.

Coracao inquieto

Para que possamos escolher o bem
em cada momento, temos de
consentir a acdo de Deus em nossa
vida. “Um homem que esta distante
de Deus esta também afastado de si
mesmo, alienado de si proprio, e s6
pode reencontrar-se encontrando-se



com Deus. Assim chega também a si,
ao seu verdadeiro eu, a sua
verdadeira identidade”[2]. Buscar a
Deus com as decisdes e as escolhas é
a manifestacdo mais clara do nosso
compromisso com Ele, e o canal certo
para que Ele atue em nés, e a sua
graca nos transforme.

A experiéncia de Santo Agostinho é
muito eloquente, com uma afirmacao
muito famosa do inicio das
Confissoes (autobiografia espiritual
escrita em louvor a Deus): “nos
fizeste para ti, e nosso coragao esta
inquieto enquanto ndo encontrar em
ti descanso” (I,1,1). A escolha do bem,
0 exercicio da temperanca, se baseia
no plano que Deus escreveu em
nossos coragoes.

Depois do jovem rico se recusar a
deixar os seus bens, Jesus disse aos
seus discipulos que “dificilmente
entrara um rico no reino dos

céus” (Mt 19, 23). Eles se



surpreendem; talvez nos também
possamos nos assombrar por uma
negativa dessas diante da chamada
de Deus. O mal comeca quando
aparece a cobica, o amor sem medida
ao dinheiro, quando se deseja ter
sempre mais, de um modo
irrefredvel para fins proprios, luxos e
caprichos. O desejo de possuir muitos
celeiros perverte o coracdo dos
homens. O lugar que deveria ser
ocupado por Deus se preenche agora
com o dinheiro, os bens materiais se
converteram em mal. £ uma espécie
de epidemia que afeta a todos:
grandes e pequenos, homens e
mulheres, ao quem tem e ao que
carece de tudo.

O amor as riquezas é parecido a agua
salgada; quanto mais bebermos, mais
sede teremos. O desejo exagerado de
possuir mais nunca tem fim, nunca
satisfaz e leva a infelicidade.
Tentamos preencher com bens
materiais um vazio interior, e isso é



impossivel. O nosso coracao foi feito
para Deus e sO Ele podera preenché-
lo.

O bom uso da riqueza

Com grande facilidade, a abundancia
de bens faz esquecer que a vida é
caminho. O poeta de Castela fala
assim: “Este mundo ameno é/ se bem
usassemos dele/ qual devemos,/ pois
segundo nossa fé/ somente ganhar
aquele/ pretendemos”[3]. Recordar
com frequéncia o objetivo da nossa
vida, para ndo esquecermos o seu
sentido, nos ajudara a saber fazer a
escolha certa em cada momento.

No mundo dos negdcios nem sempre
é facil encontrar a op¢ao mais
adequada. A este respeito escreveu
Dom Javier Echevarria: “Aqueles que
se dedicam a empresa, naturalmente
tém de buscar obter lucros
econdmicos razoaveis, como justa
retribuicdo por seus esforcos e pelo
servico que prestam a sociedade.


https://opusdei.org/pt-br/article/biografia-y-fotos-de-mons-javier-echevarria/

Mas tém de evitar a tentacdo de
buscar o dinheiro, o poder ou o
sucesso profissional acima de tudo
(...). O dinheiro — como o poder, o
sucesso profissional ou o prestigio — é
s6 um instrumento; ndo deve se
tornar um fim. Sé Deus, a busca de
sua gloria, constitui o fim — o Unico
Fim, com maiuscula - digno do
homem. Por isso — e ndo seria bom
esquecer — 0 proprio Jesus que louva
0 nobre uso das riquezas, reprova a
atitude de um homem néscio, que ao
receber alguns beneficios
imponentes, ndo pensa nem nos
outros, nem na sua alma”[4].

“O supérfluo dos ricos € o necessario
dos pobres. Possuem bens alheios os
que possuem bens supérfluos”[5]. As
grandes diferencas sociais e
econdmicas que existem estao
reclamando a generosidade dos que
tém mais. SO assim a injustica pode ir
desaparecendo. Fechar os olhos
diante da miséria que tantas familias



sofrem, diante da fome de milhares
de criancas, diante das caréncias que
as pessoas proximas e afastadas
sofrem, é uma injustica tao grande
que ndo pode ser medida.

A dificuldade para entrar no Reino
dos Céus, a que Jesus se refere, s6
diminui e é resolvida através da
solidariedade com os pobres.

Comer e beber razoavelmente

O Senhor concedeu a Adao e Eva
todas as ervas aromaticas que ha
sobre a terra e as arvores que
produzem frutos de semente para
que lhes servissem de alimento[6].
Com simplicidade, Deus mostrou a
necessidade de alimento para todos
0s seres vivos, homens e animais.
“Jesus ndo € indiferente a fome dos
homens, as suas necessidades
corporais, mas situa tudo isso no
contexto correto e confere-lhe a
devida ordem”[7].



Deus ordenou ao homem que
cultivasse a terra para alimentar-se
e, como toda a criagao, isso é algo
querido por Deus, bom em si mesmo.
No entanto, a histéria e o presente
oferecem espetaculos e
acontecimentos que parecem
desmentir esta afirmacdo tdo
natural. Porque, ao idolatrar a
comida, pode-se chegar ao extremo
luxo e comer e beber até a fartura,
sem dizer chega, apesar dos danos
para a saude.

A Sagrada Escritura fala do vinho
que alegra o coracdo do homem[8], e
sabemos que é verdade. No entanto,
ao beber demais, o homem atua
contra si mesmo, ndo so porque
prejudica a sua saude, mas pelos
efeitos da embriaguez: embota os
sentidos, impede a relacdo com os
outros, provoca violéncia, degrada e,
se ela se torna um vicio, impede o
trabalho e o cuidado dos outros. No
final, a pessoa ndo pode viver sem a



bebida e esta dependéncia produz
um forte desprezo por si mesma.

Este é o conselho de Sao Paulo:
“Procedamos honestamente, como
em pleno dia: nada de orgias e
bebedeiras, nada de orgias e
imoralidades, nem de contendas e
rivalidades. Pelo contrario, revesti-
vos do Senhor Jesus Cristo e ndo
atendais aos desejos e paixdes da
vida carnal” (Rm 13, 13-14).

Comprar por capricho

“Contenta-te com o que basta para
passar a vida sobria e
temperadamente”[9]. Um conselho
para os cristdos de todos os tempos e
para todos, valido muito
especialmente para a nossa
sociedade de consumo.

E facil deixar-se fascinar pela
infinidade de produtos que sdo
anunciados: mercados e mostruarios
oferecem e apresentam como



necessarios produtos ou servigos
onde muitos colocam sua felicidade.

E necessdrio viver e ensinar os filhos
a prescindir de coisas supérfluas, a
ndo criar necessidades, a contentar-
se com o que tém: é melhor
compartilhar com eles o tempo de
descanso, estar perto e acessiveis,
brincar com os pequenos, escutar e
compreender os mais velhos.

“Olhai como crescem os lirios... eu
vos digo: nem Salomado, em toda a
sua gloria, jamais se vestiu como um
so dentre eles... ndo fiqueis ansiosos
com o que comer ou beber. Nao vos
inquieteis! Os pagaos deste mundo é
que vivem procurando todas essas
coisas, mas o vosso Pai sabe que
delas precisais” (Lc 12,27-29).

Aprender a ndo zangar-se; ter
empatia

A ira também se dirige contra a
temperanca, € uma reacao



descontrolada. As pessoas que ficam
bravas com violéncia prejudicam e
tornam amarguradas as pessoas que
estdo ao seu redor; as vezes as suas
reacOes surgem por questdes banais.
Bastaria que olhassem mais ao seu
redor, e que fossem um pouco mais
razoaveis, mais inteligentes, para ter
empatia e compreender que esse
comportamento esta fora de lugar e
sem sintonia.

A ira também pode permanecer
oculta: ndo aparece, mas
interiormente se converte em rancor.
Assim, existem pessoas que
conservam durante muito tempo a
recordacdo da injuria recebida.

Em algumas ocasides, o desejo de
conforto leva a reagir mal diante de
um pequeno esforco. Depois
percebemos que a ira ndo serve para
nada e que teria sido melhor néo
ficar com raiva.



Um sabio da antiguidade se fez essas
perguntas sobre aborrecimentos
tolos: “Pois qual o motivo para que
nos deixe em furia a tosse de alguém
ou um espirro, uma mosca espantada
com pouco cuidado, um cdo a nossa
frente ou a chave que caiu das maos
de um escravo descuidado? Ira
tolerar com calma os insultos de um
concidaddo e as injurias lancadas
numa assembleia popular ou na
curia essa pessoa cujos ouvidos o
ruido de um banco arrastado
ofende? Ira suportar a fome e a sede
de uma expedicao militar no verdo
esse que se enfurece com o escravo
que dissolve mal o gelo?”[10].

Tudo é questdo de refletir, ndo dar
importancia ao que nos incomoda,
parar de pensar no que nos irrita e
tentar esquecer logo.

Também aprendemos de Jesus Cristo
que existem causas justas para a
colera: quando entrou no templo e



contemplou o mercado fraudulento
instalado 14, derrubou as mesas e
expulsou com violéncia os cambistas
e vendedores[11]. £ 0 mesmo Deus
gentil, cheio de bondade, que da
atencdo as criancas que brincam ao
seu redor.

Valor exemplar da temperanca

O exercicio da temperanca fica
evidente aos olhos dos outros: o
contato préoximo com as pessoas que
exercem essa virtude mostra que sdo
homens e mulheres muito livres,
pessoas que nao estdo ligadas as
riquezas, aos prazeres, ao conforto, a
fama.

“Buscai as coisas do alto, onde Cristo
esta entronizado a direita de Deus;
cuidai das coisas do alto, ndo do que
é da terra” (Col 3, 1-2). Aqueles que
puseram o coracdo no verdadeiro
tesouro gozam da alegria e da paz
que as coisas da terra ndo podem
dar. Portanto sdo pessoas atraentes,



convincentes: sem ostentacdo, sem
chamar a atencdo, seus atos indicam
que ha mais felicidade em dar do que
receber, em viver desprendidos do
que se esforcar para entesourar, em
superar a inclinacéo ao prazer do
que em serem escravos das
tendéncias mais baixas.

A temperanca € virtude muito
visivel, seus atos sdo evidentes para
0s outros, mesmo que nao sejam
impressionantes; a sobriedade € o
espelho em que se descobre uma
vida plena e livre: atras dela se vé
alguém que escolheu ndo viver como
uma ave de criacdo, mas voar como
as aguias[12], perto de Deus.

Os cristaos, neste contexto, podem
ser — Deus quer que sejam -reflexo
vivo de Jesus Cristo, que nasceu e
viveu pobre, usava uma tunica de
boa qualidade, comeu e bebeu com
pessoas de todas as condic¢des, em
ocasides nao tinha um teto onde



dormir, alguns dias ndo tinha tempo
nem para comer. Jesus ndo montou a
cavalo, mas em burro e percorreu a
pé os caminhos da Palestina de norte
a sul. Quando falou de felicidade e
bem-aventuranca nomeou os pobres,
os pacificos, os limpos de coragao, 0s
que choram, os misericordiosos...
“Alegrai-vos e exultai, porque é
grande a vossa recompensa nos
céus” (Mt 5, 12).

Capitulo Temperanca do livro de a F.
FERNANDEZ CARVAJAL, Pasé
haciendo el bien, Palavra. 2016

[1] Francisco, Discurso, 31 de marc¢o
de 2014.

[2] Bento XVI, Audiéncia, 30 de
Janeiro de 2008.

[3] Jorge Manrique, Coplas pela
morte de seu pai, 6.


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/march/documents/papa-francesco_20140331_capitolo-generale-salesiani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/march/documents/papa-francesco_20140331_capitolo-generale-salesiani.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2008/documents/hf_ben-xvi_aud_20080130.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2008/documents/hf_ben-xvi_aud_20080130.html

[4] Javier Echevarria, Dirigir
empresas con sentido cristiano, p. 49.

[5] Santo Agostinho, Comentarios
sobre o Salmo 147.

[6] Gn 1,29.

[7] Bento XVI, Jesus de Nazaré I, p.
44-45,

[8] S1104,14.

[9] Sdo Josemaria Escriva, Caminho,
n. 631.

[10] Séneca, Sobre a ira, II, XXV.
[11] Cf. Jo 2, 13-25.

[12] Cf. Sdo Josemaria Escriva,
Caminho, n. 7.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://


https://opusdei.org/pt-br/article/temperanca/

opusdei.org/pt-br/article/temperanca/
(13/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/temperanca/

	Temperança

