opusdei.org

9. A Encarnacao

E a demonstracdo por
exceléncia do Amor de Deus
para com os homens, pois a
Segunda Pessoa da Santissima
Trindade — Deus - faz-se
participante da natureza
humana na unidade da pessoa.

09/01/2015

1. A obra da Encarnacao

A assuncdo da natureza humana de
Cristo pela Pessoa do Verbo é obra
das trés Pessoas divinas. A
Encarnacdo de Deus é a Encarnacao



do Filho, ndo do Pai, nem do Espirito
Santo. Ndo obstante, a Encarnacao
foi obra de toda a Trindade. Por isso,
na Sagrada Escritura, as vezes se
atribui a Deus Pai (Hb 10, 5; Ga 4, 4),
ou ao proprio Filho (Flp 2, 7), ou ao
Espirito Santo (Lc 1, 35; Mt 1, 20).
Fica assim enfatizado que a obra da
Encarnacdo foi um ato unico, comum
as trés Pessoas divinas. Santo
Agostinho explicava que “o fato de
que Maria concebesse e desse a luz é
obra da Trindade, uma vez que as
obras da Trindade sdo
inseparaveis”[1]. Trata-se, com efeito,
de uma acao divina ad extra, cujos
efeitos estdo fora de Deus, nas
criaturas, pois sdo obra das trés
Pessoas conjuntamente, ja que o Ser
divino € uno e unico, que € o proprio
poder infinito de Deus (cf. Catecismo,
258).

A Encarnacdo do Verbo ndo afeta a
liberdade divina, pois Deus podia ter
decidido que o Verbo ndo se


https://opusdei.org/pt-br/document/santo-agostinho-de-hipona/
https://opusdei.org/pt-br/document/santo-agostinho-de-hipona/

encarnasse, ou que se encarnasse
outra Pessoa divina. Porém, dizer
que Deus é infinitamente livre ndo
significa que suas decisdes sejam
arbitrarias, nem negar que o amor
seja a razdo do seu agir. Por isso, 0s
tedlogos costumam buscar as razdes
de conveniéncia que se podem
vislumbrar nas diversas decisoes
divinas, tal como se manifestam na
atual economia da salvacdo. Eles
procuram, somente, salientar a
maravilhosa sabedoria e coeréncia
que existem em toda obra divina,
nao uma eventual necessidade em
Deus.

2. A Virgem Maria, Mae de Deus

A Virgem Maria foi predestinada
para ser a Mae de Deus, desde toda a
eternidade, juntamente com a
Encarnacdo do Verbo: “no mistério
de Cristo, Maria esta presente ja
‘antes da criacdo do mundo’ como
aquela que o Pai ‘escolheu’ para Mdae



de seu Filho na Encarnacdo, e, junto
com o Pai, escolheu-a o Filho,
confiando-a eternamente ao Espirito
de santidade”[2]. A escolha divina
respeita a liberdade de Santa Maria,
pois “O Pai das misericordias que a
Encarnacao fosse precedida pela
aceitacdo daquela que era
predestinada a ser Mdae de seu Filho,
para que, assim como uma mulher
contribuiu para a morte, uma
mulher também contribuisse para a
vida (LG 56; cf. 61)” (Catecismo, 488).
Por isso, desde muito tempo, 0s
Padres da Igreja viram em Maria a
Nova Eva.

“Para ser a Mae do Salvador, Maria
‘foi enriquecida por Deus com dons
dignos para tamanha funcdo’ (LG
56)” (Catecismo, 490). O Arcanjo Séao
Gabriel, no momento da Anunciagao,
sauda-a como “cheia de graca” (Lc 1,
28). Antes que o Verbo se encarnasse,
Maria ja era, por sua
correspondéncia aos dons divinos,



cheia de graca. A graga recebida por
Maria torna-a grata a Deus e a
prepara para ser a Mae virginal do
Salvador. Totalmente possuida pela
graca de Deus, pode dar o seu livre
consentimento ao anuncio da sua
vocacao (cf. Catecismo, 490). Assim,
“dando o seu consentimento a
palavra de Deus, Maria tornou-se
Maée de Jesus. E abracando de todo o
coracao, sem que nenhum pecado a
retivesse, a vontade divina de
salvacdo, entregou-se ela mesma
totalmente a pessoa e a obra do seu
Filho para servir, na dependéncia
d'Ele e com Ele, pela graca de Deus,
ao mistério da redencdo (cf. LG

56)” (Catecismo, 494). Os Padres
orientais costumam chamar a Mae
de Deus de ‘a Toda Santa’ e
“celebram-na como ‘imune de toda a
mancha de pecado, tendo sido
plasmada pelo Espirito Santo, e
formada como uma nova

criatura’ (LG 56). Pela graca de Deus,
Maria permaneceu pura de todo o



pecado pessoal ao longo de toda a
sua vida” (Catecismo, 493).

Maria foi redimida desde sua
concepcao: “é o que confessa o
dogma da Imaculada Conceicdo,
proclamado em 1854 pelo Papa Pio
IX: ‘A beatissima Virgem Maria, no
primeiro instante de sua Conceicdo,
por singular graca e privilégio de
Deus onipotente, em vista dos
meéritos de Jesus Cristo, Salvador do
género humano foi preservada
imune de toda mancha do pecado
original’ (DS 2803)” (Catecismo, 491).
A Imaculada Concei¢ao manifesta o
amor gratuito de Deus, pois foi
iniciativa divina e ndo mérito de
Maria, mas de Cristo. Com efeito,
“Esta ‘santidade resplandecente,
absolutamente unica’ da qual Maria
é ‘enriquecida desde o primeiro
instante de sua conceicado’ (LG 56),
vem-lhe totalmente de Cristo: ‘em
vista dos méritos de seu Filho, foi



redimida de um modo mais
sublime’ (LG 53)” (Catecismo, 492).

Santa Maria é Mae de Deus: “Com
efeito, Aquele que Ela concebeu
como homem por obra do Espirito
Santo, e que Se tornou
verdadeiramente seu Filho segundo
a carne, nao é outro senao o Filho
eterno do Pai, a segunda pessoa da
Santissima Trindade. A Igreja
confessa que Maria é,
verdadeiramente, Mae de Deus
(‘Theotokos’) (cf. DS 252)” (Catecismo,
495). Certamente ndo gerou a
divindade, mas o corpo humano do
Verbo, ao qual se uniu
imediatamente a sua alma racional,
criada por Deus como todas as
demais, dando assim origem a
natureza humana, que nesse mesmo
instante foi assumida pelo Verbo.

Maria foi sempre Virgem. Desde os
primeiros tempos, a Igreja confessa
no Credo e celebra em sua liturgia



“Maria como a (...) ‘sempre-

virgem’ (cf. LG 52)” (Catecismo, 499;
cf. Catecismo, 496-507). Esta fé da
Igreja se reflete na antiquissima
formula: “Virgem antes do parto,
durante o parto e apds o parto”.
Desde os inicios, “a Igreja confessou
que Jesus foi concebido unicamente
pelo poder do Espirito Santo no seio
da Virgem Maria, afirmando
igualmente o aspecto corporal deste
acontecimento: Jesus foi concebido
‘absque semine, [...] ex Spiritu Sancto
— do Espirito Santo, sem sémen [de
homem]’ (Concilio de Latrdo, ano
649; DS 503)” (Catecismo, 496). Maria
foi também virgem durante o parto,
pois “deu-o a luz sem detrimento de
sua virgindade, como, sem perder
sua virgindade, o havia concebido
(...). Jesus Cristo nasceu de um seio
virginal com um nascimento
admiravel”[3]. Com efeito, “o
nascimento de Cristo, ‘ndo lhe
diminuiu, mas sagrou a integridade
virginal’ de sua mée (LG



57)” (Catecismo, 499). Maria
permaneceu perpetuamente virgem
depois do parto. Os Padres da Igreja,
em suas explicacdes aos Evangelhos
e em suas respostas as diversas
objecOes, afirmaram sempre esta
realidade, que manifesta sua total
disponibilidade e a entrega absoluta
ao designio salvifico de Deus. Assim
o resumia Sao Basilio quando
escreveu que “os que amam a Cristo
ndo admitem escutar que a Mae de
Deus tenha deixado de ser virgem
em algum momento”[4].

Maria foi elevada ao Céu. “A Virgem
Imaculada, preservada livre de toda
mancha de pecado original,
terminado o curso de sua vida
terrena, foi elevada a gloria do céu e
elevada ao trono pelo Senhor como
Rainha do universo, para ser
conformada mais plenamente ao seu
Filho, Senhor dos Senhores e
vencedor do pecado e da morte”[5].
A Assuncdo da Santissima Virgem



constitui uma antecipacao da
ressurreicdo dos demais cristaos (cf.
Catecismo, 966). A realeza de Maria
se fundamenta em sua maternidade
divina e em sua associacdo a obra da
Redencdol6]. No dia 1 de novembro
de 1954, Pio XII instituiu a festa de
Santa Maria Rainha[7].

Maria é a Mae do Redentor. Por
1sso, a sua maternidade divina
comporta também a sua cooperacao
na salvacdo dos homens: “Maria,
filha de Addao, aceitando a palavra
divina tornou-se Mae de Jesus, e
abracando a vontade salvifica de
Deus com 0 coragao generoso e sem
impedimento de pecado algum,
consagrou-se totalmente a si mesma,
qual escrava do Senhor, a pessoa e a
obra de seu Filho, servindo ao
mistério da Redencdo, com Ele e sob
Ele, pela graca de Deus onipotente.
Com razao, pois, os Santos Padres
estimam Maria, ndo como um mero
instrumento passivo, mas como uma



cooperadora da salvagdo humana
pela livre fé e obediéncia”[8]. Esta
cooperacao se manifesta também em
sua maternidade espiritual. Maria,
nova Eva, é verdadeira mae dos
homens na ordem da graca, pois
coopera com 0 nascimento da vida
da graca e com o desenvolvimento
espiritual dos fiéis: Maria “colaborou
de maneira totalmente singular na
obra do Salvador por sua fé,
esperanca e ardente amor, para
restabelecer a vida sobrenatural dos
homens. Por esta razdo é nossa Mae
na ordem da graca”[9]. (cf.
Catecismo, 968). Maria é também
medianeira e sua mediacdo materna,
subordinada sempre a unica
mediacdo de Cristo, comecou com 0
fiat da Anunciacdo e perdura no céu,
j& que “com sua assuncao aos céus,
ndo abandonou sua missao
salvadora, mas continua alcancando-
nos com sua multipla intercessao, os
dons da salvacdo eterna... Por isso a
Santissima Virgem Maria é invocada



na Igreja com os titulos de Advogada,
Auxiliadora, Socorro,
Medianeira”[10] (cf. Catecismo, 969).

Maria é tipo e modelo da Igreja: “a
Virgem Maria € para a Igreja o
modelo da fé e da caridade. Com isso,
ela é ‘membro supereminente e
absolutamente unico da Igreja’ (LG
53), sendo até a ‘a realizacao
exemplar’ (typus) da Igreja (LG

63)” (Catecismo, 967). Paulo VI, no dia
21 de novembro de 1964, declarou
solenemente Maria Mae da Igreja,
para assinalar de modo explicito a
funcao maternal que a Virgem
exerce sobre o povo cristdo[11].

A vista do que expusemos, é possivel
compreender que a piedade da Igreja
em relacdo a Santissima Virgem seja
um elemento intrinseco do culto
cristao[12]. A Santissima Virgem “é
honrada com razdo pela Igreja com
um culto especial. E, com efeito,
desde os tempos mais antigos, Ela é



venerada com o titulo de ‘Mdae de
Deus’, sob cuja protecdo se acolhem
os fiéis suplicantes, em todos 0s
perigos e necessidades... Este
culto...ainda que de todo singular, é
essencialmente diferente do culto de
adoracdo que se presta ao Verbo
encarnado e igualmente ao Pai e ao
Espirito Santo, mas o favorece
poderosamente”[13]. O culto a Santa
Maria “encontra a sua expressao nas
festas liturgicas dedicadas a Mae de
Deus (cf. SC 103) na ora¢do mariana,
como o Santo Rosario, ‘resumo de
todo o Evangelho™ (Catecismo 971).

3. Figuras e profecias da
Encarnacao

Vimos no tema anterior como, apds o
pecado de nossos primeiros pais,
Adao e Eva, Deus ndao abandonou o
homem, mas prometeu-lhe um
Salvador (cf. Gn 3, 15; Catecismo,
410).



Apos o pecado original e a promessa
do Redentor, o proprio Deus voltou a
tomar a iniciativa, e estabeleceu uma
Alianga com os homens: com Noé,
apos o diluvio (cf. Gn 9-10) e depois,
sobretudo com Abraao (cf. Gn 15-17),
a quem prometeu uma grande
descendéncia e fazer dela um grande
povo dando-lhe uma nova terra, e em
quem um dia seriam abencoadas
todas as nacoes. A Alianca foi
renovada depois com Isaac (cf. Gn 26,
2-5) e com Jaco (cf. Gn 28, 12-15; 35,
9-12). No Antigo Testamento, a
Alianca atinge sua expressao mais
completa com Moisés (cf. Ex 6, 2-8; Ex
19-34).

Momento importante na historia das
relacdes entre Deus e Israel foi a
profecia de Nata (cf. 2 § 7, 7-15), que
anuncia que o Messias sera da
descendéncia de Davi e que reinara
sobre todos os povos, ndo apenas
sobre Israel. Do Messias se dira em
outros textos proféticos que seu


https://opusdei.org/pt-br/article/exemplos-de-fe-i-abraao/
https://opusdei.org/pt-br/article/exemplos-de-fe-ii-vocacao-e-missao-de-moises/
https://opusdei.org/pt-br/article/exemplos-de-fe-iii-davi/

nascimento teria lugar em Belém (cf.
Mi 5, 1); que pertenceria a estirpe de
Davi (cf. Is 11, 1; Jr 23, 5); que
receberia o nome de “Emanuel”, isto
é, Deus conosco (Is 7, 14); que se
chamara “Deus forte, Pai Eterno,
Principe da Paz” (Is 9, 5) etc. Além
destes textos que descrevem o
Messias como rei e descendente de
Davi, ha outros que relatam, também
de modo profético, a missao
redentora do Messias, chamando-o
Servo de Javé, servo de dores, que
assumira em seu corpo a
reconciliacdo e a paz (cf. Ef 2,14-18):
Is 42, 1-7; 49, 1-9; 50, 4-9; 52, 13-53, 12.
Neste contexto, é importante o texto
de Dn 7, 13-14 sobre o Filho do
homem, que, misteriosamente,
através da humildade e o
rebaixamento, supera a condicdo
humana e restaura o reino
messianico em sua fase definitiva (cf.
Catecismo, 440).


https://opusdei.org/pt-br/article/belem-basilica-da-natividade/

As principais figuras do Redentor no
Antigo Testamento sdo: o inocente
Abel, o sumo sacerdote Melquisedec,
o sacrificio de Isaac, José vendido por
seus irmdos, o cordeiro pascal, a
serpente de bronze levantada por
Moisés no deserto e o profeta Jonas.

4. Os nomes de Cristo

S0 muitos os nomes e titulos
atribuidos a Cristo por tedlogos e
autores espirituais ao longo dos
séculos. Uns sdo emprestados do
Antigo Testamento, outros do Novo.
Alguns sdo usados e aceitos pelo
proprio Jesus; outros lhe foram
aplicados pela Igreja do decorrer dos
séculos. Veremos aqui os mais
importantes e mais conhecidos.

Jesus (cf. Catecismo 430-435), que em
hebreu significa ‘Deus salva’: “No
momento da Anunciacdo, o anjo
Gabriel da-Lhe como nome proprio o
nome de Jesus, que exprime ao
mesmo tempo sua identidade e



missdo” (Catecismo, 430), isto €, Ele é
o Filho de Deus feito homem para
salvar ‘o seu povo de seus

pecados’ (Mt 1, 21). “O nome de Jesus
significa que o proprio nome de Deus
esta presente na pessoa do seu Filho
(cf. At 5, 41; 3 Jo 7) feito homem para
a redencdo universal e definitiva dos
pecados. E o tinico nome divino que
traz a salvacao (cf. Jo 3, 18; At 2, 21) e
a partir de agora pode ser invocado
por todos, pois Se uniu a todos 0s
homens pela

Encarnacdo” (Catecismo, 432). O
nome de Jesus esta no coracao da
oracdo crista (cf. Catecismo, 435).

Cristo (cf. Catecismo, 436-440), que
vem da traducdo grega do termo
hebraico ‘Messias’, que quer dizer
‘ungido’. SO se torna o nome proprio
de Jesus “porque este leva a
perfeicdo a missdo divina que
significa. Com efeito, em Israel eram
ungidos em nome de Deus os que Lhe
eram consagrados para uma missao



vinda dele” (Catecismo, 436). Este era
o caso dos sacerdotes, dos reis, e
excepcionalmente dos profetas. Este
devia ser, por exceléncia, o caso do
Messias, que Deus enviaria para
instaurar definitivamente se Reino.
Jesus cumpriu a esperanca
messidnica de Israel em sua triplice
funcao de sacerdote, profeta e rei (cf.
ibid.). Jesus “aceitou o titulo de
Messias ao qual tinha direito (cf. Jo 4,
25-26; 11, 27), mas com reserva, pois
este era entendido por uma parte de
seus contemporaneos segundo uma
concepcdo demasiadamente humana
(cf. Mt 22, 41-46), essencialmente
politico (cf. Jo 6, 15; Lc 24,

21)” (Catecismo, 439).

Jesus Cristo é o Unigénito de Deus, o
Filho unico de Deus (cf. Catecismo,
441-445). A filiacdo de Jesus em
relacdo a seu Pai ndo é uma filiagao
adotiva como a nossa, mas a filiacao
divina natural, isto é, “a relacado
Unica e eterna de Jesus Cristo com



Deus, seu Pai: Ele é o Filho unico do
Pai(cf. Jo 1, 14.18; 3,16.18) e 0
proprio Deus (cf. Jo 1, 1). Crer que
Jesus Cristo é o Filho de Deus é
necessario para ser cristao (cf. At 8,
37;1 Jo 2, 23)” (Catecismo, 454). “Os
evangelhos narram em dois
momentos solenes - o Batismo e a
Transfiguracgdo de Cristo - a voz do
Pai a designd-lo como seu ‘filho
muito-amado’ (Mt 3, 17; 17, 5). Jesus
designa-Se a Si mesmo como ‘o Filho
unico de Deus’ (Jo 3, 16) e afirma com
este titulo a sua preexisténcia
eterna” (Catecismo, 444).

Senhor (cf. Catecismo, 446-451): “Na
versao grega dos Livros do Antigo
Testamento, o nome inefavel com o
qual Deus Se revelou a Moisés (cf. Ex
3, 14), YHWH, é traduzido por *
Kyrios’ (‘Senhor’). Senhor torna-se
desde entdo, o nome mais habitual
para designar a propria divindade do
Deus de Israel. E neste sentido forte
que o Novo Testamento utiliza o



titulo ‘Senhor’ para o Pai, e também -
e ai é que esta a novidade - para
Jesus, assim reconhecido como o
proprio Deus (1 Co 2, 8)” (Catecismo,
446). “Ao atribuir a Jesus o titulo
divino de Senhor, as primeiras
confissbes de fé da Igreja afirmam,
desde o inicio, (cf. At 2, 34-36) que o
poder, a honra e a gloria, devidos a
Deus Pai cabem também a Jesus (cf.
Rm9, 5; Tt 2,13; Ap 5, 13) por ser Ele
‘de condicdo divina’ (Fl 2, 6) e ter o
Pai manifestado esta soberania de
Jesus ressuscitando-O dos mortos e
exaltando-O em sua gloria (cf. Rm 10,
9;1Co 12, 3; F1 2,11)” (Catecismo,
449). A oragao crista, liturgica ou
pessoal, estd marcada pelo titulo
'Senhor' (cf. Catecismo, 451).

5. Cristo é o unico Mediador
perfeito entre Deus e os homens. E
Mestre, Sacerdote e Rei

“Jesus Cristo é verdadeiro Deus e
verdadeiro homem, na unidade da



sua Pessoa Divina: por isso Ele é o
unico mediador entre Deus e 0s
homens” (Catecismo, 480). A
expressdo mais profunda do Novo
Testamento sobre a mediacdo de
Cristo se encontra na primeira carta
a Timoteo: “Ha um so6 Deus e ha um
s6 mediador entre Deus e 0os homens:
Cristo Jesus, o homem que se
entregou como resgate por todos” (1
Tm 2, 5-6). Aparecem aqui a pessoa
do Mediador e a acdo do Mediador. E
na carta aos hebreus, Cristo é
apresentado como o mediador de
uma Nova Alianca (cf. Hb 8, 6; 9, 15;
12, 24). Jesus Cristo é mediador
porque é perfeito Deus e perfeito
homem, mas é mediador em sua
humanidade e por sua humanidade.
Esses textos do Novo Testamento
apresentam Cristo como profeta e
revelador, como sumo sacerdote e
como Senhor de toda a criacdo. Nao
se trata de trés ministérios distintos,
mas de trés aspectos diversos da
funcdo salvifica do unico mediador.



Cristo € o profeta anunciado no
Deuteronémio (18, 18). As pessoas
considerava Jesus um profeta (cf. Mt
16, 14; Mc 6, 14-16; Lc 24, 19). O
proprio inicio da carta aos hebreus é
paradigmatico em relacdo a isso. Mas
Cristo € mais que profeta: Ele é o
Mestre, isto €, aquele que ensina com
autoridade propria, com uma
autoridade até entdo desconhecida,
que surpreendia aqueles que o
escutavam. O carater supremo dos
ensinamentos de Cristo fundamenta-
se no fato de que é Deus e homem.
Jesus ndo s6 ensina a verdade, mas
também que Ele € a Verdade, tornada
visivel na carne. Cristo, Verbo eterno
do Pai, “é a Palavra unica, perfeita e
insuperavel do Pai. Nele o Pai disse
tudo, e ndo ha outra palavra sendo
esta” (Catecismo, 65). O ensinamento
de Cristo é definitivo, também no
sentido de que, com ela, a Revelacdo
de Deus aos homens na historia teve
sua ultima manifestacao.



Cristo é sacerdote. A mediacgao de
Jesus Cristo é uma mediacdo
sacerdotal. Na carta aos hebreus, que
tem como tema central o sacerddcio
de Cristo, Jesus Cristo é apresentado
como o Sumo Sacerdote da Nova
Alianga, “Unico Sumo Sacerdote,
segundo a ordem de

Melquisedec” (Hb 5,10; 6,20), “santo,
inocente, imaculado” (Hb 7, 26), “que,
‘mediante uma so oblacgao levou a
perfeicdo, e para sempre, os que Ele
santifica’ (Hb 10, 14), isto €, pelo
unico sacrificio de sua

cruz” (Catecismo, 1544). Do mesmo
modo que o sacrificio de Cristo — sua
morte na cruz — € unico, pela
unidade que existe entre o sacerdote
e a vitima — de valor infinito -, assim
também seu sacerddcio € unico. Ele é
a unica vitima e o unico sacerdote.
Os sacrificios do Antigo Testamento
eram figuras de Cristo e recebiam
seu valor precisamente por sua
ordenacdo ao de Cristo. O sacerdocio
de Cristo, sacerddcio eterno, é



participado pelo sacerdocio
ministerial e pelo sacerddcio dos
fiéis, que nem se somam, nem
sucedem ao de Cristo (cf. Catecismo,
1544-1547).

Cristo é Rei. Ndo é somente
enquanto Deus, mas também
enquanto homem. A soberania de
Cristo é um aspecto fundamental de
sua mediacdo salvifica. Cristo salva
porque tem o poder efetivo para
fazé-lo. A fé da Igreja afirma a
realeza de Cristo e professa no Credo
que “seu reino nao tera fim”,
repetindo assim o que o arcanjo
Gabriel disse a Maria (cf. Lc 1, 32-33).
A dignidade real de Cristo ja havia
sido anunciada no Antigo
Testamento (cf. Sal 2, 6;Is 7, 6; 11.
1-9; Dn 7, 14). Cristo, entretanto, nao
falou muito de sua realeza, pois entre
0s judeus de seu tempo estava muito
difundida uma concep¢do material e
terrena do reino Messianico.
Reconheceu-a num momento



particularmente solene, quando,
respondendo a uma pergunta de
Pilatos, disse: “Sim, tu o dizes. Eu sou
Rei” (Jo, 18, 37). A realeza de Cristo
ndo é metaforica, é real e comporta o
poder de legislar e de julgar. £ uma
realeza que se fundamenta no fato
de que é o Verbo encarnado e em que
€ nosso Redentor[14]. Seu reino é
espiritual e eterno. £ um reino de
santidade e de justica, de amor, de
verdade e de paz[15]. “Cristo exerce
sua realeza atraindo para si todos os
homens por sua morte e
Ressurreicdo (cf. Jo, 12, 32). Cristo,
Rei e Senhor do universo, fez-se
servidor de todos, pois ‘ndo veio para
ser servido, mas para servir e dar a
vida como resgate pela multiddo (Mt
20, 28)” (Catecismo, 786).

Todo o povo de Deus “participa
dessas trés funcodes de Cristo e
assume as responsabilidades de
missdo e de servico que dai
decorrem” (Catecismo, 783).



6. Toda a vida de Cristo é
redentora

No que se refere a vida de Cristo, “o
Simbolo da Fé apenas fala dos
mistérios da Encarnacdo (Conceigao
e Nascimento) e da Pascoa (Paixao,
Crucifixdo, Morte, Sepultamento,
Descida aos Infernos, Ressurreicao,
Ascensao). Nao diz nada,
explicitamente dos mistérios da vida
oculta e publica de Jesus. Mas 0s
artigos da fé referentes a Encarnacdo
e a Pascoa de Jesus iluminam toda a
vida terrestre de Cristo” (Catecismo,
512).

Toda a vida de Cristo é redentora e
qualquer ato humano seu possui um
valor transcendente de salvacao.
Inclusive nos atos mais simples e
aparentemente menos importantes
de Jesus ha um eficaz exercicio de
sua mediacdo entre Deus e 0s
homens, pois sdo sempre ac¢des do
Verbo encarnado. Esta doutrina foi



entendida com especial
profundidade por Sdo Josemaria, que
ensinou a transformar todos os
caminhos da terra em caminhos
divinos de santificacdo: “chega a
plenitude dos tempos e, para levar a
cabo essa missdo (...) nasce um
Infante em Belém: é o Redentor do
mundo. Mas, antes de falar, ama com
obras. Nao traz nenhuma féormula
magica, porque sabe que a salvacao
que nos oferece tem que passar pelo
coracdo do homem. Suas primeiras
acoes sdo risos e choros de crianga,
sono inerme de um Deus humanado:
para nos cativar, para que saibamos
acolhé-lo em nossos bragos”[16].

Os anos da vida oculta de Cristo néo
sdo uma simples preparacdo para
seu ministério publico, mas
auténticos atos redentores,
orientados para a consumacao do
Ministério Pascal. Possui grande
relevancia teologica o fato de que
Jesus participou durante a maior



parte de sua vida da condicdo da
imensa maioria dos homens: a vida
cotidiana de familia e de trabalho em
Nazaré. Nazaré é assim uma licdo de
vida familiar, uma li¢do de
trabalho[17]. Cristo também realiza
nossa redencao durante os muitos
anos de trabalho de sua vida oculta
dando assim todo sentido divino na
historia da salvacdo ao trabalho
cotidiano do cristao, e de milhdes de
homens de boa vontade: “Jesus,
crescendo e vivendo como um de
nos, revela-nos que a existéncia
humana, a vida comum e de cada
dia, tem um sentido divino”[18].

José Antonio Riestra

Bibliografia basica

Catecismo da Igreja Catdlica, 484-570,
720-726 y 963-975.



Bento XVI-Joseph Ratzinger, Jesus de
Nazaré (Introducéo e cap. 10).

Leituras recomendadas

]J.L. Bastero de Eleizalde, Maria,
Madre del Redentor, 22 ed., Eunsa,
Pamplona 2004.

M. Ponce Cuéllar, Maria, Madre del
redentor y Madre de la Iglesia, 2® ed.,
Herder, Barcelona 2001.

F. Ocariz - L.F. Mateo Seco - ].A.
Riestra, El misterio de Jesucristo, 32
ed., EUNSA, Pamplona 2004.

[1] Santo Agostinho, De Trinitate, 2, 5,
9; cf. Concilio Lateranense IV: DS 801.

[2] Jodo Paulo II, Enc. Redemptoris
Mater, 25-111-1987, 8; cf. Pio IX, Bula
Ineffabilis Deus; Pio XII, Bula
Munificentissimus Deus, AAS



42(1950)9768; Paulo VI, Exh. Ap.
Marialis cultus, 25; CIC, 488.

[3] Sdo Ledo Magno, Ep. Lectis
dilectionis tuae, DS 291-294.

[4] Sdo Basilio, In Christi
generationem, 5.

[5] Concilio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium, 59; cf. a proclamacdo do
dogma da Assuncdo da Bem-
aventurada Virgen Maria pelo Papa
Pio XII em 1950: DS 3903.

[6] Cf. Pio XII, Enc. Ad coeli reginam,
11-10-1954: AAS 46(1954)625-640.

[7] Cf. AAS 46(1954)662-666.

[8] Concilio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium, 56.

[9] Ibidem, 61.
[10] Ibidem, 62.

[11] Cf. AAS 56(1964)1015-1016.



[12] Cf. Paulo VI, Exh. Marialis cultus,
56.

[13] Concilio Vaticano II, Const.
Lumen Gentium, 66.

[14] Cf. Pio XI, Enc. Quas primas,
11-11-1925, AS 17(195)599.

[15]Cf. Missal Romano, Prefacio da
Missa de Jesus Cristo, Rei do Universo.

[16] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, 36.

[17] Cf. Paulo VI, Alocucion en
Nazaret, 5-1-1964: Insegnamenti di
Paolo VI 2(1964)25.

[18] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, 14.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-9-a-encarnacao/

opusdei.org/pt-br/article/tema-9-a-
encarnacao/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-9-a-encarnacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-9-a-encarnacao/

	9. A Encarnação

