
opusdei.org

9. A Encarnação

É a demonstração por
excelência do Amor de Deus
para com os homens, pois a
Segunda Pessoa da Santíssima
Trindade – Deus – faz-se
participante da natureza
humana na unidade da pessoa.

09/01/2015

1. A obra da Encarnação

A assunção da natureza humana de
Cristo pela Pessoa do Verbo é obra
das três Pessoas divinas. A
Encarnação de Deus é a Encarnação



do Filho, não do Pai, nem do Espírito
Santo. Não obstante, a Encarnação
foi obra de toda a Trindade. Por isso,
na Sagrada Escritura, às vezes se
atribui a Deus Pai (Hb 10, 5; Ga 4, 4),
ou ao próprio Filho (Flp 2, 7), ou ao
Espírito Santo (Lc 1, 35; Mt 1, 20).
Fica assim enfatizado que a obra da
Encarnação foi um ato único, comum
às três Pessoas divinas. Santo
Agostinho explicava que “o fato de
que Maria concebesse e desse à luz é
obra da Trindade, uma vez que as
obras da Trindade são
inseparáveis”[1]. Trata-se, com efeito,
de uma ação divina ad extra, cujos
efeitos estão fora de Deus, nas
criaturas, pois são obra das três
Pessoas conjuntamente, já que o Ser
divino é uno e único, que é o próprio
poder infinito de Deus (cf. Catecismo,
258).

A Encarnação do Verbo não afeta a
liberdade divina, pois Deus podia ter
decidido que o Verbo não se

https://opusdei.org/pt-br/document/santo-agostinho-de-hipona/
https://opusdei.org/pt-br/document/santo-agostinho-de-hipona/


encarnasse, ou que se encarnasse
outra Pessoa divina. Porém, dizer
que Deus é infinitamente livre não
significa que suas decisões sejam
arbitrárias, nem negar que o amor
seja a razão do seu agir. Por isso, os
teólogos costumam buscar as razões
de conveniência que se podem
vislumbrar nas diversas decisões
divinas, tal como se manifestam na
atual economia da salvação. Eles
procuram, somente, salientar a
maravilhosa sabedoria e coerência
que existem em toda obra divina,
não uma eventual necessidade em
Deus.

2. A Virgem Maria, Mãe de Deus

A Virgem Maria foi predestinada
para ser a Mãe de Deus, desde toda a
eternidade, juntamente com a
Encarnação do Verbo: “no mistério
de Cristo, Maria está presente já
‘antes da criação do mundo’ como
aquela que o Pai ‘escolheu’ para Mãe



de seu Filho na Encarnação, e, junto
com o Pai, escolheu-a o Filho,
confiando-a eternamente ao Espírito
de santidade”[2]. A escolha divina
respeita a liberdade de Santa Maria,
pois “O Pai das misericórdias que a
Encarnação fosse precedida pela
aceitação daquela que era
predestinada a ser Mãe de seu Filho,
para que, assim como uma mulher
contribuiu para a morte, uma
mulher também contribuísse para a
vida (LG 56; cf. 61)” (Catecismo, 488).
Por isso, desde muito tempo, os
Padres da Igreja viram em Maria a
Nova Eva.

“Para ser a Mãe do Salvador, Maria
‘foi enriquecida por Deus com dons
dignos para tamanha função’ (LG
56)” (Catecismo, 490). O Arcanjo São
Gabriel, no momento da Anunciação,
saúda-a como “cheia de graça” (Lc 1,
28). Antes que o Verbo se encarnasse,
Maria já era, por sua
correspondência aos dons divinos,



cheia de graça. A graça recebida por
Maria torna-a grata a Deus e a
prepara para ser a Mãe virginal do
Salvador. Totalmente possuída pela
graça de Deus, pôde dar o seu livre
consentimento ao anúncio da sua
vocação (cf. Catecismo, 490). Assim,
“dando o seu consentimento à
palavra de Deus, Maria tornou-se
Mãe de Jesus. E abraçando de todo o
coração, sem que nenhum pecado a
retivesse, a vontade divina de
salvação, entregou-se ela mesma
totalmente à pessoa e à obra do seu
Filho para servir, na dependência
d'Ele e com Ele, pela graça de Deus,
ao mistério da redenção (cf. LG
56)” (Catecismo, 494). Os Padres
orientais costumam chamar a Mãe
de Deus de ‘a Toda Santa’ e
“celebram-na como ‘imune de toda a
mancha de pecado, tendo sido
plasmada pelo Espirito Santo, e
formada como uma nova
criatura’ (LG 56). Pela graça de Deus,
Maria permaneceu pura de todo o



pecado pessoal ao longo de toda a
sua vida” (Catecismo, 493).

Maria foi redimida desde sua
concepção: “é o que confessa o
dogma da Imaculada Conceição,
proclamado em 1854 pelo Papa Pio
IX: ‘A beatíssima Virgem Maria, no
primeiro instante de sua Conceição,
por singular graça e privilégio de
Deus onipotente, em vista dos
méritos de Jesus Cristo, Salvador do
gênero humano foi preservada
imune de toda mancha do pecado
original’ (DS 2803)” (Catecismo, 491).
A Imaculada Conceição manifesta o
amor gratuito de Deus, pois foi
iniciativa divina e não mérito de
Maria, mas de Cristo. Com efeito,
“Esta ‘santidade resplandecente,
absolutamente única’ da qual Maria
é ‘enriquecida desde o primeiro
instante de sua conceição’ (LG 56),
vem-lhe totalmente de Cristo: ‘em
vista dos méritos de seu Filho, foi



redimida de um modo mais
sublime’ (LG 53)” (Catecismo, 492).

Santa Maria é Mãe de Deus: “Com
efeito, Aquele que Ela concebeu
como homem por obra do Espírito
Santo, e que Se tornou
verdadeiramente seu Filho segundo
a carne, não é outro senão o Filho
eterno do Pai, a segunda pessoa da
Santíssima Trindade. A Igreja
confessa que Maria é,
verdadeiramente, Mãe de Deus
(‘Theotokos’) (cf. DS 252)” (Catecismo,
495). Certamente não gerou a
divindade, mas o corpo humano do
Verbo, ao qual se uniu
imediatamente a sua alma racional,
criada por Deus como todas as
demais, dando assim origem à
natureza humana, que nesse mesmo
instante foi assumida pelo Verbo.

Maria foi sempre Virgem. Desde os
primeiros tempos, a Igreja confessa
no Credo e celebra em sua liturgia



“Maria como a (...) ‘sempre-
virgem’ (cf. LG 52)” (Catecismo, 499;
cf. Catecismo, 496-507). Esta fé da
Igreja se reflete na antiquíssima
formula: “Virgem antes do parto,
durante o parto e após o parto”.
Desde os inícios, “a Igreja confessou
que Jesus foi concebido unicamente
pelo poder do Espírito Santo no seio
da Virgem Maria, afirmando
igualmente o aspecto corporal deste
acontecimento: Jesus foi concebido
‘absque semine, [...] ex Spiritu Sancto
– do Espírito Santo, sem sémen [de
homem]’ (Concílio de Latrão, ano
649; DS 503)” (Catecismo, 496). Maria
foi também virgem durante o parto,
pois “deu-o à luz sem detrimento de
sua virgindade, como, sem perder
sua virgindade, o havia concebido
(...). Jesus Cristo nasceu de um seio
virginal com um nascimento
admirável”[3]. Com efeito, “o
nascimento de Cristo, ‘não lhe
diminuiu, mas sagrou a integridade
virginal’ de sua mãe (LG



57)” (Catecismo, 499). Maria
permaneceu perpetuamente virgem
depois do parto. Os Padres da Igreja,
em suas explicações aos Evangelhos
e em suas respostas às diversas
objeções, afirmaram sempre esta
realidade, que manifesta sua total
disponibilidade e a entrega absoluta
ao desígnio salvífico de Deus. Assim
o resumia São Basílio quando
escreveu que “os que amam a Cristo
não admitem escutar que a Mãe de
Deus tenha deixado de ser virgem
em algum momento”[4].

Maria foi elevada ao Céu. “A Virgem
Imaculada, preservada livre de toda
mancha de pecado original,
terminado o curso de sua vida
terrena, foi elevada à glória do céu e
elevada ao trono pelo Senhor como
Rainha do universo, para ser
conformada mais plenamente ao seu
Filho, Senhor dos Senhores e
vencedor do pecado e da morte”[5].
A Assunção da Santíssima Virgem



constitui uma antecipação da
ressurreição dos demais cristãos (cf. 
Catecismo, 966). A realeza de Maria
se fundamenta em sua maternidade
divina e em sua associação à obra da
Redenção[6]. No dia 1 de novembro
de 1954, Pio XII instituiu a festa de
Santa Maria Rainha[7].

Maria é a Mãe do Redentor. Por
isso, a sua maternidade divina
comporta também a sua cooperação
na salvação dos homens: “Maria,
filha de Adão, aceitando a palavra
divina tornou-se Mãe de Jesus, e
abraçando a vontade salvífica de
Deus com o coração generoso e sem
impedimento de pecado algum,
consagrou-se totalmente a si mesma,
qual escrava do Senhor, à pessoa e à
obra de seu Filho, servindo ao
mistério da Redenção, com Ele e sob
Ele, pela graça de Deus onipotente.
Com razão, pois, os Santos Padres
estimam Maria, não como um mero
instrumento passivo, mas como uma



cooperadora da salvação humana
pela livre fé e obediência”[8]. Esta
cooperação se manifesta também em
sua maternidade espiritual. Maria,
nova Eva, é verdadeira mãe dos
homens na ordem da graça, pois
coopera com o nascimento da vida
da graça e com o desenvolvimento
espiritual dos fiéis: Maria “colaborou
de maneira totalmente singular na
obra do Salvador por sua fé,
esperança e ardente amor, para
restabelecer a vida sobrenatural dos
homens. Por esta razão é nossa Mãe
na ordem da graça”[9]. (cf. 
Catecismo, 968). Maria é também
medianeira e sua mediação materna,
subordinada sempre à única
mediação de Cristo, começou com o 
fiat da Anunciação e perdura no céu,
já que “com sua assunção aos céus,
não abandonou sua missão
salvadora, mas continua alcançando-
nos com sua múltipla intercessão, os
dons da salvação eterna... Por isso a
Santíssima Virgem Maria é invocada



na Igreja com os títulos de Advogada,
Auxiliadora, Socorro,
Medianeira”[10] (cf. Catecismo, 969).

Maria é tipo e modelo da Igreja: “a
Virgem Maria é para a Igreja o
modelo da fé e da caridade. Com isso,
ela é ‘membro supereminente e
absolutamente único da Igreja’ (LG
53), sendo até a ‘a realização
exemplar’ (typus) da Igreja (LG
63)” (Catecismo, 967). Paulo VI, no dia
21 de novembro de 1964, declarou
solenemente Maria Mãe da Igreja,
para assinalar de modo explícito a
função maternal que a Virgem
exerce sobre o povo cristão[11].

À vista do que expusemos, é possível
compreender que a piedade da Igreja
em relação à Santíssima Virgem seja
um elemento intrínseco do culto
cristão[12]. A Santíssima Virgem “é
honrada com razão pela Igreja com
um culto especial. E, com efeito,
desde os tempos mais antigos, Ela é



venerada com o título de ‘Mãe de
Deus’, sob cuja proteção se acolhem
os fiéis suplicantes, em todos os
perigos e necessidades... Este
culto...ainda que de todo singular, é
essencialmente diferente do culto de
adoração que se presta ao Verbo
encarnado e igualmente ao Pai e ao
Espírito Santo, mas o favorece
poderosamente”[13]. O culto a Santa
Maria “encontra a sua expressão nas
festas litúrgicas dedicadas à Mãe de
Deus (cf. SC 103) na oração mariana,
como o Santo Rosário, ‘resumo de
todo o Evangelho’” (Catecismo 971).

3. Figuras e profecias da
Encarnação

Vimos no tema anterior como, após o
pecado de nossos primeiros pais,
Adão e Eva, Deus não abandonou o
homem, mas prometeu-lhe um
Salvador (cf. Gn 3, 15; Catecismo,
410).



Após o pecado original e a promessa
do Redentor, o próprio Deus voltou a
tomar a iniciativa, e estabeleceu uma
Aliança com os homens: com Noé,
após o dilúvio (cf. Gn 9-10) e depois,
sobretudo com Abraão (cf. Gn 15-17),
a quem prometeu uma grande
descendência e fazer dela um grande
povo dando-lhe uma nova terra, e em
quem um dia seriam abençoadas
todas as nações. A Aliança foi
renovada depois com Isaac (cf. Gn 26,
2-5) e com Jacó (cf. Gn 28, 12-15; 35,
9-12). No Antigo Testamento, a
Aliança atinge sua expressão mais
completa com Moisés (cf. Ex 6, 2-8; Ex
19-34).

Momento importante na história das
relações entre Deus e Israel foi a
profecia de Natã (cf. 2 S 7, 7-15), que
anuncia que o Messias será da
descendência de Davi e que reinará
sobre todos os povos, não apenas
sobre Israel. Do Messias se dirá em
outros textos proféticos que seu

https://opusdei.org/pt-br/article/exemplos-de-fe-i-abraao/
https://opusdei.org/pt-br/article/exemplos-de-fe-ii-vocacao-e-missao-de-moises/
https://opusdei.org/pt-br/article/exemplos-de-fe-iii-davi/


nascimento teria lugar em Belém (cf. 
Mi 5, 1); que pertenceria à estirpe de
Davi (cf. Is 11, 1; Jr 23, 5); que
receberia o nome de “Emanuel”, isto
é, Deus conosco (Is 7, 14); que se
chamará “Deus forte, Pai Eterno,
Príncipe da Paz” (Is 9, 5) etc. Além
destes textos que descrevem o
Messias como rei e descendente de
Davi, há outros que relatam, também
de modo profético, a missão
redentora do Messias, chamando-o
Servo de Javé, servo de dores, que
assumirá em seu corpo a
reconciliação e a paz (cf. Ef 2,14-18): 
Is 42, 1-7; 49, 1-9; 50, 4-9; 52, 13-53, 12.
Neste contexto, é importante o texto
de Dn 7, 13-14 sobre o Filho do
homem, que, misteriosamente,
através da humildade e o
rebaixamento, supera a condição
humana e restaura o reino
messiânico em sua fase definitiva (cf.
Catecismo, 440).

https://opusdei.org/pt-br/article/belem-basilica-da-natividade/


As principais figuras do Redentor no
Antigo Testamento são: o inocente
Abel, o sumo sacerdote Melquisedec,
o sacrifício de Isaac, José vendido por
seus irmãos, o cordeiro pascal, a
serpente de bronze levantada por
Moisés no deserto e o profeta Jonas.

4. Os nomes de Cristo

São muitos os nomes e títulos
atribuídos a Cristo por teólogos e
autores espirituais ao longo dos
séculos. Uns são emprestados do
Antigo Testamento, outros do Novo.
Alguns são usados e aceitos pelo
próprio Jesus; outros lhe foram
aplicados pela Igreja do decorrer dos
séculos. Veremos aqui os mais
importantes e mais conhecidos.

Jesus (cf. Catecismo 430-435), que em
hebreu significa ‘Deus salva’: “No
momento da Anunciação, o anjo
Gabriel dá-Lhe como nome próprio o
nome de Jesus, que exprime ao
mesmo tempo sua identidade e



missão” (Catecismo, 430), isto é, Ele é
o Filho de Deus feito homem para
salvar ‘o seu povo de seus
pecados’ (Mt 1, 21). “O nome de Jesus
significa que o próprio nome de Deus
está presente na pessoa do seu Filho
(cf. At 5, 41; 3 Jo 7) feito homem para
a redenção universal e definitiva dos
pecados. É o único nome divino que
traz a salvação (cf. Jo 3, 18; At 2, 21) e
a partir de agora pode ser invocado
por todos, pois Se uniu a todos os
homens pela
Encarnação” (Catecismo, 432). O
nome de Jesus está no coração da
oração cristã (cf. Catecismo, 435).

Cristo (cf. Catecismo, 436-440), que
vem da tradução grega do termo
hebraico ‘Messias’, que quer dizer
‘ungido’. Só se torna o nome próprio
de Jesus “porque este leva à
perfeição a missão divina que
significa. Com efeito, em Israel eram
ungidos em nome de Deus os que Lhe
eram consagrados para uma missão



vinda dele” (Catecismo, 436). Este era
o caso dos sacerdotes, dos reis, e
excepcionalmente dos profetas. Este
devia ser, por excelência, o caso do
Messias, que Deus enviaria para
instaurar definitivamente se Reino.
Jesus cumpriu a esperança
messiânica de Israel em sua tríplice
função de sacerdote, profeta e rei (cf.
ibid.). Jesus “aceitou o título de
Messias ao qual tinha direito (cf. Jo 4,
25-26; 11, 27), mas com reserva, pois
este era entendido por uma parte de
seus contemporâneos segundo uma
concepção demasiadamente humana
(cf. Mt 22, 41-46), essencialmente
político (cf. Jo 6, 15; Lc 24,
21)” (Catecismo, 439).

Jesus Cristo é o Unigênito de Deus, o
Filho único de Deus (cf. Catecismo,
441-445). A filiação de Jesus em
relação a seu Pai não é uma filiação
adotiva como a nossa, mas a filiação
divina natural, isto é, “a relação
única e eterna de Jesus Cristo com



Deus, seu Pai: Ele é o Filho único do
Pai (cf. Jo 1, 14.18; 3, 16.18) e o
próprio Deus (cf. Jo 1, 1). Crer que
Jesus Cristo é o Filho de Deus é
necessário para ser cristão (cf. At 8,
37; 1 Jo 2, 23)” (Catecismo, 454). “Os
evangelhos narram em dois
momentos solenes - o Batismo e a
Transfiguração de Cristo - a voz do
Pai a designá-lo como seu ‘filho
muito-amado’ (Mt 3, 17; 17, 5). Jesus
designa-Se a Si mesmo como ‘o Filho
único de Deus’ (Jo 3, 16) e afirma com
este título a sua preexistência
eterna” (Catecismo, 444).

Senhor (cf. Catecismo, 446-451): “Na
versão grega dos Livros do Antigo
Testamento, o nome inefável com o
qual Deus Se revelou a Moisés (cf. Ex
3, 14), YHWH, é traduzido por ‘
Kyrios’ (‘Senhor’). Senhor torna-se
desde então, o nome mais habitual
para designar a própria divindade do
Deus de Israel. É neste sentido forte
que o Novo Testamento utiliza o



título ‘Senhor’ para o Pai, e também –
e aí é que está a novidade – para
Jesus, assim reconhecido como o
próprio Deus (1 Co 2, 8)” (Catecismo,
446). “Ao atribuir a Jesus o título
divino de Senhor, as primeiras
confissões de fé da Igreja afirmam,
desde o início, (cf. At 2, 34-36) que o
poder, a honra e a glória, devidos a
Deus Pai cabem também a Jesus (cf. 
Rm 9, 5; Tt 2, 13; Ap 5, 13) por ser Ele
‘de condição divina’ (Fl 2, 6) e ter o
Pai manifestado esta soberania de
Jesus ressuscitando-O dos mortos e
exaltando-O em sua glória (cf. Rm 10,
9; 1 Co 12, 3; Fl 2, 11)” (Catecismo,
449). A oração cristã, litúrgica ou
pessoal, está marcada pelo título
'Senhor' (cf. Catecismo, 451).

5. Cristo é o único Mediador
perfeito entre Deus e os homens. É
Mestre, Sacerdote e Rei

“Jesus Cristo é verdadeiro Deus e
verdadeiro homem, na unidade da



sua Pessoa Divina: por isso Ele é o
único mediador entre Deus e os
homens” (Catecismo, 480). A
expressão mais profunda do Novo
Testamento sobre a mediação de
Cristo se encontra na primeira carta
a Timóteo: “Há um só Deus e há um
só mediador entre Deus e os homens:
Cristo Jesus, o homem que se
entregou como resgate por todos” (1
Tm 2, 5-6). Aparecem aqui a pessoa
do Mediador e a ação do Mediador. E
na carta aos hebreus, Cristo é
apresentado como o mediador de
uma Nova Aliança (cf. Hb 8, 6; 9, 15;
12, 24). Jesus Cristo é mediador
porque é perfeito Deus e perfeito
homem, mas é mediador em sua
humanidade e por sua humanidade.
Esses textos do Novo Testamento
apresentam Cristo como profeta e
revelador, como sumo sacerdote e
como Senhor de toda a criação. Não
se trata de três ministérios distintos,
mas de três aspectos diversos da
função salvífica do único mediador.



Cristo é o profeta anunciado no
Deuteronômio (18, 18). As pessoas
considerava Jesus um profeta (cf. Mt
16, 14; Mc 6, 14-16; Lc 24, 19). O
próprio início da carta aos hebreus é
paradigmático em relação a isso. Mas
Cristo é mais que profeta: Ele é o
Mestre, isto é, aquele que ensina com
autoridade própria, com uma
autoridade até então desconhecida,
que surpreendia àqueles que o
escutavam. O caráter supremo dos
ensinamentos de Cristo fundamenta-
se no fato de que é Deus e homem.
Jesus não só ensina a verdade, mas
também que Ele é a Verdade, tornada
visível na carne. Cristo, Verbo eterno
do Pai, “é a Palavra única, perfeita e
insuperável do Pai. Nele o Pai disse
tudo, e não há outra palavra senão
esta” (Catecismo, 65). O ensinamento
de Cristo é definitivo, também no
sentido de que, com ela, a Revelação
de Deus aos homens na história teve
sua última manifestação.



Cristo é sacerdote. A mediação de
Jesus Cristo é uma mediação
sacerdotal. Na carta aos hebreus, que
tem como tema central o sacerdócio
de Cristo, Jesus Cristo é apresentado
como o Sumo Sacerdote da Nova
Aliança, “único Sumo Sacerdote,
segundo a ordem de
Melquisedec” (Hb 5,10; 6,20), “santo,
inocente, imaculado” (Hb 7, 26), “que,
‘mediante uma só oblação levou à
perfeição, e para sempre, os que Ele
santifica’ (Hb 10, 14), isto é, pelo
único sacrifício de sua
cruz” (Catecismo, 1544). Do mesmo
modo que o sacrifício de Cristo – sua
morte na cruz – é único, pela
unidade que existe entre o sacerdote
e a vítima – de valor infinito -, assim
também seu sacerdócio é único. Ele é
a única vítima e o único sacerdote.
Os sacrifícios do Antigo Testamento
eram figuras de Cristo e recebiam
seu valor precisamente por sua
ordenação ao de Cristo. O sacerdócio
de Cristo, sacerdócio eterno, é



participado pelo sacerdócio
ministerial e pelo sacerdócio dos
fiéis, que nem se somam, nem
sucedem ao de Cristo (cf. Catecismo,
1544-1547).

Cristo é Rei. Não é somente
enquanto Deus, mas também
enquanto homem. A soberania de
Cristo é um aspecto fundamental de
sua mediação salvífica. Cristo salva
porque tem o poder efetivo para
fazê-lo. A fé da Igreja afirma a
realeza de Cristo e professa no Credo
que “seu reino não terá fim”,
repetindo assim o que o arcanjo
Gabriel disse a Maria (cf. Lc 1, 32-33).
A dignidade real de Cristo já havia
sido anunciada no Antigo
Testamento (cf. Sal 2, 6; Is 7, 6; 11.
1-9; Dn 7, 14). Cristo, entretanto, não
falou muito de sua realeza, pois entre
os judeus de seu tempo estava muito
difundida uma concepção material e
terrena do reino Messiânico.
Reconheceu-a num momento



particularmente solene, quando,
respondendo a uma pergunta de
Pilatos, disse: “Sim, tu o dizes. Eu sou
Rei” (Jo, 18, 37). A realeza de Cristo
não é metafórica, é real e comporta o
poder de legislar e de julgar. É uma
realeza que se fundamenta no fato
de que é o Verbo encarnado e em que
é nosso Redentor[14]. Seu reino é
espiritual e eterno. É um reino de
santidade e de justiça, de amor, de
verdade e de paz[15]. “Cristo exerce
sua realeza atraindo para si todos os
homens por sua morte e
Ressurreição (cf. Jo, 12, 32). Cristo,
Rei e Senhor do universo, fez-se
servidor de todos, pois ‘não veio para
ser servido, mas para servir e dar a
vida como resgate pela multidão (Mt
20, 28)’” (Catecismo, 786).

Todo o povo de Deus “participa
dessas três funções de Cristo e
assume as responsabilidades de
missão e de serviço que daí
decorrem” (Catecismo, 783).



6. Toda a vida de Cristo é
redentora

No que se refere à vida de Cristo, “o
Símbolo da Fé apenas fala dos
mistérios da Encarnação (Conceição
e Nascimento) e da Páscoa (Paixão,
Crucifixão, Morte, Sepultamento,
Descida aos Infernos, Ressurreição,
Ascensão). Não diz nada,
explicitamente dos mistérios da vida
oculta e pública de Jesus. Mas os
artigos da fé referentes à Encarnação
e à Páscoa de Jesus iluminam toda a
vida terrestre de Cristo” (Catecismo,
512).

Toda a vida de Cristo é redentora e
qualquer ato humano seu possui um
valor transcendente de salvação.
Inclusive nos atos mais simples e
aparentemente menos importantes
de Jesus há um eficaz exercício de
sua mediação entre Deus e os
homens, pois são sempre ações do
Verbo encarnado. Esta doutrina foi



entendida com especial
profundidade por São Josemaria, que
ensinou a transformar todos os
caminhos da terra em caminhos
divinos de santificação: “chega a
plenitude dos tempos e, para levar a
cabo essa missão (...) nasce um
Infante em Belém: é o Redentor do
mundo. Mas, antes de falar, ama com
obras. Não traz nenhuma fórmula
mágica, porque sabe que a salvação
que nos oferece tem que passar pelo
coração do homem. Suas primeiras
ações são risos e choros de criança,
sono inerme de um Deus humanado:
para nos cativar, para que saibamos
acolhê-lo em nossos braços”[16].

Os anos da vida oculta de Cristo não
são uma simples preparação para
seu ministério público, mas
autênticos atos redentores,
orientados para a consumação do
Ministério Pascal. Possui grande
relevância teológica o fato de que
Jesus participou durante a maior



parte de sua vida da condição da
imensa maioria dos homens: a vida
cotidiana de família e de trabalho em
Nazaré. Nazaré é assim uma lição de
vida familiar, uma lição de
trabalho[17]. Cristo também realiza
nossa redenção durante os muitos
anos de trabalho de sua vida oculta
dando assim todo sentido divino na
história da salvação ao trabalho
cotidiano do cristão, e de milhões de
homens de boa vontade: “Jesus,
crescendo e vivendo como um de
nós, revela-nos que a existência
humana, a vida comum e de cada
dia, tem um sentido divino”[18].

José Antonio Riestra

Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica, 484-570,
720-726 y 963-975.



Bento XVI-Joseph Ratzinger, Jesus de
Nazaré (Introdução e cap. 10).

Leituras recomendadas

J.L. Bastero de Eleizalde, María,
Madre del Redentor, 2ª ed., Eunsa,
Pamplona 2004.

M. Ponce Cuéllar, María, Madre del
redentor y Madre de la Iglesia, 2ª ed.,
Herder, Barcelona 2001.

F. Ocáriz – L.F. Mateo Seco – J.A.
Riestra, El misterio de Jesucristo, 3ª
ed., EUNSA, Pamplona 2004.

[1] Santo Agostinho, De Trinitate, 2, 5,
9; cf. Concílio Lateranense IV: DS 801.

[2] João Paulo II, Enc. Redemptoris
Mater, 25-III-1987, 8; cf. Pio IX, Bula 
Ineffabilis Deus; Pio XII, Bula 
Munificentissimus Deus, AAS



42(1950)9768; Paulo VI, Exh. Ap. 
Marialis cultus, 25; CIC, 488.

[3] São Leão Magno, Ep. Lectis
dilectionis tuae, DS 291-294.

[4] São Basílio, In Christi
generationem, 5.

[5] Concílio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium, 59; cf. a proclamação do
dogma da Assunção da Bem-
aventurada Virgen Maria pelo Papa
Pio XII em 1950: DS 3903.

[6] Cf. Pio XII, Enc. Ad coeli reginam,
11-10-1954: AAS 46(1954)625-640.

[7] Cf. AAS 46(1954)662-666.

[8] Concílio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium, 56.

[9] Ibidem, 61.

[10] Ibidem, 62.

[11] Cf. AAS 56(1964)1015-1016.



[12] Cf. Paulo VI, Exh. Marialis cultus,
56.

[13] Concílio Vaticano II, Const. 
Lumen Gentium, 66.

[14] Cf. Pio XI, Enc. Quas primas,
11-11-1925, AS 17(195)599.

[15]Cf. Missal Romano, Prefácio da
Missa de Jesus Cristo, Rei do Universo.

[16] São Josemaria, É Cristo que
passa, 36.

[17] Cf. Paulo VI, Alocución en
Nazaret, 5-1-1964: Insegnamenti di
Paolo VI 2(1964)25.

[18] São Josemaria, É Cristo que
passa, 14.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-9-a-encarnacao/


opusdei.org/pt-br/article/tema-9-a-
encarnacao/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-9-a-encarnacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-9-a-encarnacao/

	9. A Encarnação

