
opusdei.org

Tema 8. O domínio
sobre a criação. O
trabalho. A ecologia

Deus concede ao homem a
autoridade sobre o mundo e
manda que a exerça. A proteção
do meio ambiente é uma
obrigação moral que diz
respeito a cada pessoa e a toda
a humanidade. A ecologia é
uma das áreas em que o diálogo
dos cristãos com os fiéis de
outras religiões é especialmente
importante para estabelecer
uma colaboração.



01/10/2022

Sumário:

Deus concede ao homem a
capacidade de dominar a
criação material
A imagem de Deus no homem,
fundamento da autoridade
O trabalho no plano de Deus
Ecologia. Autoridade do homem
e valor da natureza
A natureza, a serviço da pessoa
humana
O respeito pela natureza
A necessidade de conversão e
cuidado com a natureza

1. Deus concede ao homem a
capacidade de dominar a criação
material

• 

• 

• 
• 

• 

• 
• 



De acordo com o relato de Gênesis,
Deus cria o homem e a mulher e os
chama a participar da execução do
seu plano para a criação. Esse
chamado se manifesta no fato de que
Deus concede ao homem a autoridade
sobre o mundo e manda que ele a
exerça.

A concessão desta missão expressa-se
especialmente em três textos do
Gênesis:

“Deus disse: 'Façamos o homem à
nossa imagem e semelhança. Que ele
reine sobre os peixes do mar, sobre as
aves dos céus, sobre os animais
domésticos e sobre toda a terra, e
sobre todos os répteis que se arrastem
sobre a terra'” (Gen 1, 26).

“Deus os abençoou: 'Frutificai', disse
ele, 'e multiplicai-vos, enchei a terra e
submetei-a. Dominai sobre os peixes
do mar, sobre as aves dos céus e sobre
todos os animais que se arrastam
sobre a terra'” (Gen 1,28).



“O Senhor Deus tomou o homem e
colocou-o no jardim do Éden para
cultivá-lo e guardá-lo” (Gen 2,15).

Deus concede aos homens o poder de
participar inteligente e livremente no
aperfeiçoamento da harmonia da
criação para seu próprio bem e o dos
seus próximos[1]: converte-os em seus
colaboradores.

O plano divino original consistia em
que o homem, vivendo em harmonia
com Deus, com os outros e com o
mundo[2], orientasse para o Criador
não apenas a sua pessoa, mas
também todo o universo, de modo
que a criação desse a glória a Deus
por meio do homem[3].

“A criação está feita tendo em vista o
Sabbat e, portanto, o culto e a
adoração a Deus. O culto está inscrito
na ordem da criação (cf. Gen 1, 14)”[4].

Essa autoridade, que abarca todo o
mundo visível, todos os recursos que a



terra contém e que o homem pode
descobrir através da sua atividade[5], é
concedida a todos os homens e
povos. Daqui podemos extrair as
seguintes consequências:

a) A propriedade absoluta da terra
pertence a Deus: “Do Senhor é a terra
e tudo o que ela contém, a órbita
terrestre e todos os que nela
habitam” (Sal 24,1)[6]. O homem deve
considerar-se apenas como
administrador de um bem.

b) A natureza não é algo que não tem
dono, mas é patrimônio da
humanidade. Portanto, seu uso deve
resultar no benefício de todos[7].

c) O homem “deve considerar as
coisas externas que possui
legitimamente, não apenas como suas,
mas também como comuns, no
sentido de que elas devem beneficiar
não apenas a si mesmo, mas também
aos outros”[8].



2. A imagem de Deus no homem,
fundamento da autoridade

O homem, em sua dimensão corpórea,
tem certa afinidade com outras
criaturas. Mas, em sua dimensão
espiritual, tem uma verdadeira
afinidade com Deus, pois foi criado à
sua imagem e semelhança, com a
promessa de que seria imortal.

A imagem de Deus no homem é o
fundamento de seu poder sobre a
criação:

“O homem é imagem de Deus, além do
mais, pelo mandato recebido do seu
Criador de submeter, de dominar a
terra. No desempenho de tal mandato,
o homem, todo e qualquer ser
humano, reflete a própria ação do
Criador do universo”[9].

A condição de imagem de Deus
também indica ao homem o caminho
para exercer seu domínio: ele deve
subordinar a posse, o domínio e o uso



das coisas à semelhança divina e à
sua vocação à imortalidade[10].

“É a tarefa de ‘dominar’ sobre as
outras criaturas e de ‘cultivar o
jardim’; e deve ser desempenhada no
quadro da obediência à lei divina;
portanto, com o respeito da imagem
recebida, fundamento claro do poder
de domínio que lhe é reconhecido, em
ordem ao seu aperfeiçoamento”[11].

Como imagem de Deus, o homem
participa da sua Sabedoria e da sua
Soberania sobre o mundo[12]. E
precisamente por isso, deve
aproximar-se da terra com a mesma
atitude do Criador, que não é apenas
Onipotência, mas também
Providência amorosa. Por isso, o
homem deve agir na terra “com
santidade e justiça (...) com retidão
de espírito” (Sab 9, 3), com sabedoria
e amor[13], “como 'senhor' e 'guarda'
inteligente e nobre, e não como um
'desfrutador' e 'destrutor' sem



respeito algum”[14]. Deste modo,
através do homem, a providência de
Deus sobre o mundo torna-se visível
e eficaz.

O homem recebe a missão de
aperfeiçoar o mundo, não a de
destruí-lo; para transformá-lo não em
caos, “mas em uma bela morada onde
tudo seja respeitado”[15]. Esta
capacidade do homem não é um
poder absoluto, que corresponde
apenas a Deus, muito menos um
poder despótico, de “usar e abusar”
ou de dispor das coisas como lhe
aprouver[16].

“É verdade que o homem recebeu do
próprio Deus a incumbência de
‘dominar’ as coisas criadas e de
‘cultivar o jardim’ do mundo; mas
esta é uma tarefa que o homem deve
realizar respeitando a imagem divina
recebida e, portanto, com inteligência
e amor: deve sentir-se responsável



pelos dons que Deus lhe concedeu e
continuamente lhe concede”[17].

A função que o homem exerce sobre o
mundo encontra uma expressão
adequada no conceito de
administração[18]. O homem recebe o
dom da natureza visível para
administrá-lo a fim de sua própria
perfeição e a de seus semelhantes[19].

3. O trabalho no plano de Deus

O mandato sobre o mundo, para
cultivar e cuidar da terra, é
realizado através do trabalho.
Portanto, isso não foi imposto ao
homem como consequência do
pecado original, mas entra no
plano de Deus desde o início:

“Desde o começo da sua criação, o
homem teve que trabalhar. Não
sou eu que o invento: basta abrir a
Sagrada Bíblia nas primeiras
páginas para ler que – antes de que
o pecado e, como consequência



dessa ofensa, a morte e as
penalidades e misérias entrassem
na humanidade – Deus formou
Adão com o barro da terra e criou
para ele e para a sua descendência
este mundo tão belo, ut operaretur
et custodiret illum, para que o
trabalhasse e guardasse.

Devemos convencer-nos, portanto,
de que o trabalho é uma
maravilhosa realidade que se nos
impõe como uma lei inevitável, e
de que todos, de uma maneira ou
de outra, lhe estão submetidos,
ainda que alguns pretendam fugir-
lhe. Aprendei-o bem: esta
obrigação não surgiu como uma
sequela do pecado original nem se
reduz a um achado dos tempos
modernos. Trata-se de um meio
necessário que Deus nos confia
aqui na terra, dilatando os nossos
dias e fazendo-nos participar do
seu poder criador, para que
ganhemos o nosso sustento e



simultaneamente colhamos frutos
para a vida eterna: o homem nasce
para trabalhar, como as aves para
voar”[20].

Quando o homem, “usando as suas
mãos ou recorrendo à técnica,
trabalha a terra para que ela
produza frutos e se torne habitação
digna para toda a humanidade[21], ao
mesmo tempo em que procura o
próprio sustento e o de sua família,
presta um serviço à sociedade,
coopera pessoalmente com Deus
para que seus designíos se cumpram
na história, ao mesmo tempo que se
vai aperfeiçoando a si mesmo”[22].

A dimensão social da pessoa
significa que estamos
necessariamente interligados e,
portanto, precisamos uns dos
outros. Em certo sentido, essa
realidade é uma expressão do ser
imagem de Deus, comunidade de
pessoas que trocam entre si o bem



maior. Da mesma forma, com
trabalho e serviço, o homem torna
presente o cuidado de Deus por
cada pessoa e igualmente recebe o
cuidado de Deus através do
trabalho e serviço dos outros.

4. Ecologia. Autoridade do homem
e valor da natureza

O termo “ecologia” (do grego oikia:
casa) aplica-se, sobretudo, às relações
do homem com a natureza.

Durante as últimas décadas, os
ensinamentos da Igreja sobre a
questão ecológica têm sido
abundantes[23]. Sem descer a soluções
específicas, que não são da sua
competência, a Igreja oferece
orientações importantes, que
constituem um guia essencial para as
relações da pessoa com o mundo.

5. A natureza, a serviço da pessoa
humana



A natureza tem um valor objetivo,
mas não absoluto. O dom da terra foi
concedido ao homem para que sirva
ao homem e, unida a ele, glorifique a
Deus.

Dessa forma, a natureza participa da
vocação de serviço que o homem
também tem[24].

“Todas as formas de vida devem ser
respeitadas, cuidadas e
verdadeiramente amadas como
criação do próprio Senhor Deus que
criou tudo o que é 'bom'. Mas é
precisamente o valor especial da
vida humana o que nos aconselha, e
na verdade nos obriga, a examinar
cuidadosamente a maneira como
usamos as outras espécies
criadas”[25].

Por isso, para salvaguardar a
natureza, “o problema decisivo – diz
Bento XVI – é a solidez moral da
sociedade em geral. Se não é
respeitado o direito à vida e à morte



natural, se se tornam artificiais a
concepção, a gestação e o nascimento
do homem, se são sacrificados
embriões humanos na pesquisa, a
consciência comum acaba por perder
o conceito de ecologia humana e,
com ele, o de ecologia ambiental. É
uma contradição pedir às novas
gerações o respeito do ambiente
natural, quando a educação e as leis
não as ajudam a respeitar-se a si
mesmas”[26].

A vida de outros seres também tem
um grande valor, mas não é um valor
oposto ao da pessoa; pelo contrário, o
valor da vida animal e vegetal
adquire todo o seu significado se
estiver relacionado com a vida da
pessoa humana. Francisco chama a
atenção para a evidente
inconsistência de colocar os dois
valores em oposição:

“Às vezes há uma obsessão em negar
toda preeminência à pessoa humana,



e uma luta é feita por outras espécies
que não desenvolvemos para
defender a igual dignidade entre os
seres humanos”[27]. “Não pode ser
autêntico um sentimento de união
íntima com os outros seres da
natureza, se ao mesmo tempo não
houver no coração ternura,
compaixão e preocupação pelos seres
humanos”[28].

6. O respeito pela natureza

“A intervenção humana não é
‘criadora’; ela depara-se com uma
natureza material que, como ela, tem
a sua origem em Deus Criador e da
qual o homem foi constituído ‘nobre
e sábio guardião’”[29].

A natureza não é obra do homem,
mas de Deus; seu valor não é o que o
homem quiser lhe dar, tornando-se
sua medida; está a seu serviço, mas
não a serviço de seus caprichos, mas
sim da sua perfeição como pessoa;
tem uma fisionomia própria e um



destino previamente dados por
Deus[30].

Isso implica que a ação humana
sobre o mundo “não deve fazer uso
da natureza contra seu próprio bem,
o bem de seus próximos e o bem das
gerações futuras. Por isso, há uma
dimensão moral no conceito e na
prática do desenvolvimento que deve
ser respeitada em todos os casos”[31].

Consequentemente, a lei que deve
reger a relação do homem com o
mundo não é a lei da utilidade, que
estabelece a razão movida
exclusivamente por fins econômicos,
considerando a natureza apenas
como material disponível.

7. A necessidade de conversão e
cuidado com a natureza

A educação para a responsabilidade
ecológica, isto é, da responsabilidade
consigo mesmo, com os outros e com
o meio ambiente, deve, portanto, ter



como primeiro objetivo a conversão,
a mudança interior da pessoa[32].

O Papa Francisco lamenta que
“alguns cristãos, até comprometidos
e piedosos, com o pretexto do
realismo pragmático frequentemente
se burlam das preocupações pelo
meio ambiente. Outros são passivos,
não se decidem a mudar os seus
hábitos e tornam-se incoerentes.
Falta-lhes, pois, uma conversão
ecológica, que comporta deixar
emergir, nas relações com o mundo
que os rodeia, todas as
consequências do encontro com
Jesus. Viver a vocação de guardiões
da obra de Deus não é algo de
opcional nem um aspecto secundário
da experiência cristã”[33].

Isso implica uma nova forma de agir
em relação aos outros e à natureza,
superando atitudes e estilos de vida
movidos pelo egoísmo, que são a
causa do esgotamento dos recursos



naturais[34]. A proteção do meio
ambiente será efetivamente
considerada como uma obrigação
moral que diz respeito a cada pessoa
e a toda a humanidade. Não será
apreciada apenas como uma questão
de interesse da natureza, mas da
responsabilidade de cada homem
perante o bem comum e os desígnios
de Deus[35].

A obrigação de contribuir para a
limpeza do meio ambiente afeta a
todos os homens. “Com mais razão,
aqueles que acreditam em Deus
Criador e, portanto, estão
convencidos de que há uma ordem
bem definida e orientada para
objetivos no mundo, devem se sentir
chamados a se interessar por esse
problema. Os cristãos, em particular,
descobrem que seu papel na criação,
bem como seus deveres para com a
natureza e o Criador, fazem parte de
sua fé”[36].



No campo concreto das relações do
homem com o mundo, os cristãos
também devem desempenhar o
papel de disseminar os valores
morais e contribuir para a educação
na consciência ecológica[37].

Precisamente por sua natureza
global, a ecologia é uma das áreas em
que o diálogo dos cristãos com os
fiéis de outras religiões é
especialmente importante para
estabelecer a colaboração.

Tomás Trigo

Bibliografia básica

— Concílio Vaticano II, Lumen
Gentium, 21-XI-1964, n. 36, 41 e 48; 
Gaudium et spes, 7-XII-1965, n. 34, 36,
37, 57 e 69.



— Catecismo da Igreja Católica, n.
279-314; 337-349; 2415-2418.

— Pontifício Conselho para a Justiça
e Paz, Compêndio da Doutrina Social
da Igreja, Ed. Vaticana, Città del
Vaticano 2005, n. 451-487.

Bibliografia recomendada

— Francisco, Laudato si’, 24-V-2015.

— Bento XVI, Caritas in veritate,
29/06/2009.

— São João Paulo II, Centesimus
annus, 30-XII-1991, n. 37, 38, 40 e 52; 
Sollicitudo rei socialis, 30-XII-1987, n.
26, 29, 30, 34 e 48; Redemptor
hominis, 4-III.-1979, n. 8, 15 e 16; 
Mensagem para a Jornada Mundial da
Paz de 1990, 8-XII-1989.

— São Josemaria Escrivá, Trabalho de
Deus, em Amigos de Deus, n. 55-72,
Quadrante, São Paulo.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus-capitulo-4.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus-capitulo-4.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus-capitulo-4.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus-capitulo-4.htm


— Tomás Trigo, Cuidar la Creación.
Estudios sobre la encíclica «Laudato
si’», Eunsa, Pamplona 2016.

[1] Cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
307

[2] Cf. São João Paulo II, Audiência
geral, 17-1-2001, n.1.

[3] Cf. Gaudium et spes, n. 34. “A
criação... está chamada a unir-se ao
homem para glorificar a Deus (cf Sal
148 e 96)” (São João Paulo II, 
Mensagem8/12/1989, n.16). A glória
que a natureza rende ao Criador se
expressa de modo admirável no 
Canto dos três jovens (Dan 3, 52-90).

[4] Catecismo da Igreja Católica, n. 347

[5] Cf. São João Paulo II, Evangelium
vitae, 25/03/1995, n.42.

https://opusdei.org/pt-br/article/trium-puerorum-louvor-da-natureza-a-deus/


[6] Ver também Jos 22, 19; Os 9, 3; Sal
85, 2; Jer 16, 18; Ez 36, 5.

[7] Cf. São Paulo VI, Mensagem
1/06/1972.

[8] Gaudium et Spes, n. 69. Cf
Catecismo da Igreja Católica, n.
2402-2404. “O meio ambiente é um
bem coletivo, patrimônio de toda a
humanidade e responsabilidade de
todos. Quem possui uma parte é
apenas para a administrar em
benefício de todos. Se não o fizermos,
carregamos na consciência o peso de
negar a existência aos
outros” (Francisco, Laudato si’,
24/05/2015, n. 95).

[9] São João Paulo II, Laborem
exercens, 14/09/1981, n. 4.

[10] Cf. São João Paulo II, Sollicitudo rei
socialis, 30/12/1987, n. 29.

[11] Sollicitudo rei socialis, n. 30



[12] Cf. Evangelium vitae, n. 42.

[13] Cf. São João Paulo II, Mensagem
8/12/1989, n. 3.

[14] São João Paulo II, Redemptor
hominis, 4/03/1979, n. 15.

[15] São Paulo VI, Mensagem
1/06/1972.

[16] Cf. Sollicitudo rei socialis, n. 34;
Catecismo da Igreja Católica, n. 2415.

[17] São João Paulo II, Christifideles
laici, 30/10/1988, n. 43.

[18] Cf. São João Paulo II, Audiência
geral, 17/01/2001, n. 1-2.

[19] Cf. Sollicitudo rei socialis, n. 30; LS,
n.68.

[20] São Josemaria Escrivá, Amigos de
Deus, Quadrante, São Paulo; cfr. 
Gaudium et Spes, n. 34.

[21] Gaudium et Spes, n. 57.



[22] Cfr. Gaudium et Spes, n. 34 e 57

[23] Em continuidade com os
ensinamentos de Paulo VI, João Paulo
II e Bento XVI, destaca-se a encíclica
de Francisco, Laudato si’, já
mencionada, devido à sua grande
repercussão — não só no âmbito
católico –, que despertou
interessantes iniciativas em todo o
mundo em prol do cuidado da pessoa
humana e do meio ambiente.

[24] “A interdependência das criaturas
é querida por Deus (...). Elas só
existem em dependência recíproca,
para se completarem mutuamente, a
serviço umas das outras” (Catecismo
da Igreja Católica, n.340).

[25] São João Paulo II, Discurso de 18
de maio de 1990, n. 3. Cf. também
São João Paulo II, Declaração de
Veneza, 10 de junho de 2002, em que
se afirma que "o respeito pela
criação deriva do respeito pela vida e
dignidade humana”.



[26] Bento XVI, Caritas in veritate, 29
de junho de 2009, n. 51.

[27] Laudato si’, n. 90.

[28] Laudato si’, n. 91

[29] Congregação para a Doutrina da
Fé, Instrução Libertatis conscientia,
22/03/1986, n. 34.

[30] Cf. Sollicitudo rei socialis, n. 3. 4;
São João Paulo II, Mensagem
8/12/1989; São João Paulo II,
Centesimus annus, 1 de maio de
1991, n. 37.

[31] São João Paulo II, Alocução 18 de
maio de 1990, n. 4. A raiz que dá
origem à reação moral à impacto
causado por nossas ações sobre os
outros e sobre o meio ambiente é —
diz Francisco— “a atitude básica de
auto transcendência, quebrando a
consciência isolada e a auto
referencialidade” (Laudato si’, n.
208).



[32] São João Paulo II, Mensagem
8/12/1989, n. 13.

[33] Laudato si’, n. 217.

[34] Cf. São João Paulo II, Ecclesia in
America, 22.I.1999, n. 25.

[35] Cf. São João Paulo II, Discurso de
18 de maio de 1990, n. 4. São muitos
os apelos do Magistério a
responsabilidade moral do homem
com respeito à ecologia: cf., entre
outros lugares, Centesimus annus, n.
40;Evangelium vitae, n. 42; São João
Paulo II, Ecclesia in America, n. 25;
Discurso 18/08/1985, n. 2; Mensagem
8/12/1989, n. 15.

[36] São João Paulo, Mensagem
8/12/1989, n. 15: citado em Laudato
si’, n.64.

[37] Declaração de Veneza.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-8-o-
dominio-sobre-a-criacao-o-trabalho-a-

ecologia/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-8-o-dominio-sobre-a-criacao-o-trabalho-a-ecologia/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-8-o-dominio-sobre-a-criacao-o-trabalho-a-ecologia/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-8-o-dominio-sobre-a-criacao-o-trabalho-a-ecologia/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-8-o-dominio-sobre-a-criacao-o-trabalho-a-ecologia/

	Tema 8. O domínio sobre a criação. O trabalho. A ecologia

