
opusdei.org

8. Jesus Cristo, Deus
e Homem verdadeiro

Jesus Cristo assumiu a natureza
humana sem deixar de ser
Deus: é verdadeiro Deus e
verdadeiro homem.

08/01/2015

1. A Encarnação do Verbo

“Quando veio a plenitude dos
tempos, Deus enviou seu Filho, que
nasceu de uma mulher” (Gal 4,4).
Assim se cumpre a promessa de um
Salvador que Deus fez a Adão e Eva
ao serem expulsos do Paraíso: “Porei



inimizade entre ti e a mulher, e entre
a tua descendência e a dela. Esta te
ferirá a cabeça, e tu lhe ferirás o
calcanhar” (Gn 3,15). Este versículo
do Gênesis é conhecido com o nome
de protoevangelho, pois constitui o
primeiro anúncio da boa-nova da
salvação. Tradicionalmente, tem-se
interpretado que a mulher a que se
refere é, tanto Eva, em sentido
imediato, como Maria, em sentido
pleno; e que a descendência da
mulher se refere tanto à humanidade
como a Cristo.

Desde então, até o momento em que
“o Verbo se fez carne e habitou entre
nós” (Jo 1, 14), Deus foi preparando a
humanidade para que pudesse
acolher frutuosamente o seu Filho
Unigênito. Deus escolheu para si o
povo israelita, estabeleceu com ele
uma Aliança e o formou
progressivamente, intervindo em sua
história, manifestando-lhe os seus
desígnios através dos patriarcas e



dos profetas e santificando-o para si.
E tudo isto, como preparação e figura
daquela nova e perfeita Aliança que
havia de concluir-se em Cristo e
daquela plena e definitiva revelação
que devia ser efetuada pelo próprio
Verbo encarnado[1]. Ainda que Deus
tenha preparado a vinda do
Salvador, principalmente mediante a
escolha do povo de Israel, isto não
significa que abandonasse os outros
povos, os “gentios”, pois nunca
deixou de dar testemunho de si
mesmo (cf. Atos 14, 16-17). A
Providência divina fez com que os
gentios tivessem uma consciência
mais ou menos explícita da
necessidade da salvação, e também
nos últimos confins da terra
conservavam o desejo de ser
redimidos.

A Encarnação tem a sua origem no
amor de Deus pelos homens: “Nisto
se manifestou o amor de Deus para
conosco: em nos ter enviado ao



mundo o seu Filho único, para que
vivamos por Ele” (1 Jo 4, 9). A
Encarnação é a demonstração por
excelência do Amor de Deus para
com os homens, já que nela é o
próprio Deus que se entrega aos
homens, fazendo-se participante da
natureza humana, na unidade da
pessoa.

Após a queda de Adão e Eva no
paraíso, a Encarnação tem uma
finalidade salvadora e redentora,
como professamos no Credo: “por
nós homens e para nossa salvação,
desceu dos céus e se encarnou pelo
Espírito Santo, no seio da Virgem
Maria, e se fez homem”[2]. Cristo
afirmou de Si mesmo que o Filho do
homem veio para “procurar e salvar
o que estava perdido” (Lc 10,19; cfr. 
Mt 18,11) e que “Deus não enviou o
Filho ao mundo para condená-lo,
mas para que o mundo seja salvo por
Ele” (Jo 3,17).



A Encarnação não só manifesta o
infinito amor de Deus pelos homens,
a sua infinita misericórdia, justiça, e
poder, mas também a coerência do
plano divino da salvação. A profunda
sabedoria divina se manifesta na
forma como Deus quis salvar o
homem, isto é, do modo mais
adequado à sua natureza, que é
precisamente através da Encarnação
do Verbo.

Jesus Cristo, o Verbo encarnado, “não
é nem um mito, nem uma ideia
abstrata qualquer. É um homem que
viveu em um contexto concreto e que
morreu depois de ter vivido a sua
própria existência dentro da
evolução da história. A pesquisa
histórica sobre Ele é, pois, uma
exigência da fé cristã”[3].

Pertence à doutrina da fé o
conhecimento de que Cristo existiu,
como também que morreu realmente
por nós e que ressuscitou ao terceiro



dia (cf. 1 Co 15, 3-11). A existência de
Jesus é um fato provado pela ciência
histórica, sobre tudo mediante a
análise do Novo Testamento, cujo
valor histórico está fora de dúvida.
Há outros testemunhos antigos não
cristãos, pagãos e judeus, sobre a
existência de Jesus. Precisamente por
isto, não são aceitáveis as posições de
quem contrapõe um Jesus histórico
ao Jesus da fé e defendem a hipótese
de que quase tudo o que o Novo
Testamento diz acerca de Cristo seria
uma interpretação de fé que fizeram
os discípulos de Jesus, mas não a sua
autêntica figura histórica, que ainda
permaneceria oculta para nós. Estas
posturas, que em muitas ocasiões
contêm um forte preconceito contra
o sobrenatural, não levam em conta
que a pesquisa histórica
contemporânea concorda em afirmar
que a apresentação que faz o
cristianismo primitivo de Jesus é
baseada em fatos autênticos que
realmente aconteceram.



2. Jesus Cristo, Deus e homem
verdadeiro

A Encarnação é “o mistério da
admirável união da natureza divina
e da natureza humana na única
Pessoa do Verbo” (Catecismo, 483). A
Encarnação do Filho de Deus “não
significa que Jesus Cristo seja em
parte Deus e em parte homem, nem
que ele seja o resultado de uma
mescla confusa entre o divino e o
humano. Ele se fez verdadeiramente
homem, permanecendo verdadeiro
Deus. Jesus Cristo é verdadeiro Deus
e verdadeiro homem” (Catecismo,
464). A divindade de Jesus Cristo,
Verbo eterno de Deus, foi comentada
no texto referente à Santíssima
Trindade. Aqui, vamos focar a
atenção no que diz respeito à sua
humanidade.

A Igreja definiu e esclareceu esta
verdade de fé durante os primeiros
séculos frente às heresias que a



falseavam. Já no século I, alguns
cristãos de origem judaica, os
ebionitas, consideraram Cristo um
simples homem, ainda que muito
santo. No século II, surge o
adocionismo, que sustentava ser
Jesus Cristo filho adotivo de Deus;
Jesus seria apenas um homem em
quem habita a força de Deus; para
eles, Deus era uma só pessoa. Esta
heresia foi condenada no ano 190
pelo papa São Victor, pelo Concílio de
Antioquia, de 268, pelo Concílio I de
Constantinopla e pelo sínodo romano
de 382[4]. A heresia ariana, ao negar
a divindade do Verbo, negava
também que Jesus Cristo fosse Deus.
Arrio foi condenado pelo Concílio I
de Niceia, no ano de 325. Também
atualmente, a Igreja voltou a
recordar que Jesus Cristo é o Filho de
Deus subsistente desde a eternidade,
que na Encarnação assumiu a
natureza humana em sua única
pessoa divina[5].

https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-aconteceu-no-concilio-de-niceia/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-aconteceu-no-concilio-de-niceia/


A Igreja também enfrentou outros
erros que negavam a realidade da
natureza humana de Cristo. Entre
esses, encontram-se as heresias que
negavam a realidade do corpo ou da
alma de Cristo. Entre as primeiras,
encontra-se o docetismo, em suas
diversas variantes, que possui um
fundo gnóstico e maniqueu. Alguns
dos seus seguidores afirmavam que
Cristo teve um corpo celeste, ou que
seu corpo era puramente aparente,
ou que apareceu de repente na
Judéia, sem ter tido que nascer ou
crescer. Já São João teve que
combater este tipo de erros: “muitos
sedutores tem saído pelo mundo
afora, os quais não proclamam Jesus
Cristo que se encarnou” (2 Jo 7; cf. 1 
Jo 4, 1-2).

Arrio e Apolinário de Laodiceia
negaram que Cristo tivesse
verdadeira alma humana. O segundo
teve particular importância neste
campo e a sua influência esteve

https://opusdei.org/pt-br/article/quem-sao-os-gnosticos/


presente durante vários séculos nas
controvérsias cristológicas
posteriores. Na tentativa de defender
a unidade de Cristo e sua
impecabilidade, Apolinário sustentou
que o Verbo desempenha as funções
da alma humana espiritual. Esta
doutrina, porém, supunha a negação
da verdadeira humanidade de Cristo,
composta, como em todos os homens,
de corpo e alma espiritual (cf. 
Catecismo, 471). Foi condenado no
Concílio I de Constantinopla e no
Sínodo Romano de 382[6].

3. A união hipostática

No início do século quinto, após as
controvérsias precedentes, estava
clara a necessidade de sustentar
firmemente a integridade das duas
naturezas, divina e humana, na
Pessoa do Verbo; de modo que a
unidade pessoal de Cristo começa a
tornar-se o centro de atenções da
cristologia e da soteriologia



patrística. Para este aprofundamento
contribuíram novas discussões.

A primeira grande controvérsia teve
sua origem em algumas afirmações
de Nestório, patriarca de
Constantinopla, que utilizava uma
linguagem na qual dava a entender
que em Cristo há dois sujeitos: o
sujeito divino e o sujeito humano,
unidos entre si por um vínculo
moral, mas não fisicamente. Neste
erro cristológico tem origem a sua
rejeição do título de Mãe de Deus, 
Theotókos, aplicado a Santa Maria.
Maria seria Mãe de Cristo, mas não
Mãe de Deus. Diante desta heresia,
São Cirilo de Alexandria e o Concilio
de Éfeso de 431 recordaram que “a
humanidade de Cristo não tem outro
sujeito senão a pessoa divina do
Filho de Deus, que a assumiu e a fez
sua desde sua concepção. Por isso o
Concílio de Éfeso proclamou, em 431,
que Maria se tornou de verdade Mãe
de Deus pela concepção humana do



Filho de Deus em seu
seio” (Catecismo, 466; cf. DS 250 e
251).

Uns anos mais tarde, surgiu a heresia
monofisita. Esta heresia tem
antecedentes no apolinarismo e em
uma má compreensão da doutrina e
da linguagem empregada por São
Cirilo, por parte de Eutiques, ancião
arquimandrita de um mosteiro de
Constantinopla. Eutiques afirmava,
entre outras coisas, que Cristo é uma
Pessoa que subsiste em uma só
natureza, pois a natureza humana
teria sido absorvida pela divina. Este
erro foi condenado pelo Papa São
Leão Magno, no seu Tomus ad
Flavium[7], autêntica joia da teologia
latina, e pelo Concílio ecumênico de
Calcedônia, do ano 451, ponto de
referência obrigatório para a
Cristologia. Assim ensina a
“confessar um só e mesmo Filho,
Nosso Senhor Jesus Cristo, o mesmo
perfeito em divindade e perfeito em



humanidade”[8], e acrescenta que a
união das duas naturezas é “sem
confusão, sem mudanças, sem
divisão, sem separação”[9].

A doutrina calcedonense foi
confirmada e esclarecida pelo
Segundo Concílio de Constantinopla
no ano 553, que oferece uma
interpretação autêntica do Concílio
anterior. Após enfatizar várias vezes
a unidade de Cristo[10], afirma que a
união das duas naturezas de Cristo se
dá segundo a hipóstase[11],
superando assim o erro da fórmula
ciriliana que falava da unidade
segundo a “fisis”. Nesta linha, o
Concílio de Constantinopla indicou
também o sentido em que se deve
entender a conhecida fórmula
ciriliana de “uma natureza do Verbo
de Deus encarnado”[12], frase que
São Cirilo pensava ser de Santo
Atanásio, mas que na realidade
tratava-se de uma falsificação
apolinarista.



Nestas definições conciliares, que
tinham como finalidade esclarecer
alguns erros concretos e não expor o
mistério de Cristo em sua totalidade,
os Padres conciliares utilizaram a
linguagem de seu tempo. Da mesma
forma que Niceia empregou o termo
consubstancial, Calcedônia utilizou
termos como natureza, pessoa,
hipóstase etc., segundo o significado
habitual que tinham na linguagem
comum, e na teologia de sua época.
Isto não significa, como afirmaram
alguns, que a mensagem evangélica
se helenizara. Ao contrário, quem se
mostrou rigidamente helenizantes
foram precisamente os que
propunham as doutrinas heréticas,
como Arrio ou Nestório, que não
souberam ver as limitações da
linguagem filosófica do seu tempo,
diante do mistério de Deus e de
Cristo.

4. A Humanidade Santíssima de
Jesus Cristo



“Na união misteriosa da Encarnação,
‘a natureza humana foi assumida,
não aniquilada’ (GS
22,2)” (Catecismo, 470). Por isso, a
Igreja ensinou a “a plena realidade
da alma humana, com suas
operações de inteligência e vontade,
e a do corpo humano de Cristo. Mas,
paralelamente, teve de lembrar toda
vez que a natureza humana de Cristo
pertence "in proprio" à pessoa divina
do Filho de Deus que a assumiu.
Tudo o que Cristo é e o que faz nela
depende do "Um da Trindade". Por
conseguinte, o Filho de Deus
comunica à sua humanidade seu
próprio modo de existir pessoal na
Trindade. Assim, em sua alma como
em seu corpo, Cristo exprime
humanamente os modos divinos de
agir da Trindade (cf. Jo 14,
9-12)” (Catecismo, 470).

A alma humana de Cristo está dotada
de um verdadeiro conhecimento
humano. A doutrina católica ensina



tradicionalmente que Cristo,
enquanto homem, possuía um
conhecimento adquirido, uma
ciência infusa e a ciência beata
própria dos bem-aventurados no céu.
A ciência adquirida de Cristo não
podia ser, por si, ilimitada: “por isso
O Filho de Deus, ao tornar-se homem,
pôde aceitar "crescer em sabedoria,
em estatura e em graça" (Lc 2,52) e
também informar-se sobre aquilo
que na condição humana se deve
aprender de maneira experimental
(cf. Mc 6, 38; 8, 26; Jo 11,
34)” (Catecismo, 472). Cristo, em
quem repousa a plenitude do
Espírito Santo com os seus dons (cf. 
Is 11, 1-3), possuiu também a ciência
infusa, isto é, aquele conhecimento
que não se adquire diretamente pelo
trabalho da razão, mas é infundido
diretamente por Deus na inteligência
humana. Com efeito, “O Filho
mostrava também em seu
conhecimento humano a penetração
divina que tinha pensamentos



secretos do coração dos homens (cf. 
Mc 2, 8; Jo 2, 25; 6, 61” (Catecismo,
473). Cristo possuía também a ciência
própria dos beatos: “Por sua união a
Sabedoria divina na pessoa do Verbo
encarnado, o conhecimento humano
de Cristo gozava em plenitude da
ciência dos desígnios eternos que
viera revelar (cf. Mc 8, 31; 9, 31; 10,
33-34; 14, 18-20.26-30” (Catecismo,
474). Por tudo isto, deve-se afirmar
que Cristo, enquanto homem, é
infalível: admitir nele o erro seria
admiti-lo no Verbo, única pessoa
existente em Cristo. No que diz
respeito a uma eventual ignorância
propriamente dita, deve-se ter
presente que “O que ele reconhece
desconhecer neste campo (cf. Mc 13,
32) declara alhures não ser sua
missão revelá-lo (cf. Atos 1,
7)” (Catecismo, 474). Entende-se que
Cristo fosse humanamente
consciente de ser o Verbo e de sua
missão salvífica[13]. Por outro lado, a
teologia católica, ao pensar que



Cristo possuía, já na terra, a visão
imediata de Deus, sempre negou a
existência da virtude da fé em
Cristo[14].

Diante das heresias monoenergeta e
monotelita que, em lógica
continuidade com o monofisismo
precedente, afirmavam que em
Cristo há uma só operação ou uma só
vontade, a Igreja confessou, no III
Concílio ecumênico de
Constantinopla, do ano 681, que
Cristo possui duas vontades e duas
operações naturais, divinas e
humanas, não opostas, mas
cooperantes, de forma que o Verbo
feito carne, em sua obediência ao Pai,
quis humanamente tudo aquilo que
decidiu divinamente com o Pai e o
Espírito Santo, para nossa salvação
(cf. DS 556-559). A vontade humana
de Cristo “segue a sua vontade divina
sem estar em resistência nem em
oposição em relação a ela; mas antes
sendo subordinada a esta vontade



todo-poderosa (DS 556)” (Catecismo
475). Trata-se de uma questão
fundamental, pois está diretamente
relacionada com o ser de Cristo e
com a nossa salvação. São Máximo, o
Confessor, distinguiu-se por este
esforço doutrinal de esclarecimento
e se serviu com grande eficácia da
conhecida passagem da oração de
Jesus no Horto, em que aparece a
conformidade da vontade humana
de Cristo com a vontade do Pai (cf. 
Mt 26, 39).

Consequência da dualidade de
naturezas é também a dualidade de
operações. Em Cristo, há duas
operações, as divinas, procedentes de
sua natureza divina, e as humanas,
que procedem da natureza humana.
Fala-se também de operações
teândricas para referir-se àquelas em
que a operação humana atua como
instrumento da operação divina: é o
caso dos milagres realizados por
Cristo.

https://opusdei.org/pt-br/article/a-oracao-de-jesus-no-horto/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-oracao-de-jesus-no-horto/


O realismo da Encarnação do Verbo
manifestou-se também na última
grande controvérsia cristológica da
época patrística: a disputa sobre as
imagens. O costume de representar a
Cristo, em afrescos, ícones, baixos
relevos etc., é antiquíssimo e existem
testemunhos que remontam ao
menos até o século segundo. A crise
iconoclasta ocorreu em
Constantinopla no início do século
VIII e teve sua origem em uma
decisão do Imperador.
Anteriormente, já tinham aparecido
teólogos que haviam se mostrado
partidários ou contrários ao uso das
imagens, mas as duas tendências
tinham coexistido pacificamente.
Aqueles que se opunham
costumavam acrescentar que Deus
não tem limites e, portanto, não pode
ser incluído dentro de umas linhas,
de uns traços, não pode ser
circunscrito. Porém, como apontou
São João Damasceno, foi a própria
Encarnação que circunscreveu o



Verbo, indelimitável. “Visto que o
Verbo se fez carne assumindo uma
verdadeira humanidade, o corpo de
Cristo era delimitado. Em razão
disso, o rosto humano de Jesus pode
ser "desenhado" (Ga 3,
2)” (Catecismo, 476). No II Concílio
ecumênico de Niceia, do ano 787, “a
Igreja reconheceu como legítimo que
ele seja representado em imagens
sagradas” (Catecismo, 476). Com
efeito, “as particularidades
individuais do corpo de Cristo
expressam a pessoa divina do Filho
de Deus. Ele fez seus os traços de seu
próprio corpo humano até o ponto
que, pintados em uma imagem
sagrada, podem ser venerados
porque quem venera a imagem,
venera a pessoa nela
representada”[15].

A alma de Cristo, ao não ser divina
por essência, mas humana, foi
aperfeiçoada, como as almas dos
outros homens, mediante a graça



habitual, que é “um dom habitual,
uma disposição estável e
sobrenatural para aperfeiçoar a
própria alma e torná-la capaz de
viver com Deus, agir por seu
amor” (Catecismo, 2000). Cristo é
santo, como anunciou o arcanjo
Gabriel a Santa Maria na
Anunciação: Lc 1, 35. A humanidade
de Cristo é radicalmente santa, fonte
e paradigma da santidade de todos os
homens. Pela Encarnação, a natureza
humana de Cristo foi elevada à maior
união com a divindade – com a
Pessoa do Verbo – a que pode ser
elevada alguma criatura. Do ponto
de vista da humanidade do Senhor, a
união hipostática é o maior dom que
jamais se tenha podido receber, e
costuma ser conhecida com o nome
de graça de união. Pela graça
habitual, a alma de Cristo foi
divinizada com essa transformação
que eleva a natureza e as operações
da alma ao plano da vida íntima de
Deus, proporcionando às suas



operações sobrenaturais uma co-
naturalidade que, de outro modo,
não teria. A sua plenitude de graça
implica também a existência das
virtudes infusas e dos dons do
Espírito Santo. Desta plenitude de
graça de Cristo, “recebemos todos,
graça sobre graça” (Jo 1, 16). A graça
e os dons foram outorgados a Cristo
não só em atenção à sua dignidade
de Filho, mas também em atenção à
sua missão de novo Adão e Cabeça da
Igreja. Por isso se fala de uma graça
capital em Cristo que não é uma
graça distinta da graça pessoal do
Senhor, mas é um aspecto dessa
mesma graça que acentua sua ação
santificadora sobre os membros da
Igreja. A Igreja, com efeito, “é o
Corpo de Cristo” (Catecismo, 805), um
corpo “do qual Cristo é a Cabeça: ela
vive d'Ele, n'Ele e por Ele; Ele vive
com ela e nela” (Catecismo, 807).

O Coração do Verbo encarnado.
“Jesus conheceu-nos e amou-nos a



todos durante sua Vida, sua Agonia e
Paixão e entregou-se por todos e cada
um de nós: "O Filho de Deus amou-
me e entregou-se por mim" (Gl 2,20).
Amou-nos a todos com um coração
humano” (Catecismo, 478). Por este
motivo, o Sagrado Coração de Jesus é
o símbolo por excelência do amor
com que ama continuamente ao
eterno Pai e a todos os homens (cf. 
ibidem).

José Antonio Riestra

Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica, 422-483.

Bento XVI-Joseph Ratzinger, Jesus de
Nazaré, ed. Planeta, São Paulo 2007.

Leituras recomendadas



A. Amato, Jesús el Señor, BAC, Madri
1998.

F. Ocáriz – L.F. Mateo Seco – J.A.
Riestra, El misterio de Jesucristo, 3ª
ed., EUNSA, Pamplona 2004.

[1] Concílio Vaticano II, Const. Lumen
Gentium, 9.

[2] Concílio de Constantinopla I, 
Symbolum, DS 150; cf. Concílio
Vaticano II, Const. Lumen Gentium,
55.

[3] Comissão Teológica Internacional,
Algumas questões referentes à
cristologia (1979).

[4] Cf. DS 151 y 157-158.

[5] Cf. Congregação para a Doutrina
da Fé, Decl. Mysterium Filii Dei,
21-02-1972, en AAS 64(1972)237-241.



[6] Cf. DS 151 y 159.

[7] Cf. Ibídem, 290-295.

[8] Cf. Ibidem, 301; Catecismo, 467.

[9] Cf. Idem.

[10] Cf. Ibidem, 423.

[11] Cf. Ibidem, 425.

[12] Cf. Ibidem, 429.

[13] Cf. Comissão Teológica
Internacional, A consciência que Jesus
tinha de si mesmo e da sua missão
(1985).

[14] Cf. Congregação para a Doutrina
da Fé, Notificação, n. 5, 26-11-2006.

[15] Concilio de Niceia II, DS 601.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-8-jesus-
cristo-deus-e-homem-verdadeiro/

(24/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-8-jesus-cristo-deus-e-homem-verdadeiro/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-8-jesus-cristo-deus-e-homem-verdadeiro/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-8-jesus-cristo-deus-e-homem-verdadeiro/

	8. Jesus Cristo, Deus e Homem verdadeiro

