
opusdei.org

Tema 7. A liberdade
humana

A Igreja considera que a
liberdade é sinal eminente da
imagem divina no homem. A
participação dos homens na
bem-aventurança divina é um
bem tão grande e tão desejado
pelo Amor divino, que Deus
quis correr o risco da liberdade
humana. Em sentido moral, a
liberdade não é tanto uma
propriedade natural da pessoa,
mas uma conquista, fruto da
educação, das virtudes morais
possuídas e da graça de Deus.



20/10/2022

Sumário:

Deus criou o homem livre
As dimensões da liberdade
humana
A essência da liberdade
A liberdade do ponto de vista
histórico-salvífico
A liberdade e o bem moral
O respeito da liberdade

1. Deus criou o homem livre

A Sagrada Escritura nos diz que Deus
criou o homem como um ser livre.
“Desde o princípio Deus criou o ser
humano e o entregou às mãos do seu
arbítrio. Acrescentou-lhe seus
mandamentos e preceitos e a

• 
• 

• 
• 

• 
• 



inteligência, para fazer o que lhe é
agradável. Se quiseres guardar os
mandamentos, eles te guardarão; se
confias em Deus, tu também viverás.
Diante de ti, ele colocou o fogo e a
água; para o que quiseres, tu podes
estender a mão. Diante do ser
humano estão a vida e a morte, o
bem e o mal; ele receberá aquilo que
preferir”[1].

A Igreja considera que a liberdade “é
sinal eminente da imagem divina no
homem”[2]. E ao mesmo tempo nos
ensina porque e para que Deus nos
deu a liberdade: “Deus quis ‘deixar
ao homem o poder de decidir’, para
que assim procure espontaneamente
o seu Criador e livremente chegue à
perfeição plena e feliz, aderindo a
Ele”[3]. Criando o homem à sua
imagem e semelhança, Deus coloca
em prática seu desígnio de criar
seres que sejam capazes de
participar da sua própria vida divina
e entrar em comunhão com Ele.



Para que os homens possam aderir
livremente a Deus, como diz a
constituição Gaudium et spes, é
necessário que os homens sejam
livres, ou seja, capazes de conhecer e
afirmar o bem autonomamente. Isto
supõe que haja no homem, que é um
ser finito e falível, a triste
possibilidade de fazer mau uso da
liberdade que Deus lhe deu, negando
o bem e afirmando o mal. Mas se não
fosse verdadeiramente livre, o
homem não poderia participar da
felicidade divina, que consiste em
conhecer e amar o Sumo Bem que é o
próprio Deus. Os astros seguem com
absoluta exatidão as leis que Deus
lhes deu, mas não podem conhecer e
amar, e, por isso, não podem
participar da felicidade de Deus.
Como escreve São Josemaria, “apenas
nós, os homens – não falo aqui dos
anjos – nos unimos ao Criador
mediante o exercício da nossa
liberdade”[4]. A participação dos
homens na bem-aventurança divina



é um bem tão grande e tão desejado
pelo Amor divino, que Deus quis
correr o risco da liberdade humana.
Para entender melhor tudo isso,
consideraremos a seguir os diversos
sentidos em que se fala de liberdade,
a essência da liberdade e depois a
liberdade vista do ponto de vista da
história da salvação.

2. As dimensões da liberdade
humana

A liberdade humana tem várias
dimensões. A liberdade de coação é a
que tem a pessoa que pode realizar
externamente o que decidiu fazer,
sem imposição ou impedimentos de
agentes externos. Geralmente se
entende assim a liberdade em direito
e política: fala-se assim de liberdade
de expressão, liberdade de reunião
etc, para expressar que ninguém
pode impedir legitimamente uma
pessoa de exprimir o seu
pensamento e de se reunir com



quem quiser, sempre dentro dos
limites estabelecidos pelas leis. Os
presos e prisioneiros de guerra, por
exemplo, carecem desta liberdade.

A liberdade de escolha ou liberdade
psicológica significa a ausência de
necessidade interna para escolher
uma coisa ou outra; já não se refere
às possibilidades de fazer, e sim a de 
decidir autonomamente, sem estar
subordinado a um determinismo
interior, ou seja, sem que uma força
interna diferente da vontade leve a
escolher necessariamente uma coisa,
impedindo escolher as outras
possíveis alternativas. A liberdade
psicológica é a capacidade de
autodeterminação. Algumas doenças
mentais agudas, algumas drogas ou
um estado de muita agitação (num
incêndio, por exemplo) podem privar
total ou parcialmente da liberdade
psicológica.



A liberdade moral é a que tem uma
pessoa que não está escravizada
pelas paixões ruins, pelos vícios ou
pelo pecado. Entendida neste
sentido, a liberdade não é tanto uma
propriedade natural da pessoa, mas
uma conquista, fruto da educação,
das virtudes morais possuídas e da
graça de Deus. A Sagrada Escritura e
o Magistério da Igreja falam com
frequência da liberdade neste
sentido, ao dizer que Cristo nos faz
livres.

3. A essência da liberdade

Nas três dimensões que acabamos de
explicar, a liberdade se apresenta
como negação de algo. A liberdade
nega a existência de impedimentos
exteriores para agir, de
condicionamentos interiores para
escolher e de obstáculos morais para
exercê-la retamente. A ausência
desses impedimentos,
condicionamentos e obstáculos é um



requisito para que o homem seja
livre, mas não manifesta a essência
positiva da liberdade. Deus é livre, e
a sua liberdade não pode ser a
negação de condicionamentos
exteriores, nem interiores, porque
Ele não tem e nem pode ter. A
liberdade tem que consistir em algo
diferente da mera ausência de
condições determinantes.

Efetivamente, a essência da
liberdade (o que tem que existir para
haver liberdade) e o seu ato próprio
é a adesão autônoma ao bem, ou seja,
o amor do bem, que é o ato por
excelência da liberdade. Liberdade e
amor estão unidos: não há amor
verdadeiro que não seja livre, nem
verdadeira liberdade que não se
exercite como amor a algo ou
alguém. A liberdade de Deus, a de
Cristo e a dos homens se expressa
como reconhecimento e amor do
bem enquanto tal, simplesmente pela
razão de que é bom.



A adesão autônoma ao bem expressa
muito mais a essência da liberdade
do que a possibilidade de escolher
entre várias alternativas. Para uma
boa mãe, não amar seu filho não se
apresenta como uma alternativa
possível, mas nem por isso o amor a
seu filho deixa de ser uma escolha
livre. Nem o sacrifício que esse amor
pode trazer consigo diminui sua
liberdade. São Josemaria o expressa
assim: “Reparemos: quando uma
mãe se sacrifica por amor aos seus
filhos, fez uma opção; e, conforme
for a medida desse amor, assim se
manifestará a sua liberdade. Se esse
amor for grande, a liberdade se
mostrará fecunda, e o bem dos filhos
procederá dessa bendita liberdade,
que implica entrega, e procederá
dessa bendita entrega, que é
precisamente liberdade”[5].

O sacrifício e a entrega ao que se
ama são expressão da liberdade,
porque são sacrifício e entrega que



nascem do amor, e o amor não pode
não ser livre. Na oração no horto das
oliveiras, foi muito difícil para Jesus
carregar os pecados humanos e
enfrentar a sua Paixão redentora,
mas Ele entregou a sua vida
livremente: “O Pai me ama, porque
dou a minha vida, para depois
recebê-la novamente. Ninguém tira a
minha vida, eu a dou por mim
mesmo; tenho poder de entregá-la”[6].

Além disso, em nós, a inclinação ao
mal decorrente do pecado original
pode fazer com que a livre adesão ao
bem seja mais difícil. Como dizia São
Josemaria, “a oposição entre
liberdade e entrega é sinal de que o
amor está vacilante, pois nele reside
a liberdade”[7]. Se não houvesse uma
adesão autônoma ao bem que requer
sacrifício, se não se amasse
verdadeiramente o bem que
comporta sacrifício, então sim
haveria oposição entre a liberdade e
a entrega que esse bem requer.



“Quereria gravá-lo a fogo em cada
um: a liberdade e a entrega de si não
se contradizem; apoiam-se
mutuamente. A liberdade só pode ser
entregue por amor; outro gênero de
desprendimento, eu não o concebo.
Não é um jogo de palavras, mais ou
menos acertado. Na entrega
voluntária, em cada instante dessa
dedicação, a liberdade renova o
amor, e renovar-se é ser
continuamente jovem, generoso,
capaz de grandes ideais e de grandes
sacrifícios”[8].

4. A liberdade do ponto de vista
histórico-salvífico

A Sagrada Escritura considera a
liberdade humana com a perspectiva
da história da salvação. Por causa da
primeira queda, a liberdade que o
homem tinha recebido de Deus fiou
submetida à escravidão do pecado,
apesar de não ter se corrompido por
completo[9]. São Paulo afirma de



modo claro, principalmente na Carta
aos Romanos, que o pecado que se
introduziu no mundo como
consequência do pecado de Adão é
mais forte que a inteligência e a
vontade humanas, e inclusive do que
a lei de Moisés, que ensinava o que
se deve fazer, mas não dava a força
para fazê-lo sempre. Cada um dos
pecados humanos são um ato livre,
senão não seriam pecados, mas a
força do pecado se manifesta em que
de fato, e considerando as coisas em
conjunto, os homens, sem a graça de
Cristo, não conseguiriam evitar o
pecado sempre, porque têm a
inteligência obscurecida e a vontade
debilitada. Por sua Cruz gloriosa,
anunciada e preparada pela
economia do Antigo Testamento,
“Cristo obteve a salvação de todos os
homens. Resgatou-os do pecado que
os mantinha na escravidão”[10]. Com a
graça de Cristo os homens podem
evitar o pecado, como se vê não só na
vida dos santos canonizados, mas na



vida de tantos cristãos que vivem em
graça e evitam os pecados graves e
inclusive quase sempre os veniais
deliberados. Colaborando com a
graça que Deus dá por meio de
Cristo, o homem pode gozar da plena
liberdade em sentido moral: “Foi
para a liberdade que Cristo nos
libertou”[11].

A possibilidade de que o homem
pecasse não fez com que Deus
renunciasse a criá-lo livre. A
necessidade que o homem tem de ser
livre para ser feliz faz com que Deus
leve a sério a liberdade humana e as
consequências que os nossos atos
livres têm no tempo[12]. O modo em
que a redenção se realizou, mediante
o sangue de Cristo, confirma o valor
e o respeito de Deus pela liberdade
humana. Nossa liberdade é
verdadeira liberdade, o seu exercício
tem um grande valor, positivo ou
negativo, e traz consigo uma
responsabilidade.



5. A liberdade e o bem moral

Como já dissemos, a liberdade está
dirigida ao bem moral de modo que a
sua posse faz ao homem feliz. Para
ajudar a reconhecer e aderir a esse
bem, o homem tem à sua disposição
a lei moral, que é a capacidade de
discernir o bom e o mau da realidade
segundo os planos de Deus, que são
sempre bons. As demais leis
humanas também conduzem ao bem
quando estão em harmonia com a lei
moral.

De qualquer forma, às vezes, alguns
consideram que a lei já delimita sua
liberdade, como se a liberdade
começasse onde acaba a lei e vice-
versa.

A realidade é que o comportamento
livre é regulado por cada pessoa de
acordo com o conhecimento que ela
tem do bem e do mal: realiza
livremente o que considera bom e
evita livremente o que vê como mau.



A lei moral é como uma luz para
facilitar a escolha do bom e evitar o
mau.

Por isso, o que se opõe à lei moral é o
pecado, não a liberdade. A lei
certamente indica que é necessário
corrigir os desejos de realizar ações
pecaminosas que uma pessoa pode
experimentar: os desejos de
vingança, de violência, de roubar,
etc., mas essa indicação moral não se
opõe à liberdade, que visa sempre a
afirmação livre do bom por parte das
pessoas, e também não supõe uma
coação da liberdade, que sempre
conserva a triste possibilidade de
pecar. “Entregar-se ao mal não é uma
libertação, mas uma escravidão (...)
Revela talvez que se comportou de
acordo com as suas preferências,
mas não conseguirá pronunciar a
voz da verdadeira liberdade, porque
se fez escravo daquilo por que se
decidiu, e decidiu-se pelo pior, pela



ausência de Deus, e nisso não há
liberdade”[13].

Uma questão diferente é que as leis e
regulamentos humanos, por causa da
generalidade e concisão dos termos
com que se expressam, podem não
ser, em algum caso particular, um
indicador fiel do que uma pessoa
determinada deve fazer. A pessoa
bem formada sabe que nesses casos
concretos é preciso fazer o que sabe
com certeza que é bom[14]. Mas não
existe nenhum caso no qual seja bom
realizar as ações intrinsecamente
más, ou seja, ações proibidas pelos
preceitos negativos da lei moral
natural ou da lei divino-positiva
(adultério, homicídio deliberado,
etc.)[15].

Como dissemos, o homem pode usar
mal a sua liberdade, porque tanto o
seu conhecimento como a sua
vontade são falíveis. Às vezes a
consciência moral erra, e considera



como bom o que, na realidade é mau,
ou como mau o que na realidade não
é mau. Por isso, o reto uso da
liberdade e o agir segundo a própria
consciência não são sempre a mesma
coisa, por causa do possível erro da
consciência. Daí a importância de
formá-la bem, de modo que seja
possível evitar os erros de juízo em
que frequentemente caem as pessoas
que têm pouca formação ou as que
têm convicções deformadas pelo
vício, ignorância ou superficialidade.

6. O respeito da liberdade

De tudo o que foi dito até agora se
entende que a liberdade é um grande
dom de Deus, que comporta uma
enorme responsabilidade pessoal, e
que os homens – as autoridades
humanas, civis e eclesiásticas – não
devem limitar além do exigido pela
justiça e por claros imperativos do
bem comum da sociedade civil e da
eclesiástica. A este propósito, São



Josemaria escrevia: “é necessário
amar a liberdade. Evitai esse abuso
que parece exasperado nos nossos
tempos – está patente e continua se
manifestando de fato em nações de
todo o mundo – que revela o desejo,
contrário à independência lícita dos
homens, de obrigar a todos a formar
um só grupo no que é opinável, a
criar como dogmas doutrinais
temporais; e a defender esse falso
critério com intenções e propaganda
de natureza e substância
escandalosas, contra os que têm a
nobreza de não se submeterem. (...)
temos de defender a liberdade. A
liberdade dos membros, mas
formando um só corpo místico com
Cristo, que é a cabeça, e com seu
Vigário na terra”[16].

As relações interpessoais também, já
fora do âmbito do governo humano,
têm que ser presididas pelo respeito
da liberdade e compreensão dos
pontos de vista diferentes. E este



mesmo estilo tem que ser o do
apostolado cristão. “Amamos, em
primeiro lugar, a liberdade das
pessoas que ajudamos a se
aproximarem do Senhor, no
apostolado de amizade e confidência,
que São Josemaria nos convida a
realizar com o testemunho e a
palavra (...) A verdadeira amizade
implica um sincero carinho mútuo,
que é a verdadeira proteção da
liberdade e da intimidade
recíprocas”[17].

O respeito à liberdade alheia não
significa pensar que tudo o que
outras pessoas fazem livremente é
bom. O reto exercício da liberdade
pressupõe o conhecimento do que é
bom para cada um. Propor ou
ensinar aos outros o que é
verdadeiramente bom não é um
atentado contra a liberdade alheia.
Que uma pessoa livre proponha a
verdade a outra pessoa igualmente
livre, explicando as razões que a



sustentam, é sempre algo bom. O que
não se deve fazer é impor a verdade
mediante violência física ou
psicológica. Apenas a legitima
autoridade pode usar a coação nos
casos e com as modalidades previstas
pelas leis justas.

Ángel Rodríguez Luño

Bibliografia básica

— Catecismo da Igreja Católica,
1730-1748.

— São Josemaria, homiliaA liberdade,
dom de Deus, em Amigos de Deus,
23-38.

Leituras recomendadas

— Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
9/01/2018.

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/


— E. Colom, A. Rodríguez Luño, 
Escolhidos em Cristo para ser santos.
Curso de Teologia Moral, Quadrante,
São Paulo.

[1] Sir 15, 14-18. Ver também Dt 30,
15-19.

[2] Gaudium et spes, n. 17; Cf. 
Catecismo, n. 1731.

[3] Gaudium et spes, n. 17.

[4] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
24.

[5] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
30.

[6] Jo 10, 17-18.

[7] São Josemaria, junho 1972, citado
por dom Javier, Carta 14/02/1997, n.
15.



[8] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
31.

[9] Catecismo, n. 1739-1740.

[10] Ibid., n. 1741.

[11] Ga 5, 1; Cf. Catecismo, n. 1742.

[12] Como se disse antes, “Diante do
ser humano estão a vida e a morte, o
bem e o mal; ele receberá aquilo que
preferir” (Ec 15, 18).

[13] São Josemaria, A liberdade, dom de
Deus, em Amigos de Deus, n. 37.

[14] Cf. São Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I-II, q. 96, a. 6 e II-II, q.
120.

[15] Cf. João Paulo II, Veritatis splendor,
nn. 76, 80, 81 y 82.

[16] São Josemaria, Carta 9/01/1932, n.
1-2, no volume: Josemaria Escrivá de
Balaguer, Cartas I, ed. crítica



preparada por L. Cano, Rialp, Madrid
2020.

[17] Fernando Ocáriz, Carta pastoral
9/01/2018, n. 14.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-7-a-
liberdade-humana/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-7-a-liberdade-humana/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-7-a-liberdade-humana/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-7-a-liberdade-humana/

	Tema 7. A liberdade humana

