
opusdei.org

7. A elevação
sobrenatural e o
pecado original

Ao criar o homem, Deus o
constituiu em um estado de
santidade e justiça; mas nossos
primeiros pais se rebelaram
contra o Criador e perderam
grande parte dos dons
recebidos, transmitindo às
gerações posteriores uma
natureza decaída e afastada de
Deus, que Cristo redimiu.

07/01/2015



1. A elevação sobrenatural

Ao criar o homem, Deus o constituiu
em um estado de santidade e justiça,
oferecendo a graça de uma autêntica
participação em sua vida divina (cf. 
Catecismo, 374, 375). Assim
interpretaram a Tradição e o
Magistério, ao longo dos séculos, a
descrição do paraíso contida no
Gênesis. Este estado é denominado
teologicamente elevação
sobrenatural, pois indica um dom
gratuito, inalcançável somente com
as forças naturais, não exigido, ainda
que compatível, com a criação do
homem à imagem e semelhança de
Deus. Para a reta compreensão deste
ponto, é preciso ter em consideração
alguns assuntos:

a) Não convém separar a criação da
elevação à ordem sobrenatural. A
criação não é “neutra” em relação à
comunhão com Deus, mas está
orientada para ela. A Igreja sempre



ensinou que o fim do homem é
sobrenatural (cf. DH 3005), pois
fomos “escolhidos antes da criação
do mundo, para sermos santos ” (Ef
1,4). Isto é, nunca existiu um estado
de “natureza pura”, pois Deus, desde
o princípio, oferece ao homem sua
aliança de amor.

b) Ainda que, de fato, o fim do
homem seja a amizade com Deus, a
Revelação nos ensina que, no início
da história, o homem se rebelou e
recusou a comunhão com o seu
Criador: é o pecado original, também
chamado queda precisamente
porque antes havia sido elevado à
proximidade com Deus. Entretanto,
ao perder a amizade com Deus, não
ficou reduzido a nada, mas continua
sendo homem, criatura.

c) Isto nos ensina que, apesar de não
ser conveniente conceber o desígnio
divino em compartimentos
estanques (como se Deus em



primeiro lugar criasse um homem
“completo” e, a seguir, “além disso”,
o elevasse), há que distinguir, dentro
do único projeto divino, diversas
ordens[1]. Baseado no fato de que,
com o pecado, o homem perdeu
alguns dons, mas conservou outros, a
tradição cristã tem distinguido a
ordem sobrenatural (a chamada à
amizade divina, cujos dons se
perdem com o pecado) da ordem
natural (o que Deus concedeu ao
homem ao criá-lo e que permanece
também apesar de seu pecado). Não
são duas ordens justapostas ou
independentes, pois, de fato, o
natural está desde o princípio
inserido e orientado para o
sobrenatural; e o sobrenatural
aperfeiçoa o natural sem anulá-lo. Ao
mesmo tempo, se distinguem, pois a
história da nossa salvação mostra
que a gratuidade do dom divino da
graça e da redenção é diferente da
gratuidade do dom divino da criação,
sendo aquela uma manifestação



imensamente superior da
misericórdia e do amor de Deus[2].

d) É difícil descrever o estado de
inocência perdido por Adão e Eva[3],
sobre o que há poucas afirmações no
Gênesis (cf. Gn 1,26-31; 2,7-8.15-25).
Por isso, a Tradição costuma
caracterizar tal estado
indiretamente, inferindo, a partir das
consequências do pecado narrado
em Gn 3, quais eram os dons de que
gozavam nossos primeiros pais e que
deviam transmitir aos seus
descendentes. Assim, afirma-se que
receberam os dons naturais, que
correspondem à sua condição
normal de criaturas e formam seu
ser criatural. Da mesma forma,
receberam os dons sobrenaturais,
isto é, a graça santificante, a
divinização que essa graça comporta,
e a chamada última à visão de Deus.
Junto a estes, a tradição cristã
reconhece a existência, no Paraíso,
dos “dons preternaturais”, isto é,



dons não exigidos pela natureza, mas
adequados a ela, que a
aperfeiçoavam em linha natural e
constituíam, definitivamente, uma
manifestação da graça. Tais dons
eram a imortalidade, a isenção da
dor (impassibilidade) e o domínio da
concupiscência (integridade) (cf. 
Catecismo, 376)[4].

2. O pecado original

Com o relato da transgressão
humana do mandamento divino de
não comer do fruto da árvore
proibida, por instigação da serpente
(Gn 3, 1-13), a Sagrada Escritura
ensina que no começo da história,
nossos primeiros pais se rebelaram
contra Deus, desobedecendo-O e
sucumbindo à tentação de querer ser
como deuses. Como consequência,
receberam o castigo divino,
perdendo grande parte dos dons que
lhes haviam sido concedidos (vv.
16-19), e foram expulsos do paraíso



(v. 23). Isto tem sido interpretado
pela tradição cristã como a perda dos
dons sobrenaturais e preternaturais ,
assim como um dano na própria
natureza humana, se bem que não
tenha ficado essencialmente
corrompida. Fruto da desobediência,
de preferir-se a si mesmos em lugar
de Deus, o homem perde a graça (cf. 
Catecismo, 398-399), e também a
harmonia com a criação e consigo
mesmo: o sofrimento e a morte
entram na história (cf. 399-400).

O primeiro pecado teve o caráter de
uma tentação aceita, pois, por trás da
desobediência humana, está a voz da
serpente, que representa Satanás, o
anjo decaído. A Revelação fala de um
pecado anterior, seu e de outros
anjos, os quais, tendo sido criados
bons, rejeitaram irrevogavelmente a
Deus. Após o pecado humano, a
criação e a história ficam sob a
influência maléfica do “pai da
mentira e homicida desde o



princípio” (Jo 8,44). Embora o seu
poder não seja infinito, mas muito
inferior ao divino, causa realmente
danos muito graves em cada pessoa e
em toda a sociedade, de modo que o
fato da permissão divina da
atividade diabólica não deixa de
constituir um mistério (cf. Catecismo,
391-395).

O relato contém também a promessa
divina de um redentor (Gn 3,15). A
redenção ilumina assim o alcance e a
gravidade da queda humana,
mostrando a maravilha do amor de
um Deus que não abandona a sua
criatura, mas vem ao seu encontro
com a obra salvadora de Jesus. “É
preciso conhecer a Cristo como fonte
de graça para conhecer a Adão como
fonte de pecado” (Catecismo, 388). “O
'mistério da iniquidade' (2 Ts 2,7) só
se explica à luz do 'mistério da
piedade' (1 Tm 3,16)” ( Catecismo,
385).



A Igreja entendeu sempre este
episódio como um fato histórico –
ainda que nos tenha sido transmitido
com uma linguagem certamente
simbólica (cf. Catecismo, 390) – que
tradicionalmente se denominou (a
partir de Santo Agostinho) como
“pecado original”, por ter acontecido
nas origens. Mas o pecado não é
“originário” - ainda que “originante”
dos pecados pessoais realizados na
história -, mas, sim, entrou no mundo
como fruto do mau uso da liberdade
por parte das criaturas (primeiro os
anjos, depois o homem). O mal moral
não pertence, pois, à estrutura
humana, não provém da natureza
social do homem, nem da sua
materialidade, nem, obviamente, de
Deus, ou de um destino inamovível.
O realismo cristão põe o homem
diante da sua própria
responsabilidade: pode fazer o mal
como fruto da sua liberdade, e o
responsável por esse mal não é outro



a não ser o próprio homem (cf. 
Catecismo, 387).

Ao longo da história, a Igreja
formulou o dogma do pecado
original em contraste com o
otimismo exagerado e o pessimismo
existencial (cf. Catecismo, 406).
Diante de Pelágio, que afirmava que
o homem pode realizar o bem
apenas com suas forças naturais, e
que a graça é uma mera ajuda
externa, minimizando assim, tanto o
alcance do pecado de Adão, como a
redenção de Cristo – reduzidos a um
mero mau ou bom exemplo,
respectivamente – o Concílio de
Cartago (418), seguindo a Santo
Agostinho, ensinou a prioridade
absoluta da graça, pois o homem,
após o pecado, sofreu um dano (cf.
DH 223.227; cf. também o Concilio II
de Orange, no ano 529: DH 371-372).
Ante Lutero, que sustentava que,
após o pecado, o homem está
essencialmente corrompido em sua



natureza, que a sua liberdade ficou
anulada, e que em tudo o que faz há
pecado, o Concílio de Trento (1546)
afirmou a relevância ontológica do
batismo, que apaga o pecado
original; ainda que permaneçam
suas sequelas – entre elas a
concupiscência, que não se deve
identificar, como fazia Lutero, com o
próprio pecado – o homem é livre em
seus atos e pode merecer com suas
boas obras, sustentadas pela graça
(cf. DH 1511-1515).

No fundo da posição luterana, e
também de algumas interpretações
recentes de Gn 3, está em jogo uma
adequada compreensão da relação
entre: 1) natureza e história; 2) o
plano psicológico-existencial e o
plano ontológico; 3) o individual e o
coletivo.

1) Ainda que existam alguns
elementos de caráter mítico no
Gênesis (entendendo o conceito de



“mito” em seu melhor sentido, isto é,
como palavra-narração que dá
origem e que, portanto, está no
fundamento da história posterior),
seria um erro interpretar o relato da
queda como uma explicação
simbólica da condição humana
pecadora original. Esta interpretação
converte em natureza um fato
histórico, mitificando-o e tornando-o
inevitável: paradoxalmente, o
sentido de culpa que leva a
reconhecer-se “naturalmente”
pecador, levaria a mitigar ou
eliminar a responsabilidade pessoal
no pecado, pois o homem não
poderia evitar aquilo que possui
espontaneamente. O correto, pelo
contrário, é afirmar que a condição
pecadora pertence à historicidade do
homem, e não à sua natureza
originária.

2) Permanecendo, depois do batismo,
algumas sequelas do pecado, o
cristão pode experimentar com força



a tendência para o mal, sentindo-se
profundamente pecador, como
acontece na vida dos santos.
Entretanto, esta perspectiva
existencial não é a única, nem a mais
fundamental, pois o batismo apagou,
realmente, o pecado original, e nos
fez filhos de Deus (cf. Catecismo,
405). Ontologicamente, o cristão em
graça é justo diante de Deus. Lutero
radicalizou a perspectiva existencial,
entendendo toda a realidade a partir
dessa perspectiva, que ficava, assim,
marcada ontologicamente pelo
pecado.

3) O terceiro ponto nos leva à
questão da transmissão do pecado
original, “um mistério que nós não
podemos compreender
plenamente” (Catecismo, 404). A
Bíblia ensina que nossos primeiros
pais transmitiram o pecado a toda a
humanidade. Os capítulos seguintes
do Gênesis (cf. Gn 4-11; cf. Catecismo,
401) narram a progressiva corrupção



do gênero humano; estabelecendo
um paralelismo entre Adão e Cristo,
São Paulo afirma: “como pela
desobediência de um só homem
todos foram constituídos pecadores,
assim pela obediência de um só
[Cristo] todos se tornarão justos” (Rm
5,19). Este paralelismo ajuda a
entender corretamente a
interpretação que se costuma dar do
termo adamáh como de um singular
coletivo: como Cristo é um só e, ao
mesmo tempo, cabeça da Igreja,
assim Adão é um só e, ao mesmo
tempo, cabeça da humanidade[5].
“Em virtude desta ‘unidade do
gênero humano’, todos os homens
estão implicados no pecado de Adão,
como todos estão implicados na
justificação de Cristo” (Catecismo,
404).

A Igreja entende de modo analógico
o pecado original dos primeiros pais
e o pecado herdado pela
humanidade. “Adão e Eva



cometeram um pecado pessoal, mas
este pecado [...] vai ser transmitido
por propagação à humanidade
inteira, isto é, pela transmissão de
uma natureza humana privada da
santidade e justiça originais. E é por
isso que o pecado original é
denominado ‘pecado’ de uma
maneira analógica: é um pecado
‘contraído’ e não ‘cometido’; um
estado, não um ato” (Catecismo, 405)
[6].

Para algumas pessoas, é difícil
aceitar a ideia de um pecado
herdado[7], sobretudo quando há
uma visão individualista da pessoa e
da liberdade. Que tive eu a ver com o
pecado de Adão? Por que hei de
pagar pelas consequências do pecado
de outros? Estas perguntas refletem a
ausência do sentido de solidariedade
real que existe entre todos os
homens enquanto criados por Deus.
Paradoxalmente, esta ausência pode
entender-se como uma manifestação



do pecado transmitido a cada um.
Isto é, o pecado original ofusca a
compreensão daquela profunda
fraternidade do gênero humano que
torna possível sua transmissão.

Ante as lamentáveis consequências
do pecado e sua difusão universal,
cabe perguntar: “Mas porque é que
Deus não impediu o primeiro homem
de pecar? São Leão Magno responde:
‘A graça inefável de Cristo deu-nos
bens superiores aos que a inveja do
demônio nos tinha tirado’ (310). E
São Tomás de Aquino: «Nada se opõe
a que a natureza humana tenha sido
destinada a um fim mais alto depois
do pecado. Efetivamente, Deus
permite que os males aconteçam
para deles tirar um bem maior. Daí a
palavra de São Paulo: ‘onde abundou
o pecado, superabundou a graça’ (Rm
5, 20). Por isso, na bênção do círio
pascal canta-se: ‘Ó feliz culpa, que
mereceu tal e tão grande



Redentor!’»” (Summa Theologiae , III,
1, 3, ad 3), (Catecismo, 412).

3. Algumas consequências práticas

A principal consequência prática da
doutrina da elevação e do pecado
original é o realismo que guia a vida
do cristão, consciente, tanto da
grandeza de seu ser filho de Deus,
como da miséria de sua condição de
pecador. Este realismo:

a) Previne tanto contra um otimismo
ingênuo como contra um pessimismo
desesperado e “proporciona um
olhar de discernimento lúcido sobre
a situação do homem e de sua ação
no mundo [...] Ignorar que o homem
tem uma natureza lesada, inclinada
ao mal, dá lugar a graves erros no
campo da educação, da política, da
ação social (300) e dos
costumes.” (Catecismo, 407).

b) Proporciona uma serena
confiança em Deus, Criador e Pai



misericordioso, que não abandona
sua criatura, perdoa sempre, e tudo
conduz para o bem, mesmo em meio
às adversidades. “Repete: ‘omnia in
bonum!’, tudo o que sucede, ‘tudo o
que me sucede’, é para meu bem...
Por conseguinte – e esta é a
conclusão acertada –, aceita isso, que
te parece tão custoso, como uma doce
realidade”[8].

c) Suscita uma atitude de profunda
humildade, que leva a reconhecer
sem estranhezas os próprios pecados,
e a sentir dores por eles, por ser uma
ofensa a Deus e não tanto porque
supõem um defeito pessoal.

d) Ajuda a distinguir o que é próprio
da natureza humana enquanto tal
daquilo que é consequência da ferida
do pecado na natureza humana.
Depois do pecado, nem tudo o que se
experimenta como espontâneo é
bom. A vida humana tem, pois, o
caráter de um combate: é preciso



combater por comportar-se de um
modo humano e cristão (cf. 
Catecismo, 409). “Em toda a Tradição
da Igreja, retratam-se os cristãos
como milites Christi, soldados de
Cristo. Soldados que levam a
serenidade aos outros, enquanto
combatem continuamente contra as
más inclinações pessoais”[9]. O
cristão que se esforça por evitar o
pecado não perde nada daquilo que
torna a vida boa e bela. Diante da
ideia de que é necessário que o
homem pratique o mal para
experimentar sua liberdade
autônoma, porque no fundo uma
vida sem pecado seria aborrecida,
ergue-se a figura de Maria, concebida
imaculada, que mostra que uma vida
completamente entregue a Deus,
longe de produzir fastio, converte-se
em uma aventura cheia de luz e de
infinitas surpresas[10].

Santiago Sanz



Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica, 374-421.

Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica , 72-78.

João Paulo II, Creo en Dios Padre.
Catequesis sobre el Credo (I), Palabra,
Madri 1996, 219 ss.

DH, nn. 222-231; 370-395; 1510-1516;
4313.

Leituras recomendadas

João Paulo II, Memoria e identidade ,
Ed. Objetiva 2005.

Bento XVI, Homilia, 8-12-2005.

Joseph Ratzinger, Creación y pecado,
Eunsa, Pamplona 1992.



[1] O Concílio de Trento não diz que o
homem foi criado em graça, mas 
constituído, precisamente para evitar
a confusão entre natureza e graça (cf.
DH 1511).

[2] Precisamente por isto se cunhou a
hipótese teológica da “natureza
pura”, para sublinhar a ulterior
gratuidade do dom da graça em
relação à criação. Não porque tal
estado tenha ocorrido
historicamente, mas porque em
teoria podia ter ocorrido, ainda que
de fato não seja esse o caso. Esta
doutrina foi estabelecida frente a
Bayo, uma de cujas teses condenadas
dizia: “a integridade da primeira
criação não foi exaltação indevida da
natureza humana, mas sua condição
natural” (DH 1926).

[3] Esta dificuldade se acrescenta
hoje em dia pela influência de uma
visão com explicação evolucionista
da totalidade do ser humano. Em



uma visão desse tipo, a realidade
evolui sempre de menos para mais,
enquanto que a Revelação nos ensina
que houve no começo da história
uma queda de um estado superior a
outro inferior. Isto não quer dizer
que não tenha existido um processo
de “hominização”, que é necessário
distinguir da “humanização”.

[4] Sobre a imortalidade, que deve
ser entendida, com Santo Agostinho,
não como um não poder morrer (non
posse mori), mas um poder não
morrer (posse non mori ), é lícito
interpretá-la como uma situação na
qual a passagem a um estado
definitivo não seja experimentado
com o dramatismo próprio da morte,
que o homem sofre após o pecado. O
sofrimento é sinal e antecipação da
morte, por isso a imortalidade traz
consigo, de alguma maneira, a
ausência da dor. Da mesma forma,
isso supunha um estado de
integridade, no qual o homem



dominava sem dificuldade suas
paixões. Costuma-se acrescentar
tradicionalmente um quarto dom, o
da ciência, proporcionada ao estado
em que se encontravam.

[5] Esta é a principal razão de que a
Igreja tenha sempre lido o relato da
queda sob uma ótica de
monogenismo (proveniência do
gênero humano, de um único casal).
A hipótese contrária, o poligenismo,
pareceu impor-se como um dado
científico (inclusive exegético)
durante alguns anos, mas hoje, do
ponto de vista científico, se considera
mais plausível a descendência
biológica de um ramo comom
(monofiletismo). Do ponto de vista da
fé, o poligenismo é problemático,
pois não se vê como pode conciliar-se
com a Revelação sobre o pecado
original (cf. Pio XII, Enc. Humani
Generis , DH 3897), ainda que se trate
de uma questão sobre a qual ainda
cabe investigar e refletir.



[6] Neste sentido, tem-se distinguido
tradicionalmente entre o pecado 
originante (o pecado pessoal
cometido por nossos primeiros pais)
e o pecado original originado (o
estado de pecado em que nascemos,
seus dependentes).

[7] Cf. João Paulo II, Audiência geral ,
24-09-1986, 1.

[8] São Josemaria, Sulco, 127; cf. Rm
8,28.

[9] São Josemaria, É Cristo que passa ,
74.

[10] Cf. Bento XVI, Homilia,
8-12-2005.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-7-a-
elevacao-sobrenatural-e-o-pecado-

original/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-7-a-elevacao-sobrenatural-e-o-pecado-original/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-7-a-elevacao-sobrenatural-e-o-pecado-original/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-7-a-elevacao-sobrenatural-e-o-pecado-original/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-7-a-elevacao-sobrenatural-e-o-pecado-original/

	7. A elevação sobrenatural e o pecado original

