
opusdei.org

Tema 6. O ser
humano, imagem de
Deus

O homem é a única criatura
com capacidade de conhecer e
amar, que vai além do material
e finito. Se Deus nos criou com
espírito, é para que O
conheçamos e amemos: a
criação do homem à imagem de
Deus implica a possibilidade de
uma relação de comunicação
mútua. O ser humano, sendo
imagem de Deus e participando
d’Ele, que é amor, é um ser
capaz de amor.



01/10/2022

Sumário:

O homem criado à imagem de
Deus
O ser humano: criado por amor,
criado para amar
Dimensões do ser humano:
inteligência, vontade, afetos
A sociabilidade humana

O homem criado à imagem de
Deus

O livro do Gênesis diz que “Deus
criou o homem à sua imagem; criou-
o à imagem de Deus, criou o homem
e a mulher”[1].

Trata-se, sem dúvida, de uma
revelação da máxima importância.

• 

• 

• 

• 

1. 



Depois da criação do mundo
material, do mundo vegetal e do
mundo animal, Deus cria – não
estamos considerando aqui o mundo
dos anjos – a criatura humana. Há
uma distinção nítida e radical entre
os seres não humanos e os seres
humanos: só os humanos são
imagem de Deus; refletem de Deus
muito mais do que simplesmente ter
sido criados por Ele; participam da
divindade de Deus de um modo
superior à natureza não humana,
embora essa semelhança não anule,
logicamente, a distinção entre a
natureza humana e a natureza
divina. “A pessoa humana, criada à
imagem de Deus, é um ser ao mesmo
tempo corporal e espiritual. O relato
bíblico expressa esta realidade com
uma linguagem simbólica quando
afirma que ‘ o Senhor Deus formou,
pois, o homem do barro da terra, e
inspirou-lhe nas narinas o sopro da
vida e o homem se tornou um ser
vivente’ (Gn 2, 7)”[2].



Esta posição intermediária do ser
humano entre o mundo material-
animal e a divindade, pode ser
negada por dois extremos. No
primeiro caso, o homem se erige em
senhor absoluto de si mesmo e de
toda a criação; no segundo,
considera-se o ser humano como um
simples produto da evolução animal,
por complexa que seja concebida,
privado de espiritualidade e
liberdade.

Para evitar esses dois erros e aceitar
mais facilmente essa verdade de fé
basta, no entanto, refletir sobre a
experiência que temos de nosso
modo de ser.

São evidentes, por um lado, muitas
limitações que manifestam e
constituem nossa finitude: não
conseguimos, por exemplo, fazer
tudo o que queremos (seja por causa
de obstáculos externos ou internos);
acontecem-nos muitas coisas que não



controlamos, nem queremos, nem
prevemos; vivemos num fluxo de
tempo e de acontecimentos que não
podemos inverter nem deter. De
modo que nossa finitude é evidente.

Por outro lado, porém, não são
menos evidentes certos traços de
nossa vida que escapam dessa
finitude, que a tornam porosa de
alguma forma ou abrem-na ao
infinito. Constatamos, para começar,
o fato surpreendente de que, sendo
finitos, nós o sabemos ou temos
consciência disso; ora, se sabemos
que somos finitos, é porque nosso
entendimento ultrapassa de alguma
forma o limite da própria finitude.
Além disso, e com relação às
limitações antes indicadas, não
conseguimos sem dúvida muitas
coisas que queremos, podemos,
porém, concebê-las e desejá-las,
embora se trate inclusive de
propósitos impossíveis de realizar;
sobrevêm-nos necessariamente



acontecimentos incontroláveis mas
podemos, de alguma forma, resistir a
eles ou ter uma atitude interior
diante deles; o tempo passa mesmo
para nós e em nós de um modo
forçosamente irreversível, vivemos
sempre, porém, num contínuo e
permanente “agora” do qual
podemos contemplar e dar sentido
ao passado e de certa forma ao
futuro.

Em definitivo, somos
indubitavelmente finitos vivendo
além disso num mundo material
finito; percebemos também, porém, a
capacidade de distanciar-nos ou
desprender-nos dos
condicionamentos da finitude. Tal
capacidade só é possível por sermos
espirituais e vemos nisso o que nos
assemelha a Deus, Espirito infinito e
absoluto.

Certa teoria humanista pretende
sustentar a ideia de um ser humano



com espírito, mas um espírito finito –
mais ou menos ilustrado – que não
seja nem imagem de Deus nem
esteja, portanto, orientado para Ele.
Semelhante concepção é
problemática tanto teoricamente,
pois a natureza de um espírito é de si
participar do absoluto e tender para
ele, como praticamente, pois a
experiência pessoal e histórica
mostra que romper a relação com
Deus acaba por diluir a dignidade da
pessoa humana. “Não existe outra
alternativa. Só são possíveis dois
modos de viver na terra: ou se vive
vida sobrenatural, ou vida animal”[3].

2. O ser humano: criado por amor,
criado para amar

Que “Deus criou o homem à sua
imagem” implica também duas
afirmações fundamentais: que fomos
criados por amor e que fomos
criados para amar.



Em primeiro lugar, se Deus é perfeito
e absoluto, não necessita de nada,
nem de ninguém. Daí se deduz que
Deus é absolutamente transcendente
e livre; quer dizer, que não criou o
mundo ou o homem por necessidade,
mas com plena liberdade. A criação é
um dom gratuito de Deus: com outras
palavras, toda a criação é obra de seu
amor. Devemos rejeitar a frequente
tentação de submeter Deus, ou a
Vontade de Deus, à nossa lógica ou às
nossas condições.

Em segundo lugar, se Deus nos criou
à sua imagem, foi para entabular um
possível relacionamento com o
homem. Em outras palavras, se Deus
nos fez capazes de conhecer e de
amar além daquilo que é material e
finito, se nos criou com espírito, é
para que conheçamos e amemos a
Ele. “De todas as criaturas visíveis, só
o homem é "capaz de conhecer e
amar seu Criador" (Gaudium et Spes,
12, 3); ele é "a única criatura na terra



que Deus quis por si mesma
(Gaudium et Spes, 24,3)"; só ele é
chamado a compartilhar, pelo
conhecimento e pelo amor, a vida de
Deus. Foi para este fim que o homem
foi criado, e aí reside a razão
fundamental de sua dignidade”[4].

Pode-se dizer, de outro ponto de
vista, que a criação do homem à
imagem de Deus implica a
possibilidade de uma relação de
comunicação mútua. A iniciativa
dessa comunicação, porém, se se
refere à intimidade, só pode provir
de Deus, pois o conhecimento natural
humano não pode de si aceder à
intimidade de Deus (na verdade, nem
a nenhuma outra intimidade se ela
não lhe for aberta). E foi
efetivamente isso que Deus fez: Deus
se revelou a nós, comunicou-nos sua
natureza mais íntima. Pois bem, essa
profunda revelação chega a nós por
São João do modo mais explícito:
“Deus é amor”[5].



Isto significa que o ser humano,
sendo imagem de Deus e
participando d’Ele, que é amor, é um
ser capaz do amor: é esta a sua
essência e definição mais profunda,
que determina o que ele é e chega a
ser, “cada um é tal qual aquilo que
ama”[6]; e é capaz de amor porque,
tendo sido criado por amor, já
recebeu este amor, foi amado
primeiro: “Nisto consiste o amor: não
em termos nós amado a Deus, mas
em ter-nos Ele amado”[7]; “mas
amamos, porque Deus nos amou
primeiro”[8]. Por isso todo o
dinamismo da vida moral, as
virtudes, é informado pelo amor,
pela caridade. “A caridade ordena os
atos de todas as outras virtudes para
o fim. E assim sendo, também dá
forma aos atos de todas as outras
virtudes. E por isso é considerada a
forma delas”[9].

3. Dimensões do ser humano:
inteligência, vontade, afetos



Definir o homem como ser que ama
ou capaz de amar pode ser ambíguo,
dependendo do que se entenda por
amor, termo com um uso atual
excessivamente amplo e diverso. Em
geral, pode-se dizer que o amor é, ou
pelo menos acolhe, um desejo; o ser
humano pode, porém, desejar de
diversas maneiras (de modo egoísta
ou altruísta), em níveis diferentes de
sua natureza (sensível ou
espiritualmente) e, além disso,
dirigindo-se a objetos muito
diferentes (por exemplo, inferiores
ou superiores ao próprio homem,
objetos em si bons ou maus, etc.) que
caracterizam diversamente esse
desejo e, portanto, o próprio sujeito
que deseja. A luz da fé indica que o
modo de amar mais próprio do ser
humano, imagem de Deus, é amar
como Ele ama.

Amar como Deus ou amar
espiritualmente significa, em síntese,
amar com liberdade, de verdade e



com verdade. Em outras palavras,
significa elevar a afetividade ao nível
no qual a razão discerne nela
verdade ou falsidade, correção ou
incorreção, e abre ou dirige o amor
para o outro; o que, evidentemente,
só se pode fazer de modo livre ou
voluntário. Trata-se então, de aplicar
as três dimensões fundamentais do
ser humano enquanto espírito: a
inteligência ou o logos que
lucidamente e de modo absoluto
discerne o tipo de amor e o abre a
outras pessoas; a vontade que decide
livremente como responder a esse
pedido lúcido e amoroso ao mesmo
tempo; e a afetividade que, na sua
forma mais profunda e suprema,
constitui propriamente o amor.

Evidentemente, também vemos em
nós um nível não espiritual onde
falta lucidez, liberdade ou amor
autêntico. Trata-se então, de integrar
essas três dimensões humanas em
seu nível mais elevado ou espiritual;



sem ceder, portanto, a reducionismos
que no fundo pressupõe uma ideia
do ser humano como um ser só
material, animal ou socialmente
gregário.

Nesse nível espiritual, inteligência e
amor andam juntos harmoniosa e
simultaneamente. “Não aparece a
inteligência e depois o amor: existe o
amor rico em inteligência e a
inteligência cheia de amor”[10]. Eros e
ágape, que muitas vezes foram
radicalizados e opostos entre si
(como amor de desejo e amor de
benevolência, amor ascendente e
amor descendente, amor possessivo e
amor oblativo, amor a si próprio e
amor ao outro, etc.), integram-se
elevando-se e purificando-se. “Na
realidade, eros e ágape – amor
ascendente e amor descendente –
nunca se deixam separar
completamente um do outro. Quanto
mais os dois encontrarem a justa
unidade, embora em distintas



dimensões, na única realidade do
amor, tanto mais se realiza a
verdadeira natureza do amor em
geral. Embora o eros seja
inicialmente sobretudo ambicioso,
ascendente — fascinação pela grande
promessa de felicidade — depois, à
medida que se aproxima do outro,
fará cada vez menos perguntas sobre
si próprio, procurará sempre mais a
felicidade do outro, se preocupará
cada vez mais dele, se doará e
desejará ‘existir para’ o outro. Assim
se insere nele o momento da agape;
caso contrário, o eros decai e perde
mesmo a sua própria natureza. Por
outro lado, o homem também não
pode viver exclusivamente no amor
oblativo, descendente. Não pode
limitar-se sempre a dar, deve
também receber. Quem quer dar
amor, deve ele mesmo recebê-lo em
dom”[11].

4. A sociabilidade humana



Deus, ao revelar-nos a sua essência
como amor, revelou-nos, além disso,
algo do modo como ama; e não só do
modo como ama as criaturas
humanas, mas como ama em si
mesmo. Deus ama
interpessoalmente; Deus é Trino,
uma Trindade de pessoas que se
conhecem e se amam mutuamente.
De modo que, se somos imagem de
Deus, somos chamados a amar assim
e possuímos já em nós uma marca ou
participação desse amor
interpessoal.

Esta dimensão do amor, o amor ao
outro, pode ser vislumbrada na
experiência natural, tanto do amor
como da experiência do outro
enquanto pessoa. Por um lado, o
amor é desejo, ele move, é
movimento; e o natural é arrancar o
sujeito de si mesmo rumo ao
superior, rumo a outras pessoas. Por
outro lado, a autêntica experiência
que temos dos outros não é



simplesmente a experiência de
outros ‘objetos’ aos quais talvez
respondamos, se quisermos; é em
primeiro lugar a experiência de
outros ‘sujeitos’ que de entrada exige
de nós resposta e diante dos quais
nos sentimos primariamente
interpelados. Esta descoberta natural
aparece reforçada, por sua vez, pela
verdade de fé que estamos
considerando, o ser humano como
imagem de Deus. Se o outro é, com
efeito, imagem de Deus, amar o outro
é amar a imagem de Deus, amar
alguém a quem Deus ama, amar o
próprio Deus.

Amor é, portanto, amor
essencialmente interpessoal: “Porque
repleta de verdade, a caridade pode
ser compreendida pelo homem na
sua riqueza de valores, partilhada e
comunicada. Com efeito, a verdade é
‘lógos’ que cria ‘diá-logos’ e,
consequentemente, comunicação e
comunhão (...). A verdade abre e une



as inteligências no lógos do amor: tal
é o anúncio e o testemunho cristão
da caridade”[12]. Por isso o Novo
Testamento apresenta unidos os
mandamentos do amor a Deus e o
amor ao próximo[13], de modo que um
leva ao outro: o amor a Deus leva ao
amor ao próximo, e o amor ao
próximo leva ao amor a Deus. “Tu,
que amas teu irmão,
necessariamente amas o mesmo
amor. Ora, ‘o amor é Deus’. Aquele
que ama o irmão, portanto, por certo
ama a Deus”[14].

É nestes pressupostos antropológicos
e éticos profundos que se
fundamenta a sociabilidade humana,
e não apenas em uma questão fática
de convivência em comunidade
necessária e útil. Por isso a
sociabilidade também se alimenta do
amor e se compõe primeiramente
das relações e comunidades
propriamente amorosas: a família e a
amizade. Só através da socialização,



do contato com outros, o ser humano
cresce e se desenvolve em sua
natureza própria: “Um ser humano é
feito de tal forma que não se realiza,
não se desenvolve nem pode
encontrar sua plenitude ‘a não ser no
sincero dom de si mesmo’ (Gaudium
et spes, n. 24) aos outros. E não chega
a reconhecer completamente a sua
própria verdade, senão no encontro
com os outros”[15].

Nós o vemos assim no próprio
Evangelho: “Todo aquele que faz a
vontade de meu Pai que está nos
céus, esse é meu irmão, minha irmã e
minha mãe”[16], e daí se extraem ricas
consequências para a família como
célula básica da sociedade. “Deus é
amor e vive em si mesmo um
mistério de comunhão pessoal de
amor. Criando-a à sua imagem e
conservando-a continuamente no
ser, Deus inscreve na humanidade do
homem e da mulher a vocação, e,
assim, a capacidade e a



responsabilidade do amor e da
comunhão. O amor é, portanto, a
fundamental e originária vocação do
ser humano”[17].

E com relação à amizade – “chamei-
vos amigos”[18] – acontece o mesmo:
nutre-se do amor de Deus e constrói
comunidade. “Com a graça que Ele
nos dá, ficamos tão elevados que
somos realmente seus amigos. Com o
mesmo amor que Ele derrama em
nós, podemos amá-Lo, estendendo o
seu amor aos outros com a esperança
de que também estes tenham o seu
lugar na comunidade de amigos
fundada por Jesus Cristo”[19].

Sergio Sánchez-Migallón

Bibliografia

- Catecismo da Igreja Católica, n.
355-368



[1] Gn. 1, 27.

[2] Catecismo da Igreja Católica, n.
362.

[3] Josemaria Escrivá, Amigos de Deus,
n. 200.

[4] Catecismo da Igreja Católica, n.
356.

[5] 1 Jo 4, 8 e 16.

[6] Santo Agostinho, Comentário da
Primeira Epístola de São João, tratado
II, n. 14.

[7] 1 Jo 4, 10.

[8] 1 Jo 4, 19.

[9] São Tomás de Aquino, Suma
teológica, II-II, questão 23, artigo 8.

[10] Bento XVI, Caritas in veritate, n.
30.



[11] Bento XVI, Deus caritas est, n. 7.

[12] Bento XVI, Caritas in veritate, n. 4.

[13] Cfr. Mt 22, 40; 1 Jo 4, 20 e 21; etc.

[14] Santo Agostinho, Comentário da
Primeira Epístola de São João, tratado
9, n. 10.

[15] Francisco, Encíclica Fratelli tutti,
n. 87.

[16] Mt. 12, 50.

[17] São João Paulo II, Familiaris
consortio, n. 11

[18] João, 15, 15.

[19] Francisco,Christus vivit, n. 153.

Sergio Sánchez-Migallón



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-6-o-ser-
humano-imagem-de-deus/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-6-o-ser-humano-imagem-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-6-o-ser-humano-imagem-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-6-o-ser-humano-imagem-de-deus/

	Tema 6. O ser humano, imagem de Deus

