
opusdei.org

6. A Criação

A doutrina da Criação constitui
a primeira resposta às
indagações fundamentais sobre
nossa origem e nosso fim.

06/01/2015

Introdução

1. O ato criador

1.1. “A criação é obra comum da
Santíssima Trindade” (Catecismo,
292)

1.2. “O mundo foi criado para a
glória de Deus” (Concílio Vaticano I)



1.3. Conservação e providência. O
mal.

1.4. Criação e salvação

2. A realidade criada

2.1. O mundo espiritual: os anjos

2.2. O mundo material

2.3. O homem

3. Algumas consequências práticas
da verdade sobre a criação

Introdução

A importância da verdade da criação
vem de que é “o fundamento de
todos os projetos divinos de salvação;
(...) o início da história da salvação,
que culmina em Cristo” (Compêndio,
51). Tanto a Bíblia (Gn 1,1) como o 



Credo começam com a confissão de
fé no Criador.

Diferentemente dos outros grandes
mistérios da nossa fé (a Trindade e a
Encarnação), a criação é “a primeira
resposta às questões fundamentais
do homem acerca sua própria
origem e do seu fim” (Compêndio,
51), que o espírito humano se propõe
e, em parte, pode também responder,
como mostra a reflexão filosófica e
os relatos das origens pertencentes
às culturas religiosas de tantos povos
(cf. Catecismo, 285); não obstante, a
especificidade da noção de criação só
foi de fato entendida com a revelação
judaico-cristã.

A criação é, pois, um mistério de fé e,
ao mesmo tempo, uma verdade
acessível à razão natural (cf. 
Catecismo, 286). Esta peculiar
posição entre fé e razão faz da
criação um bom ponto de partida na
tarefa de evangelização e de diálogo



que os cristãos estão sempre –
particularmente em nossos dias[1] –
chamados a realizar, como já fizera
São Paulo no Areópago de Atenas (At
17,16-34).

Costuma-se distinguir entre o ato
criador de Deus (a criação active
sumpta) e a realidade criada, que é
efeito de tal ação divina (a criação 
passive sumpta)[2]. Seguindo este
esquema, são expostos a seguir os
principais aspectos dogmáticos da
criação.

1. O ato criador

1.1. “A criação é obra comum da
Santíssima Trindade” (Catecismo,
292)

A Revelação apresenta a ação
criadora de Deus como fruto da sua
onipotência, da sua sabedoria e do
seu amor. Costuma-se atribuir a
criação ao Pai (cf. Compêndio, 52),
assim como a redenção ao Filho e a



santificação ao Espírito Santo. Ao
mesmo tempo, as obras ad extra da
Trindade (a primeira delas é a
criação) são comuns às três Pessoas,
e por isso, faz sentido perguntar-se
pelo papel específico de cada Pessoa
na criação, pois “cada Pessoa divina
cumpre a obra comum segundo a sua
propriedade pessoal” (Catecismo,
258). Este é o sentido da igualmente
tradicional apropriação dos atributos
essenciais (onipotência, sabedoria,
amor) respectivamente ao agir
criador do Pai, do Filho e do Espírito
Santo.

No Símbolo Niceno-
Constantinopolitano, confessamos a
nossa fé “em um só Deus, Pai todo-
poderoso, criador do céu e da terra”;
“em um só Senhor Jesus Cristo (...)
por ele todas as coisas foram feitas”;
e no Espírito Santo, “Senhor que dá a
vida” (DH 150). A fé cristã fala,
portanto, não somente de uma
criação ex nihilo, do nada, que indica



a onipotência de Deus Pai; mas
também de uma criação feita com
inteligência, com a sabedoria de
Deus – o Logos por meio do qual tudo
foi feito (Jo 1, 3) -; e de uma criação 
ex amore (GS 19), fruto da liberdade e
do amor que é o próprio Deus, o
Espírito que procede do Pai e do
Filho. Consequentemente, as 
processões eternas das Pessoas estão
na base de seu agir criador[3].

Assim, como não há contradição
entre a unicidade de Deus e o seu ser
três Pessoas, de modo análogo não se
contrapõe a unicidade do princípio
criador com a diversidade dos modos
de agir de cada uma das Pessoas.

“Criador do céu e da terra”

“No princípio, Deus criou o céu e a
terra. Três coisas são afirmadas
nestas primeiras palavras da
Escritura: o Deus eterno pôs um
começo a tudo o que existe fora dele.
Só ele é Criador (o verbo “criar” – em

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-5-a-santissima-trindade/#process%C3%B5es


hebraico, “bara” – sempre tem como
sujeito Deus). Tudo o que existe
(expresso pela fórmula “o céu e a
terra”) depende daquele que lhe dá o
ser” (Catecismo, 290).

Somente Deus pode criar em sentido
próprio[4], o que significa dar origem
às coisas do nada (ex nihilo), e não a
partir de algo pré-existente; para
isso, requer-se uma potência ativa
infinita que só Deus possui (cf. 
Catecismo, 296-298). É congruente
(adequado), portanto, apropriar a
potência criadora ao Pai, já que Ele é,
na Trindade – segundo uma
expressão clássica – fons et origo,
quer dizer, a Pessoa de quem
procedem as outras duas, princípio
sem princípio.

A fé cristã afirma que a distinção
fundamental, de fato, é a que se dá
entre Deus e as criaturas. Isto supôs
uma novidade nos primeiros séculos,
nos quais a polaridade entre matéria



e espírito dava motivo a visões
inconciliáveis entre si (materialismo
e espiritualismo, dualismo e
monismo). O cristianismo rompeu
estes esquemas, principalmente com
sua afirmação de que também a
matéria (do mesmo modo que o
espírito) é criatura do único Deus
transcendente. Mais tarde, São
Tomás desenvolveu uma metafísica
da criação que descreve a Deus como
o próprio Ser subsistente (Ipsum Esse
Subsistens). Como causa primeira, é
absolutamente transcendente ao
mundo; e ao mesmo tempo, em
virtude da participação de seu ser
nas criaturas, está presente
intimamente nelas, as quais
dependem, em tudo, de quem é fonte
do ser. Deus é superior summo meo
(maior do que o que há de maior em
mim) e, ao mesmo tempo, intimior
intimo meo (mais íntimo do que o
que há de mais íntimo em mim)
(Santo Agostinho, Confissões, 3,6,11;
cf. Catecismo, 300).



“Por Ele todas as coisas foram
feitas”

A literatura sapiencial do Antigo
Testamento apresenta o mundo como
fruto da sabedoria de Deus (cf. Sab
9,9). “O mundo não é o produto de
uma necessidade qualquer, de um
destino cego ou do acaso” (Catecismo,
295), mas tem uma inteligibilidade
que a razão humana, participando
na luz do entendimento divino, pode
captar, não sem esforço e em espírito
de humildade e de respeito ante o
Criador e sua obra (cf. Jo 42,3; cf. 
Catecismo, 299). Este
desenvolvimento chega à sua
expressão plena no Novo
Testamento: ao identificar o Filho,
Jesus Cristo, com o Logos (cf. Jo 1,
1ss), afirma que a sabedoria de Deus
é uma Pessoa, o Verbo encarnado,
por quem tudo foi feito (Jo 1, 3). São
Paulo formula esta relação do criado
com Cristo, esclarecendo que todas



as coisas foram criadas nele, por ele
e para ele (Col 1, 16-17).

Há, pois, uma razão criadora na
origem do cosmos (cf. Catecismo,
284)[5]. O Cristianismo tem, desde o
começo, uma grande confiança na
capacidade da razão humana de
conhecer; e uma enorme segurança
em que jamais a razão (científica,
filosófica etc.) poderá chegar a
conclusões contrárias à fé, pois
ambas provêm da mesma origem.

Não é raro encontrar pessoas que
apresentam falsos dilemas, como,
por exemplo, entre criação e
evolução. Em realidade, uma
epistemologia adequada não só
distingue os âmbitos próprios das
ciências naturais e da fé, mas, ainda,
reconhece, na filosofia, um elemento
necessário de mediação, pois as
ciências, com seu método e objeto
próprios, não cobrem todo o âmbito
da razão humana; e a fé, que se



refere ao mesmo mundo do qual
tratam as ciências, necessita, para
formular-se e entrar em diálogo com
a racionalidade humana, de
categorias filosóficas[6].

É lógico, portanto, que a Igreja, desde
o início, buscasse o diálogo com a
razão: uma razão consciente de seu
caráter criado, pois não se deu a si
própria a existência, nem dispõe
completamente de seu futuro; uma
razão aberta àquilo que a
transcende, em suma, a Razão
originária. Paradoxalmente, uma
razão fechada sobre si, que acredita
poder achar dentro de si a resposta
às suas interrogações mais
profundas, acaba por afirmar a falta
de sentido da existência, e por não
reconhecer a inteligibilidade do real
(niilismo, irracionalismo, etc.).

“Senhor que dá a vida”

“Cremos que o mundo procede da
vontade livre de Deus, que quis fazer



as criaturas participarem de seu ser,
de sua sabedoria e de sua bondade:
"Pois tu criaste todas as coisas; por
tua vontade é que elas existiam e
foram criadas". (Ap 4,11). (...). "O
Senhor é bom para todos,
compassivo com todas as suas
obras"” (Catecismo, 295). Em
consequência, “Originada da
bondade divina, a criação participa
desta bondade: "E Deus viu que isto
era bom... muito bom": Gn 1, 4. 10.
12. 18. 21. 31). Pois a criação é
querida por Deus como um
dom...” (Catecismo, 299).

Este caráter de bondade e de dom
livre permite descobrir na criação a
atuação do Espírito – que “movia-se
sobre as águas” (Gn 1,2) –, a Pessoa
Dom na Trindade, Amor subsistente
entre o Pai e o Filho. A Igreja
confessa sua fé na obra criadora do
Espírito Santo, que dá a vida e é fonte
de todo bem[7].



A afirmação cristã da liberdade
divina criadora permite superar a
estreiteza de outras visões que,
atribuindo uma necessidade a Deus,
acabam por sustentar um certo
fatalismo ou determinismo. Não há
nada, nem “dentro”, nem “fora” de
Deus, que o obrigue a criar. Qual é
então o fim que o move? O que se
propôs ao criar-nos?

1.2. “O mundo foi criado para a
glória de Deus” (Concílio Vaticano
I)

Deus criou tudo “não para aumentar
sua glória, mas para manifestá-la e
comunicá-la” (São Boaventura, Sent.,
2,1,2,2,1). O Concílio Vaticano I (1870)
ensina que “por sua bondade e pela
sua virtude onipotente, não para
aumentar a sua felicidade nem para
adquirir sua perfeição, mas para a
manifestar essa perfeição por meio
dos bens que prodigaliza às
criaturas, Deus, com vontade



plenamente livre, criou
simultaneamente no início do tempo
ambas as criaturas do nada: a
espiritual e a corporal” (DS 3002; cf. 
Catecismo, 293).

“A glória de Deus consiste em que se
realize esta manifesta e esta
comunicação de sua bondade em
vista das quais o mundo foi criado.
Fazer de nós "filhos adotivos por
Jesus Cristo: conforme o beneplácito
de sua vontade para louvor à glória
da sua graça" (Ef 1,5-6): "Pois a glória
de Deus é o homem vivo, e a vida do
homem é a visão de Deus" (Santo
Irineu, Adversus haereses,
4,20,7)” (Catecismo, 294).

Longe de uma dialética de princípios
contrapostos (como ocorre no
dualismo de tipo maniqueísta, como
também no idealismo monista
hegeliano), afirmar a glória de Deus
como fim da criação não comporta
uma negação do homem, mas uma



condição indispensável para a sua
realização. O otimismo cristão tem as
suas raízes na exaltação conjunta de
Deus e do homem: “somente se Deus
é grande, o homem também é
grande”[8]. Trata-se de um otimismo
e uma lógica que afirmam a absoluta
prioridade do bem, mas que não são,
por isso, cegos ante a presença do
mal no mundo e na história.

1.3. Conservação e providência. O
mal

A criação não se reduz aos começos;
uma vez realizada a criação, “Com a
criação, Deus não abandona sua
criatura a ela mesma. Não somente
lhe dá o ser e a existência, mas
também a sustenta a todo instante no
ser, dá-lhe o dom de agir e a conduz
a seu termo” (Catecismo, 301). A
Sagrada Escritura compara esta
atuação de Deus na história com a
ação criadora (cf.Is 44,24; 45,8;51,13).
A literatura sapiencial explicita a



ação de Deus que mantém suas
criaturas na existência. “Como
poderia subsistir qualquer coisa, se
não o tivésseis querido, e conservar a
existência, se por vós não tivesse sido
chamada?” (Sab 11,25). São Paulo vai
mais longe e atribui esta ação
conservadora a Cristo: “Ele existe
antes de todas as coisas, e todas as
coisas subsistem nele” (Col 1,17).

O Deus dos cristãos não é um
relojoeiro ou arquiteto que, após ter
realizado sua obra, se desentende
dela. Estas imagens são próprias de
uma concepção deísta, segundo a
qual Deus não se imiscui nos
assuntos deste mundo. Mas isto
supõe uma distorção do autêntico
Deus criador, pois separa
drasticamente a criação da
conservação e governo divino do
mundo[9].

A noção de conservação “faz o papel
de ponte” entre a ação criadora e o



governo divino do mundo
(providência). Deus não só cria o
mundo e o mantém na existência,
mas, além disso, “conduz as suas
criaturas para a perfeição última, à
qual Ele mesmo as
chamou” (Compêndio, 55). A Sagrada
Escritura apresenta a soberania
absoluta de Deus e testemunha
constantemente o seu cuidado
paterno, tanto nas coisas pequenas
como nos grandes acontecimentos da
história (cf. Catecismo, 303). Neste
contexto, Jesus se revela como a
providência “encarnada” de Deus,
que atende, como Bom Pastor, as
necessidades materiais e espirituais
dos homens (Jo 10,11.14-15; Mt 14,
13-14, etc.) e nos ensina a abandonar-
nos aos seus cuidados (Mt 6,31-33).

Se Deus cria, sustenta e dirige tudo
com bondade, de onde provem o
mal? “Para esta pergunta tão
premente quão inevitável, tão
dolorosa quanto misteriosa, não há



uma resposta rápida. É o conjunto da
fé cristã que constitui a resposta a
esta pergunta (...). Não há nenhum
elemento da mensagem cristã que
não seja, por uma parte, uma
resposta à questão do
mal” (Catecismo, 309).

A criação não está terminada desde o
princípio, mas Deus a fez in statu
viae, isto é, em direção a uma meta
última por alcançar. Para a
realização dos seus desígnios, Deus
se serve do concurso das criaturas, e
concede aos homens uma
participação da sua providência,
respeitando sua liberdade, ainda
quando atuem mal (cf. Catecismo,
302, 307, 311). Aquilo que realmente
surpreende é que Deus “em sua
onipotente providência pode tirar
um bem das consequências de um
mal” (Catecismo, 312). É uma
misteriosa e grandíssima verdade
que “todas as coisas concorrem para



o bem daqueles que amam a
Deus” (Rm 8,28)[10].

A experiência do mal parece mostrar
uma tensão entre a onipotência e a
bondade divinas em sua atuação na
história. Aquela recebe resposta,
certamente misteriosa, no evento da
Cruz de Cristo, que revela o “modo
de ser” de Deus, e é, portanto, fonte
de sabedoria para o homem
(sapientia crucis).

1.4. Criação e salvação

A criação é “o primeiro passo para a
Aliança do Deus único com seu
povo” (Compêndio, 51). Na Bíblia, a
criação está aberta à atuação
salvífica de Deus na história, que tem
a sua plenitude no mistério pascal de
Cristo, e que alcançará sua perfeição
final no fim dos tempos. A criação foi
feita com vistas ao sábado, o sétimo
dia, em que o Senhor descansou, dia
em que culmina a primeira criação e
que se abre ao oitavo dia em que



começa uma obra ainda mais
maravilhosa: a Redenção, a nova
criação em Cristo (2 Cor 5,7; cfr 
Catecismo, 345-349).

Assim, fica patente a continuidade e
unidade do desígnio divino de
criação e redenção. Entre ambos, não
há qualquer hiato, mas um vínculo,
pois o pecado dos homens não
corrompeu totalmente a obra divina.
A relação entre ambas – criação e
salvação – pode expressar-se dizendo
que, de um lado, a criação é o
primeiro evento salvífico; e por outro
lado, que a salvação redentora possui
as características de uma nova
criação. Esta relação ilumina
importantes aspectos da fé cristã,
como a ordenação da natureza à
graça, ou a existência de um único
fim sobrenatural do homem.

2. A realidade criada

O efeito da ação criadora de Deus é a
totalidade do mundo criado, “céus e



terra” (Gn 1,1). Deus é “Criador de
todas as coisas, das visíveis e das
invisíveis, espirituais e corporais;
que por sua virtude onipotente,
desde o princípio dos tempos e
simultaneamente, criou do nada a
uma e outra criatura, a espiritual e a
corporal, isto é, a angélica e a
material, e depois a humana, como
comum, composta de espírito e de
corpo”[11].

O cristianismo supera tanto o
monismo (que afirma que a matéria
e o espírito se confundem, que a
realidade de Deus e do mundo se
identificam), como o dualismo
(segundo o qual a matéria e o
espírito são princípios originários
opostos).

A ação criadora pertence à
eternidade de Deus, mas o efeito de
tal ação está marcado pela
temporalidade. A Revelação afirma
que o mundo foi criado como mundo



com um início temporal[12], isto é,
que o mundo foi criado com o tempo,
o qual é indício muito coerente com a
unidade do desígnio divino de
revelar-se na história da salvação.

2.1. O mundo espiritual: os anjos

“A existência dos seres espirituais,
não-corporais, que a Sagrada
Escritura habitualmente chama
anjos, é uma verdade de fé. O
testemunho da Escritura é tão claro
quanto a unanimidade da
Tradição” (Catecismo, 328). Os dois
testemunhos mostram os anjos em
sua dupla função de amar a Deus e
ser mensageiros de seu desígnio
salvador. O Novo Testamento
apresenta os anjos em relação a
Cristo: criados por Ele e para Ele (Col
1,16), rodeiam a vida de Jesus desde
o seu nascimento até a Ascensão,
sendo os anunciadores de sua
segunda vinda, gloriosa (cf. 
Catecismo, 333).



Da mesma forma, também estão
presentes desde o início da vida da
Igreja, que se beneficia de sua ajuda
poderosa, e em sua liturgia se une a
eles na adoração a Deus. A vida de
cada homem está acompanhada
desde seu nascimento por um anjo
que o protege e conduz à Vida (cf. 
Catecismo, 334-336).

A teologia (especialmente São Tomás
de Aquino, o Doutor Angélico) e o
Magistério da Igreja aprofundaram
no estudo da natureza desses seres
puramente espirituais, dotados de
inteligência e vontade, afirmando
que são criaturas pessoais e imortais,
que superam em perfeição a todas as
criaturas visíveis (cf. Catecismo, 330).

Os anjos foram criados em estado de
prova. Alguns se rebelaram
irrevogavelmente contra Deus.
Caídos no pecado, Satanás e os outros
demônios – que haviam sido criados
bons, mas por si mesmos se fizeram



maus – instigaram nossos primeiros
pais para que pecassem (cf. 
Catecismo, 391-395).

2.2. O mundo material

Deus “criou o mundo visível em toda
a sua riqueza, diversidade e ordem.
A Sagrada Escritura apresenta a obra
do Criador, simbolicamente, como
uma sequência de seis dias "de
trabalho" divino, que terminam com
o "descanso" do sétimo dia (Gn
1,1-2,4)” (Catecismo, 337). “Repetidas
vezes a Igreja teve de defender a
bondade da criação, inclusive do
mundo material (cf. DS 286; 455-463;
800; 1333; 3002)” (Catecismo, 299).

“Pela própria condição da criação,
todas as coisas estão dotadas de
firmeza, verdade e bondade próprias
e de uma ordem” (GS 36,2). A
verdade e bondade da criação
procedem do único Deus Criador,
que é, ao mesmo tempo, Trino.
Assim, o mundo criado é um certo



reflexo da atuação das Pessoas
divinas: “em todas as criaturas
encontra-se uma representação da
Trindade, na forma de um
vestígio”[13].

O cosmos tem uma beleza e uma
dignidade enquanto obra de Deus.
Há uma solidariedade e uma
hierarquia entre os seres, o que deve
levar a uma atitude contemplativa de
respeito para com a criação e as leis
naturais que a regem (cf. Catecismo,
339, 340, 342, 354). Certamente, o
cosmos foi criado para o homem, que
recebeu de Deus a ordem de dominar
a terra (cf. Gn 1,28). Tal ordem não é
um convite à exploração despótica da
natureza, mas um convite para
participar no poder criador de Deus:
mediante seu trabalho, o homem
colabora no aperfeiçoamento da
criação.

O cristão participa das justas
exigências que a sensibilidade



ecológica tem manifestado nas
últimas décadas, sem cair em uma
vaga divinização do mundo, e
afirmando a superioridade do
homem em relação aos outros seres,
como “ponto culminante da obra da
criação” (Catecismo, 343).

2.3. O homem

As pessoas humanas gozam de uma
peculiar posição na obra criadora de
Deus, ao participar,
simultaneamente, da realidade
material e da espiritual. Somente do
homem a Escritura nos diz que Deus
o criou “à sua imagem e
semelhança” (Gn 1,26). Ele foi
colocado por Deus como cabeça da
realidade visível, e goza de uma
dignidade especial, pois, “De todas as
criaturas visíveis, só o homem é
"capaz de conhecer e amar seu
Criador" (216); ele é a "única criatura
na terra que Deus quis por si
mesma" (217); só ele é chamado a



compartilhar, pelo conhecimento e
pelo amor, a vida de Deus. Foi para
este fim que o homem foi criado, e aí
reside a razão fundamental da sua
dignidade” (Catecismo, 356; cf. 
ibidem, 1701-1703).

Homem e mulher, em sua
diversidade e complementaridade,
queridas por Deus, gozam da mesma
dignidade como pessoas (cf. 
Catecismo, 357, 369, 372). Em ambos,
ocorre a união substancial do corpo e
da alma, sendo esta a forma do
corpo. Sendo espiritual, a alma
humana é criada imediatamente por
Deus (não é “produzida” pelos pais,
nem é pré-existente), e é imortal (cf. 
Catecismo, 366). As duas
características (espiritualidade e
imortalidade) podem ser mostradas
filosoficamente. Portanto, é um
reducionismo afirmar que o homem
procede exclusivamente da evolução
biológica (evolucionismo absoluto).
Na verdade, há saltos ontológicos que



não podem ser explicados só pela
evolução. A consciência moral e a
liberdade do homem, por exemplo,
manifestam sua superioridade sobre
o mundo material, e são sinais de sua
especial dignidade.

A verdade da criação ajuda a superar
tanto a negação da liberdade
(determinismo) como o extremo
contrário da exaltação indevida da
mesma: a liberdade humana é
criada, não absoluta, e existe em
mútua dependência da verdade e do
bem. O sonho de uma liberdade
como puro poder e arbitrariedade
corresponde a uma imagem
deformada, não só do homem, mas
também de Deus.

Mediante sua atividade e seu
trabalho, o homem participa do
poder criador de Deus[14]. Além
disso, sua inteligência e sua vontade
são uma participação, uma faísca da
sabedoria e do amor divinos.



Enquanto o resto do mundo visível é
mero vestígio da Trindade, o ser
humano constitui uma autêntica 
imago Trinitatis.

3. Algumas consequências práticas
da verdade sobre a criação

A radicalidade da ação divina
criadora e salvadora exige do homem
uma resposta que tenha esse mesmo
caráter de totalidade: “amarás ao
Senhor teu Deus com todo o teu
coração, com toda tua alma, com
todas as tuas forças” (Dt 6,5; cf. Mt
22,37; Mc 12,30; Lc 10,27). Nesta
correspondência encontra-se a
verdadeira felicidade, a única coisa
que torna plena a liberdade.

Por sua vez, a universalidade da ação
divina tem um sentido tanto
intensivo como extensivo: Deus cria
e salva a todo homem e a todos os
homens. Corresponder à chamada de
Deus para amá-lo com todo nosso ser



está intrinsecamente unido a levar o
seu amor a todo o mundo[15].

O conhecimento e a admiração do
poder, sabedoria e amor divinos
levam o homem a uma atitude de
reverência, adoração e humildade, a
viver na presença de Deus, sabendo-
se seu filho. Ao mesmo tempo, a fé na
providência leva o cristão a uma
atitude de confiança filial em Deus,
em todas as circunstâncias: com
agradecimento pelos bens recebidos,
e com abandono simples diante
daquilo que pode parecer mal, pois
Deus, dos males, tira bens maiores.

Consciente de que tudo foi criado
para a glória de Deus, o cristão
procura comportar-se em todas as
ações de modo a buscar o fim
verdadeiro que enche sua vida de
felicidade: a glória de Deus, não a
própria vanglória. Esforça-se para
retificar a intenção em suas ações, de
modo que se possa dizer que o único



fim de sua vida é este: Deo omnis
gloria![16].

Deus quis colocar o homem à frente
de sua criação, outorgando-lhe o
domínio sobre o mundo, de maneira
que a aperfeiçoe com seu trabalho. A
atividade humana pode ser,
portanto, considerada como uma
participação na obra divina da
criação.

A grandeza e a beleza das criaturas
suscitam nas pessoas admiração e
desperta nelas a pergunta pela
origem e destino do mundo e do
homem, fazendo-as entrever a
realidade de seu Criador. O cristão,
em seu diálogo com os que não têm
fé, pode suscitar estas perguntas para
que as inteligências e os corações se
abram à luz do Criador. Da mesma
forma, em seu diálogo com pessoas
de diversas religiões, o cristão
encontra, na verdade da criação, um
excelente ponto de partida, pois



trata-se de uma verdade em parte
compartilhada, e que constitui a base
para a afirmação de alguns valores
morais fundamentais da pessoa.

Santiago Sanz

Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica, 279-374.

Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, 51-72.

DH, nn. 125, 150, 800, 806, 1333,
3000-3007, 3021-3026, 4319, 4336,
4341.

Concílio Vaticano II, Gaudium et spes,
10-18, 19-21, 36-39.

João Paulo II, Creo en Dios Padre.
Catequesis sobre el Credo (I), Palabra,
Madri 1996, 181-218.



Leituras recomendadas

Santo Agostinho, Confissões, livro XII.

São Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I, qq. 44-46.

São Josemaria, Homilia “Amar o
mundo apaixonadamente”, em
Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivá, 113-123.

Joseph Ratzinger, Creación y pecado,
Eunsa, Pamplona 1992.

João Paulo II, Memoria e identidade,
Ed. Objetiva, 2005.

[1] Entre muitas outras intervenções,
cf. Bento XVI, Discurso aos membros
da Cúria Romana, 22-12-05; Fé, Razão
e universidade (Discurso em
Regensburg), 12-09-06; Ângelus,
28-01-07.



[2] Cf. São Tomás, De Potentia, q. 3, a.
3, co.; o Catecismo segue este mesmo
esquema.

[3] Cf. São Tomás, Super Sent., lib. 1,
d. 14, q. 1, a. 1, co.: “são a causa e a
razão da processão (procedência) das
criaturas”.

[4] Por isso se diz que Deus não tem
necessidade de instrumentos para
criar, já que nenhum instrumento
possui a potência infinita necessária
para criar. Decorre daí, também, que
quando se fala, por exemplo, do
homem como criador, ou, inclusive,
como capaz de participar do poder
criador de Deus, o emprego do
adjetivo “criador” não é analógico,
mas metafórico.

[5] Este ponto aparece com
frequência nos ensinamentos de
Bento XVI, por exemplo, na Homilia
de Regensburg, 12-09-06; Discurso em
Verona, 19-10-2006; Encontro com o



clero da diocese de Roma, 22-02-2007
etc.

[6] Tanto o racionalismo cientificista
como o fideísmo científico
necessitam uma correção por parte
da filosofia. Além disso, há que
evitar, da mesma forma, a falsa
apologética de quem vê forçadas
concordâncias, buscando nos dados
fornecidos pela ciência uma
verificação empírica ou uma
demonstração das verdades da fé,
quando, na verdade, como dissemos,
trata-se de dados que pertencem a
métodos e disciplinas distintas.

[7] Cf. João Paulo II, Carta Encíclica 
Dominum et vivificantem, 18-05-1986,
10.

[8] Bento XVI, Homilia, 15-08-2005.

[9] O deísmo implica em um erro na
noção metafísica de criação, pois
esta, enquanto doação do ser, leva
consigo dependência ontológica por



parte da criatura, que não é
separável de sua continuação no
tempo. Ambas constituem um
mesmo ato, ainda que possamos
distingui-las conceitualmente: “a
conservação das coisas por Deus não
se dá por uma ação nova, mas pela
continuação da ação que dá o ser,
que é certamente uma ação sem
movimento e sem tempo” (São
Tomás, Summa Theologiae, I, q. 104,
a. 1. ad 3).

[10] Em continuidade com a
experiência de tantos santos da
história da Igreja, esta expressão
paulina se encontrava
frequentemente nos lábios de São
Josemaria, que vivia e animava
assim a viver em uma gozosa
aceitação da vontade divina (cf. São
Josemaria, Sulco, 127; Via Sacra, IX, 4;
Amigos de Deus, 119). Por outro lado,
o último livro de João Paulo II, 
Memória e Identidade, constitui uma
profunda reflexão sobre a atuação da



providencia divina na história dos
homens, segundo aquela outra
asserção de São Paulo: “Não te deixes
vencer pelo mal; antes, vence o mal
com o bem” Rm 12, 21).

[11] Concílio Lateranense IV (1215),
DH 800.

[12] Assim o ensina o Concílio
Lateranense IV e, referindo-se a ele, o
Concílio Vaticano I (cf.
respectivamente DH 800 e 3002).
Trata-se de uma verdade revelada,
que a razão não pode demonstrar,
como ensinou São Tomás na famosa
disputa medieval sobre a eternidade
do mundo: cf. Contra Gentiles, lib. 2,
cap. 31-38; e seu opúsculo filosófico 
De aeternitate mundi.

[13] São Tomás, Summa Theologiae, I,
q. 45, a. 7, co.; cf. Catecismo, 237.

[14] Cf. São Josemaria, Amigos de
Deus, 57.



[15] Que o apostolado é a
superabundância da vida interior (cf.
São Josemaria, Caminho, 961) se
manifesta como o correlato da
dinâmica ad intra-ad extra do agir
divino, isto é, da intensidade do ser,
da sabedoria e do amor trinitário
que se extravasa para as criaturas.

[16] Cf. São Josemaria, Caminho, 780; 
Sulco, 647; Forja, 611, 639, 1051.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-6-a-
criacao/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-6-a-criacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-6-a-criacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-6-a-criacao/

	6. A Criação

