
opusdei.org

5. A Santíssima
Trindade

É o mistério central da fé e da
vida cristã. Os cristãos são
batizados em nome do Pai e do
Filho e do Espírito Santo.

05/01/2015

1. A revelação do Deus uno e trino

2. Deus em sua vida íntima

3. Nossa vida em Deus



1. A revelação do Deus uno e trino

“O mistério central da fé e da vida
cristã é o mistério da Santíssima
Trindade. Os cristãos são batizados
em nome do Pai e do Filho e do
Espírito Santo” (Compêndio, 44). Toda
a vida de Jesus é revelação de Deus
Uno e Trino: na anunciação, no
nascimento, no episódio de sua
perda e encontro no Templo quando
tinha doze anos, em sua morte e
ressurreição, Jesus se revela como
Filho de Deus de uma forma nova em
relação à filiação conhecida por
Israel. No início de sua vida pública,
também no momento de seu batismo,
o próprio Pai testemunha ao mundo
que Cristo é o Filho Amado (cf. Mt 3,
13-17 e par.) e o Espírito desce sobre
Ele em forma de pomba. A esta
primeira revelação explícita da
Trindade corresponde à
manifestação paralela na
Transfiguração, que introduz o
mistério Pascal (cf. Mt 17, 1- 5 e par.).



Finalmente, ao despedir-se de seus
discípulos, Jesus os envia a batizar
em nome das três Pessoas divinas,
para que seja comunicada a todo o
mundo a vida eterna do Pai, do Filho
e do Espírito Santo (cf. Mt 28, 19).

No Antigo Testamento, Deus havia
revelado sua unicidade e seu amor
para com o povo eleito: Javé era
como um Pai. Mas depois de haver
falado muitas vezes por meio dos
profetas, Deus falou por meio de seu
Filho (cf. Hb 1, 1-2), revelando que
Javé não é apenas como um Pai, mas
que é Pai (cf. Compêndio, 46). Jesus se
dirige a Ele em sua oração com o
termo aramaico Abba, usado pelos
meninos israelitas para se dirigirem
ao próprio pai (cf. Mc 14, 36), e
distingue sempre sua filiação da
filiação dos discípulos. Isto é tão
chocante que se pode dizer que a
verdadeira razão da crucificação é
justamente o chamar-se a si mesmo
Filho de Deus em sentido único.



Trata-se de uma revelação definitiva
e imediata[1], porque Deus se revela
com a sua Palavra: não podemos
esperar outra revelação, porquanto
Cristo é Deus (cf., por ex., Jo 20, 17)
que se nos dá, inserindo-nos na vida
que emana do regaço do seu Pai.

Em Cristo, Deus abre e entrega a sua
intimidade, que seria inacessível ao
homem apenas pelas suas próprias
forças[2]. Esta mesma revelação é
um ato de amor, porque o Deus
pessoal do Antigo Testamento abre
livremente o seu coração e o
Unigênito do Pai sai ao nosso
encontro, para fazer-se uma só coisa
conosco e levar-nos de volta ao Pai
(cf. Jo 1, 18). Trata-se de algo que a
filosofia não podia adivinhar, pois,
fundamentalmente, só se pode
conhecer mediante a fé.

2. Deus em sua vida íntima

Deus não só possui uma vida íntima,
mas Deus é – identifica-se – com a



sua vida íntima, uma vida
caracterizada por eternas relações
vitais de conhecimento e de amor,
que nos levam a expressar o mistério
da divindade em termos de 
processões.

De fato, os nomes revelados das três
Pessoas divinas exigem que se pense
em Deus como o proceder eterno do
Filho do Pai e, na mútua relação –
também eterna – do Amor que
“procede do Pai” (Jo 15, 26) e “recebe
do Filho” (Jo 16,14), que é o Espírito
Santo. A Revelação nos fala, assim,
de duas processões em Deus: a
geração do Verbo (cf. Jo 17.6) e a
processão do Espírito Santo. Com a
característica peculiar de que ambas
são relações imanentes, porque estão
em Deus: mais, são o próprio Deus,
uma vez que Deus é Pessoal; quando
falamos de processão, pensamos
ordinariamente em algo que sai de
outro e implica mudança e
movimento. Posto que o homem foi



criado à imagem e semelhança de
Deus Uno e Trino (cf. Gn 1, 26-27), a
melhor analogia com as processões
divinas pode ser encontrada no
espírito humano, em que o
conhecimento que temos de nós
mesmos não sai para fora: o conceito
(a ideia) que fazemos de nós mesmos
é distinta de nós mesmos, mas não
está fora de nós. O mesmo podemos
dizer do amor que temos para
conosco. De forma parecida, em
Deus, o Filho procede do Pai e é a sua
Imagem, analogamente como o
conceito é imagem da realidade
conhecida. Só que esta imagem em
Deus é tão perfeita que é o próprio
Deus, com toda sua infinidade, sua
eternidade, sua onipotência: o Filho é
uma só coisa com o Pai, o mesmo
Algo, essa é a única e indivisa
natureza divina, ainda que sendo
outro Alguém. O Símbolo Niceno-
Constantinopolitano o expressa com
a fórmula “Deus de Deus, Luz de Luz,
Deus verdadeiro de Deus



verdadeiro”. O fato é que o Pai gera o
Filho, doando-se a Ele, entregando-
Lhe a Sua substância e a Sua
natureza; não em parte como
acontece com a geração humana,
mas perfeita e infinitamente.

O mesmo pode ser dito sobre o
Espírito Santo, que procede como o
Amor do Pai e do Filho. Procede de
ambos, porque é o dom eterno e
incriado que o Pai entrega ao Filho,
gerando-o, e que o Filho devolve ao
Pai como resposta a Seu Amor. Este
dom é dom de si, porque o Pai gera o
Filho comunicando-lhe total e
perfeitamente o seu próprio Ser
mediante o seu Espírito. A terceira
Pessoa é, portanto, o Amor mútuo
entre o Pai e o Filho[3]. O nome
técnico desta segunda processão é 
espiração. Seguindo a analogia do
conhecimento e do amor, pode-se
dizer que o Espírito age como a
vontade que se move em direção ao
Bem conhecido.



Estas duas processões chamam-se 
imanentes, e se diferenciam
radicalmente da criação, que é 
transeunte, no sentido de que é algo
que Deus realiza fora de si. Ao serem
processões, explicam a distinção
dentro de Deus, enquanto que, ao
serem imanentes, explicam a
unidade. Por isso, o mistério do Deus
Uno e Trino não pode ser reduzido a
uma unidade sem distinções, como se
as três Pessoas fossem apenas três
máscaras; ou a três seres sem
unidade perfeita, como se se tratasse
de três deuses distintos, ainda que
juntos.

As duas processões são o
fundamento das distintas relações
que em Deus se identificam com as
Pessoas divinas: o ser Pai, o ser Filho
e o ser espirado por Eles. De fato,
como não é possível ser pai e ser
filho da mesma pessoa, no mesmo
sentido, assim, não é possível ser, ao
mesmo tempo, a Pessoa que procede



pela espiração e as duas Pessoas das
quais procede. Convém esclarecer
que, no mundo criado, as relações
são acidentes, no sentido de que suas
relações não se identificam com seu
ser, ainda que o caracterizem
profundamente, como no caso da
filiação. Em Deus, posto que nas
processões é doada toda a substância
divina, as relações são eternas e se
identificam com a própria
substância.

Estas três relações eternas não só
caracterizam, mas também se
identificam com as três Pessoas
divinas, posto que pensar no Pai
significa pensar no Filho; e pensar no
Espírito Santo, significa pensar
naqueles em relação aos quais Ele é
Espírito. Assim, as três Pessoas
divinas são três Alguém, mas um
único Deus. Não como se dá entre os
homens que participam da mesma
natureza humana, sem esgotá-la. As
três Pessoas são cada uma toda a



Divindade, identificando-se com a
única Natureza de Deus[4]: as
Pessoas são Uma na Outra. Por isso,
Jesus disse a Filipe que quem O viu,
viu o Pai (cf. Jo 14, 6), posto que Ele e
o Pai são uma só coisa (cf. Jo 10, 30 e
17, 21). Esta dinâmica, que se chama
tecnicamente pericoresis ou 
circumincessão (dois termos que
fazem referência a um movimento
dinâmico em que um se intercambia
com o outro como em uma dança em
círculo), ajuda a perceber que o
mistério de Deus Uno e Trino é o
mistério do Amor: “Ele mesmo é
eternamente intercâmbio de amor:
Pai, Filho e Espírito Santo, e destinou-
nos a participar deste
intercâmbio” (Catecismo, 221).

3. Nossa vida em Deus

Sendo Deus eterna comunicação de
Amor, é compreensível que esse
Amor se extravase fora d'Ele em seu
agir. Toda a ação de Deus na história



é obra conjunta das três Pessoas,
posto que se distinguem somente no
interior de Deus. Não obstante, cada
uma imprime nas ações divinas ad
extra sua característica pessoal[5].
Usando uma imagem, poderíamos
dizer que a ação divina é sempre
única, como o presente que
recebemos de uma família amiga,
que é fruto de um só ato; mas, para
quem conhece as pessoas que
constituem a família, é possível
reconhecer a mão ou a intervenção
de cada uma, pela marca pessoal
deixada por cada um no único
presente.

Este reconhecimento é possível
porque conhecemos as Pessoas
divinas naquilo que as distingue
pessoalmente, mediante as suas
missões, quando Deus Pai enviou,
juntamente o Filho e o Espírito Santo,
na história (cf. Jo 3, 16-17 e 14-26),
para que se fizessem presentes entre
os homens: “são sobretudo as



missões divinas da Encarnação do
Filho e do dom do Espírito Santo que
manifestam as propriedades das
Pessoas divinas” (Catecismo, 258).
Eles são como as duas mãos do Pai[6]
que abraçam os homens de todos os
tempos, para levá-los ao seio do Pai.
Se Deus está presente em todos os
seres enquanto princípio do que
existe, com as missões o Filho e o
Espírito Santo se fazem presentes de
forma nova[7]. A própria Cruz de
Cristo manifesta ao homem de todos
os tempos o eterno dom que Deus faz
de Si mesmo, revelando em sua
morte a íntima dinâmica de seu
Amor que une as três Pessoas.

Isto significa que o sentido último da
realidade, aquilo que todo homem
deseja, o que foi buscado pelos
filósofos e pelas religiões de todos os
tempos, é o mistério do Pai que gera
o Filho, no Amor, que é o Espírito
Santo. Na Trindade se encontra,
assim, o modelo originário da família



humana[8] e a sua vida íntima é a
aspiração verdadeira de todo amor
humano. Deus quer que todos os
homens constituam uma só família,
isto é, uma só coisa com Ele mesmo,
sendo filhos no Filho. Cada pessoa foi
criada à imagem e semelhança da
Trindade (cf. Gn 1, 27) e foi feita para
existir em comunhão com os outros
homens, e, sobretudo, com o Pai
celestial. Aqui se encontra o
fundamento último do valor da vida
de cada pessoa humana,
independentemente das suas
capacidades ou das suas riquezas.

Mas só podemos encontrar o acesso
ao Pai em Cristo, Caminho, Verdade e
Vida (cf. Jo 14, 6). Mediante a graça,
os homens podem chegar a ser um só
corpo místico na comunhão da
Igreja. Através da contemplação da
vida de Cristo e através dos
sacramentos, temos acesso à própria
vida íntima de Deus. Pelo Batismo,
somos enxertados na dinâmica de



Amor da família das três Pessoas
divinas. Por isso, na vida cristã, trata-
se de descobrir que, a partir da
existência ordinária, das múltiplas
relações que estabelecemos, e da
nossa vida familiar, que teve seu
modelo perfeito na Sagrada Família
de Nazaré, podemos chegar a Deus:
“Procura o convívio com as três
Pessoas, com Deus Pai, com Deus
Filho, com Deus Espírito Santo. E
para chegares à Trindade Santíssima,
passa por Maria”[9]. Deste modo,
pode-se descobrir o sentido da
história, como caminho da trindade à
Trindade, aprendendo com a
“trindade da terra” – Jesus, Maria e
José – a levantar o olhar para a
Trindade do Céu.

Giulio Maspero

Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica, 232-267.



Compendio do Catecismo da Igreja
Católica, 44-49.

Leituras recomendadas

São Josemaria, Homilia “Humildade”,
Amigos de Deus, 104-109.

J. Ratzinger, El Dios de los cristianos.
Meditaciones, Ed. Sígueme,
Salamanca 2005.

[1] Cf. São Tomás de Aquino, In Epist.
Ad Gal., c. 1, lect. 2.

[2] “Deus deixou alguns traços do seu
ser trinitário na criação e no Antigo
Testamento, mas a intimidade do seu
Ser como Trindade Santa constitui
um mistério inacessível à razão
humana sozinha, e mesmo à fé de
Israel, antes da Encarnação do Filho
de Deus e do envio do Espírito Santo.
Tal mistério foi revelado por Jesus



Cristo e é a fonte de todos os outros
mistérios” (Compêndio, 45).

[3] “O Espírito Santo é a Terceira
Pessoa da Santíssima Trindade. Ele é
Deus, uno e igual ao Pai e ao Filho.
Ele 'procede do Pai' (Jo 15, 26), o qual,
princípio sem princípio, é a origem
de toda a vida trinitária. E procede
também do Filho (Filioque), pelo dom
eterno que o Pai faz de Si ao Filho.
Enviado pelo Pai e pelo Filho
encarnado, o Espírito Santo conduz a
Igreja 'ao conhecimento da Verdade
total' (Jo 16, 13)” (Compêndio, 47).

[4] “A Igreja exprime a sua fé
trinitária confessando um só Deus
em três Pessoas: Pai e Filho e Espírito
Santo. As três Pessoas divinas são um
só Deus, porque cada uma delas é
idêntica à plenitude da única e
indivisível natureza divina. Elas são
realmente distintas entre si, pelas
relações que as referenciam umas às
outras: o Pai gera o Filho, o Filho é



gerado pelo Pai, o Espírito Santo
procede do Pai e do
Filho” (Compêndio, 48).

[5] “Inseparáveis na sua única
substância, as Pessoas divinas são
inseparáveis também no seu operar:
a Trindade tem uma só e mesma
operação. Mas no único agir divino,
cada Pessoa está presente segundo o
modo que lhe é próprio na
Trindade” (Compêndio, 49).

[6] Cf. Santo Irineu, Adversus
haereses, IV, 20, 1.

[7] Cf. São Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 43, a. 1, c. y a. 2, ad.
3.

[8] “O 'Nós' divino constitui o modelo
eterno do 'nós' humano;
primeiramente daquele 'nós' que está
formado pelo homem e a mulher,
criados à imagem e semelhança de
Deus” (João Paulo II, Carta às
famílias, 2-2-1994, 6).



[9] São Josemaria Escrivá, Forja, 543.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-5-a-
santissima-trindade/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-5-a-santissima-trindade/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-5-a-santissima-trindade/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-5-a-santissima-trindade/

	5. A Santíssima Trindade

