
opusdei.org

Tema 5. A
Providência de Deus

A pergunta sobre a
possibilidade e a eficácia das
intervenções divinas em nosso
mundo é legítima. A aceitação
cotidiana da providência é um
ato de esperança teologal, que
não exclui o exercício
responsável da liberdade, que
faz parte do plano de Deus. A
providência leva o cristão a
uma atitude de confiança filial
em Deus em todas as
circunstâncias.



01/10/2022

Sumário:

Introdução: Deus pode intervir
na história?
Providência e conservação
Providência na Bíblia
Providência e liberdade
O mal
Providência e vida cristã

1. Introdução: Deus pode intervir
na história?

Existem formas de praticar a
religiosidade que distorcem a
imagem do Deus providente da
Bíblia. Quando tudo vai bem, muitos
quase nem se lembram de Deus, mas
quando experimentam as

• 

• 
• 
• 
• 
• 



dificuldades da vida, dirigem-se a
Deus como se Ele os tivesse
esquecido, culpando-o pelos males
que acontecem e exigindo uma
intervenção urgente para terminar
com a situação incômoda. É a
concepção de um Deus tapa buracos,
uma verdadeira caricatura do Deus
revelado nas Escrituras.

Além dessas representações,
difundidas em maior ou menor grau,
é legítimo perguntar sobre a
possibilidade e eficácia das
intervenções divinas em nosso
mundo. Para alguns Deus não
poderia intervir por uma questão de
princípio, pois depois de criar o
mundo, Ele se retirou dele. O mundo,
para eles, funciona por si mesmo
com suas próprias leis; outros
sustentam que Deus intervém em
certos momentos, especialmente
quando é necessário corrigir o curso
dos acontecimentos. Finalmente, há
quem pense que Deus está



constantemente agindo em uma
criação frágil e corrompida. Se a
primeira ou a segunda opinião
fossem verdadeiras, onde estaria a
onipotência de um Criador incapaz
de dirigir sua obra? Se a última fosse
a correta, onde estaria a autonomia e
a liberdade das criaturas em seu
agir?

2. Providência e conservação

A criação não está terminada desde o
início, mas Deus a fez in statu viae,
ou seja, em direção a uma meta
ainda a ser alcançada. Portanto, não
se reduz aos começos. Uma vez
produzida, “Deus não abandona sua
criatura a ela mesma. Não somente
lhe dá o ser e a existência, mas
também a sustenta a todo instante no
ser, dá-lhe o dom de agir e a conduz
a seu termo” (Catecismo, 301). A
Sagrada Escritura compara esta
atuação de Deus na história com a
ação criadora (cf. Is 44,24; 45,8;



51,13). A literatura sapiencial
explicita a ação de Deus que mantém
as suas criaturas na existência.
“Como poderia subsistir qualquer
coisa, se não o tivésseis querido, e
conservar a existência, se por vós
não tivesse sido chamada?” (Sab
11,25). São Paulo vai mais longe e
atribui esta ação conservadora a
Cristo: “Ele existe antes de todas as
coisas, e todas as coisas subsistem
nele” (Col 1,17).

O Deus cristão não é um relojoeiro
ou um arquiteto que, tendo
completado a sua obra, perde o
interesse por ela. Essas imagens são
típicas de uma concepção deísta,
segundo a qual Deus não interfere
nos assuntos deste mundo. Mas isso é
uma distorção do autêntico Deus
criador, pois separa drasticamente a
criação da conservação e governo
divino do mundo. O deísmo implica
um erro na noção metafísica de
criação, pois esta, como doação do



ser, leva consigo uma dependência
ontológica por parte da criatura,
inseparável da sua permanência no
tempo. Ambos constituem o mesmo
ato, embora possamos distingui-los
conceitualmente: “Deus não conserva
as coisas como uma ação nova, mas
como continuação da mesma ação
pela qual Ele lhes dá o ser, que se
realiza sem movimento nem
tempo”[1]. A noção de conservação,
portanto, “torna-se uma ponte” entre
a ação criadora e o governo divino
do mundo (providência). Deus não só
cria o mundo e o mantém na
existência, mas também “conduz as
suas criaturas para a perfeição
última, à qual Ele as
chamou” (Compêndio, 55).

3. Providência na Bíblia

A Sagrada Escritura apresenta a
soberania absoluta de Deus e
testemunha constantemente a sua
solicitude paterna, tanto nas



pequenas coisas como nos grandes
acontecimentos da história (cf. 
Catecismo, 303). A autoridade do
Criador (“governa”) expressa-se
como um cuidado do Pai (“custodia”)
[2]. Os antigos símbolos da fé aludiam
ao aspecto do governo com o termo
grego Pantokrator, que deve ser
entendido em sintonia com a
imagem do Pastor: “O Senhor é o
meu pastor, nada me falta” (Sal 23
[22],1). O cuidado e a autoridade
divinos são presididos pela
sabedoria, que “estende seu vigor
(fortiter) de uma extremidade do
mundo à outra e governa todas as
coisas com felicidade (suaviter)” (Sab
8,1).

No Novo Testamento, Jesus confirma
essa visão com suas ações e
ensinamentos. Com efeito, revela-se
como a providência “encarnada” de
Deus, que atende às necessidades
materiais e espirituais dos homens
como o Bom Pastor (Jo 10,11.14-15;



Mt 14,13-14), e nos ensina a
abandonar a nós mesmos ao seu
cuidado (Mt 6,31-33; Mt 10,29-31; Lc
12,24-31; Lc 21,18). Assim, o próprio
Verbo que tudo criou, sustenta e
guia, ao encarnar, mostra de forma
visível o seu cuidado providente.

Com isto ainda não atingimos o nível
mais profundo desta doutrina, ao
que alcançamos observando que o
destino a que fomos chamados, o
Reino de Deus, é um desígnio do Pai
que precede a criação, porque, em
Cristo, “Deus nos escolheu, antes da
fundação do mundo, para sermos
santos e íntegros diante dele, no
amor. Conforme o desígnio
benevolente de sua vontade, ele nos
predestinou à adoção como filhos,
por obra de Jesus Cristo, para o
louvor de sua graça gloriosa” (Ef 1,
4-6). “A predestinação do homem e
do mundo em Cristo, Filho eterno do
Pai, confere a toda a doutrina da
Divina Providência um caráter



soterológico e escatológico
decisivo”[3], situando-a em um nível
diferente da concepção do destino
dos antigos. Não estamos destinados
a um horizonte implacável, mas
caminhamos para o encontro com
nosso Criador e Pai.

4. Providência e liberdade

Excluída a visão segundo a qual Deus
não pode agir no mundo, surgem
outras questões: isso significa que as
criaturas, especialmente as livres,
não são verdadeiras causas ? Se tudo
o que acontece é governado por um
Deus amoroso, por que existe o mal?
Deus age sempre, só às vezes, ou
talvez tenhamos que nos resignar a
que não intervenha nunca?

Deus conserva as criaturas tanto em
seu ser quanto em seu agir. As coisas
não apenas permanecem, mas agem
ao longo do tempo produzindo
efeitos. As criaturas espirituais
operam livremente. Suas obras são



suas, não de Deus, que, no entanto, as
sustenta como fiador de sua
liberdade. Portanto, convém
distinguir com São Tomás a
causalidade criadora de Deus da
causalidade das criaturas, isto é, a
primeira causa das segundas
causas[4]. Cada um é cem por cento
causa em seu nível, e por isso não há
contradição entre reconhecer que
sem Deus nada podemos fazer (cf. Jo
15,5) e que nossas ações são nossas e
não de Deus.

O fato de Deus governar tudo não
significa que ele não respeite a
autonomia da criação. A imagem de
um Deus muito “intrometido” é típica
das abordagens que confundem
criação e providência em virtude de
uma concepção “atualista”, como se
Deus tivesse que estar
constantemente corrigindo o rumo
do mundo. A esta imagem se opõe
uma concepção deísta, segundo a
qual Deus não intervém na história



(ou, na melhor das hipóteses,
intervém apenas em momentos
críticos). Se o atualismo enfatiza a
contínua intervenção divina na
criação, o deísmo insiste na
transcendência divina e na
consequente autonomia do criado. O
primeiro une demais a criação e a
providência, o segundo as separa
demais.

Segundo Tomás de Aquino, para
governar o mundo, Deus usa a ação
de causas segundas, respeitando sua
própria instância. Isso manifesta a
bondade de Deus, que deseja contar
com as criaturas para conduzir a
criação ao seu fim[5]. Como Deus guia
tudo, de alguma forma as causas
segundas servem aos desígnios da
providência. As criaturas,
especialmente as livres, são
chamadas a cooperar com Deus no
cumprimento do seu plano[6]. Esta
afirmação é válida em primeiro lugar
para os anjos, que a Escritura



apresenta como especialmente
participantes da providência.
“Bendizei ao Senhor todos os seus
anjos, valentes heróis que cumpris
suas ordens, sempre dóceis à sua
palavra” (Sal 103 [102], 20)[7]. E vale
também para o ser humano, a quem
Deus confiou o domínio sobre o
mundo material (cf. Gen 1,28). Sendo
livres, anjos e homens também
podem se opor à vontade de Deus ou
se comportar de forma contrária a
ela. Isso significa que a providência
não se cumpre? Como, então,
podemos explicar a presença do mal
no mundo?

5. O mal

Se Deus cria, sustenta e dirige tudo
com bondade, de onde vem o mal?
“Para esta pergunta tão premente
quão inevitável, tão dolorosa quanto
misteriosa, não há uma resposta
rápida. É o conjunto da fé cristã que
constitui a resposta a esta pergunta



(...). Não há nenhum elemento da
mensagem cristã que não seja, por
uma parte, uma resposta à questão
do mal” (Catecismo, 309).

Portanto, é necessário abordar a
questão do mal em um mundo bom
criado por um Deus bom. Tomás de
Aquino argumenta que a providência
divina não exclui o mal nas coisas.
Deus não o causa, mas também não
suprime a ação das causas segundas,
que podem falhar; o defeito de um
efeito da segunda causa é devido a
ela e não é imputável à causa
primeira[8].

Costuma-se falar da “permissão”
divina do mal; isso significa que o
mal está subordinado à providência.
“Deus Todo-Poderoso (...), sendo
extremamente bom, de modo algum
permitiria que nenhum mal existisse
em suas criaturas se Ele não fosse tão
bom e poderoso que pudesse tirar o
bem do mesmo mal”[9]. Tomás de



Aquino afirma que Deus prefere tirar
o bem do mal do que não permitir
que nenhum mal exista. A permissão
dos males e a obtenção de maiores
bens a partir deles pertence à
bondade de Deus. Deus é “previsor
universal de todo ser (universalis
provisor totius entis)”[10].

Ao conceder aos homens uma
participação na providência, Deus
respeita a sua liberdade mesmo
quando erram (cf. Catecismo, 302,
307, 311). É surpreendente que Deus
“em sua providência todo-poderosa,
pode extrair um bem das
consequências de um mal, mesmo
moral” (Catecismo, 312). Toda a
história pode ser interpretada de
acordo com esta chave de leitura, em
ligação com as palavras de São Paulo:
“Não te deixes vencer pelo mal, mas
triunfa do mal com o bem”. (Rom
12,21)[11].



Muitas vezes o mal parece mais forte
que o bem; no entanto, é difícil
eliminar a tendência humana
natural de confiar que no final o bem
deve triunfar, e triunfa, pois o amor
é mais poderoso. A experiência do
mal coloca diante de nossos olhos a
tensão entre onipotência e bondade
divina em sua obra na história, que
recebe uma resposta misteriosa no
evento da Cruz de Cristo[12], que
revela o “modo de ser” de Deus.

A definição do mal como privação, e
não como parte constitutiva do
universo, é cristã. Sustentar que o
mal existe, mas que não tem
substância, significa superar o
dilema de, por um lado, negar a
realidade do mal em nome do bem e
do poder infinito de Deus ou, por
outro lado, negar a bondade e o
poder infinito de Deus, em nome da
realidade do mal. A verdade da
criação, levada às suas últimas
consequências, implica que não há



privação sem um ser privado de algo,
ou seja, não há mal sem um bem que
o sustente. O mal absoluto é
impossível. O bem é mais
fundamental e poderoso do que o
mal[13].

À pergunta “se Deus existe, de onde
vem o mal?” Tomás de Aquino
responde: “Se o mal existe, Deus
existe. Pois o mal não existiria se
desaparecesse a ordem do bem, cuja
privação é o mal. E tal ordem não
existiria se Deus não existisse”[14]. O
mundo, embora imperfeito e com o
mal dentro de si, existe. Portanto,
Deus existe. O mal precisa de um
sujeito em que se encontrar (não
haveria cegueira sem alguém
privado da visão). Sem nenhum
paradoxo, o mal prova a existência
de Deus, pois revela que a existência
de um sujeito contingente requer a
existência do Absoluto.

6. Providência e vida cristã



Quando lemos a Sagrada Escritura,
percebemos que há textos explícitos
sobre a providência, principalmente
nos livros sapienciais, e textos
implícitos, de tipo histórico-salvífico.
Nestes últimos, pode-se ter a
impressão de que umas vezes Deus
intervém e outras não, como se
houvesse lacunas, momentos em que
Ele parece se esconder. O que dizer
diante disso? Existe uma contradição
na Bíblia? Na verdade, não é dessa
forma. A providência é constante,
real e contínua. São os homens que
nem sempre sabem considerar o que
acontece como providência de Deus.
Deus se manifesta tanto no que
parece ser bom quanto em permitir o
mal e o sofrimento. O Antigo
Testamento ensina que é
conveniente buscar e encontrar os
vestígios de Deus em tudo, como
indica a resposta de Jó à esposa
depois de perder os filhos, a riqueza
e a saúde: “Aceitamos a felicidade da



mão de Deus; não devemos também
aceitar a infelicidade?” (Jó 2,10)[15].

A aparente ambivalência da
providência recebe uma resposta
definitiva em Cristo crucificado,
“força de Deus e sabedoria de
Deus” (1Cor 1,24). “Se descobrirmos
pela fé este poder e essa 'sabedoria',
encontramo-nos nos caminhos
salvíficos da Divina Providência” (...).
É ao lado do homem que a Divina
Providência e o caminhar de Deus se
revelam”[16] . Do mistério da paixão e
morte de Jesus, que é a maior
injustiça da história, Deus tirou o
maior dos bens, a redenção dos
homens.

Esta consideração tem consequências
para a espiritualidade cristã. É uma
libertação para o homem saber que é
governado por um Deus Pai e
Providente, e não por um destino
cego. O testemunho dos santos (cf. 
Catecismo, 313) encoraja os cristãos a



descobrir a necessidade de
compreender que “tudo contribui
para o bem daqueles que amam a
Deus” (Rom 8,28)[17]. A aceitação
cotidiana da providência é um ato de
esperança teologal, que não exclui o
exercício responsável da liberdade,
que faz parte do plano de Deus.
Assim, a fé na providência leva o
cristão a uma atitude de confiança
filial em Deus em todas as
circunstâncias: com gratidão pelos
bens recebidos e com simples
abandono diante do que pode
parecer mau, porque, dos males,
Deus tira bens maiores.

Santiago Sanz

Bibliografia básica

— Catecismo da Igreja Católica,
302-324; Compêndio, 55-58.



— João Paulo II, catequese de João
Paulo II sobre a Providência, de 30 de
abril a 25 de junho de 1986.

— João Paulo II, Creio em Deus Pai.
Catequese sobre o Credo (1),

[1] Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 104, a. 1, ad 4.

[2] Cf. João Paulo II, Discurso na
audiência geral, 14/05/1986.

[3]João Paulo II, Discurso na audiência
geral, 28/05/1986.

[4] Cf. Tomás de Aquino, Contra
Gentiles, lib. 3, cap. 95; ibid., cap. 148.

[5] “A operação divina não exclui a
das causas segundas. Além disso, os
efeitos procedentes das operações
das causas segundas estão sujeitos à
providência divina, pois o próprio



Deus ordena o singular, como
afirmado. Portanto, as causas
segundas são os executores da
providência divina”.

[6] João Paulo II, Discurso na
audiência geral de 30/04/1986.

[7] “Este último versículo do Salmo
102 indica que os anjos participam, à
sua maneira, no governo de Deus
sobre a criação, como 'poderosos
executores das suas ordens' segundo
o plano estabelecido pela Divina
Providência” (Id., Discurso na
audiência geral, 30/07/1986).

[8] Cf. Tomás de Aquino, Contra
Gentiles, lib. 3, cap. 71. Tomás
pressupõe a distinção agostiniana
entre o mal como culpa e como
castigo; aqui ele fala de culpa, pois
interpreta Is 45,6-7 (“Eu sou o Senhor
e não há outro, aquele que forma a
luz e cria as trevas; eu construo a paz
e crio a desgraça. Eu, o Senhor, eu
faça tudo isso”), no que se refere à



pena; ver também id, Summa
Theologiae, I, q. 49, a.2.

[9] Agostinho de Hipona, Manual de
fé, esperança e caridade, 3,11.

[10] Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 22, a. 2, ad 2.

[11] Cf. João Paulo II, Memória e
identidade, Objetiva, São Paulo.

[12] “Nenhuma resposta definitiva
pode ser oferecida à questão de como
reconciliar o mal e o sofrimento no
mundo com a verdade da Divina
Providência sem que se faça
referência a Cristo. De fato, por um
lado, Cristo – o Verbo Encarnado –
confirma (...) que Deus está ao lado
do homem em seu sofrimento; mais
ainda, que Ele mesmo toma sobre Si
o multiforme sofrimento da
existência terrena do homem. Jesus
revela ao mesmo tempo que este
sofrimento tem um valor e um poder
redentor e salvífico (...). A verdade



da Providência adquire assim o seu
significado escatológico definitivo
através do “poder e da sabedoria” da
cruz de Cristo. A resposta definitiva à
pergunta sobre a presença do mal e
do sofrimento na existência terrena
do homem é oferecida pela
Revelação divina na perspectiva da
“predestinação em Cristo”, isto é, na
perspectiva da vocação do homem
para a vida eterna” (id, Discurso na
Audiência Geral, 06/11/1986).

[13] Uma reflexão ampla sobre a
questão pode ser vista em C. Journet, 
El mal: estudio teológico, Rialp,
Madrid 1965.

[14] Tomás de Aquino, Contra Gentiles,
lib. 3, cap. 71.

[15] São Gregório Magno comenta: “Os
bens são dons de Deus, tanto
temporais como eternos. Os males,
porém, são os infortúnios presentes
de que fala o Senhor, quando diz
através do profeta: “Eu sou o Senhor



e não há outro que forme a luz e crie
as trevas; Eu faço a paz e crio o
mal” (Is 45,5.6.7) (...). Eu formo a luz
e crio as trevas, porque através dos
flagelos da dor que criam as trevas
do lado de fora, a luz do ensinamento
se acende no interior. Faço a paz e
crio o mal, porque com Deus a paz
nos é restituída, mas quando usamos
perversamente o que foi criado bom,
o que é bom em si se torna infortúnio
para nós. Pelo pecado confrontamos
Deus; é justo, então, que retornemos
à sua paz através dos infortúnios.
Assim, quando uma coisa boa criada
se torna para nós causa de dor,
somos corrigidos e nossa mente
retorna humildemente à paz do
Criador» (Gregório Magno, “Moralia”
sobre Jó)

[16] João Paulo II, Discurso na
Audiência Geral, 11/06/1986.

[17] Em continuidade com a
experiência de tantos santos na



história da Igreja, esta expressão
paulina encontrava-se
frequentemente nos lábios de São
Josemaria, que vivia e nos
encorajava a viver em uma alegre
aceitação da vontade de Deus (cf.
Josemaria Escrivá, Sulco, 127; Via
Sacra, IX, 4; Amigos de Deus, 119).

Santiago Sanz

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-5-a-
providencia-de-deus/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-5-a-providencia-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-5-a-providencia-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-5-a-providencia-de-deus/

	Tema 5. A Providência de Deus

