
opusdei.org

40. Pai Nosso, que
estais no Céu

Com o Pai Nosso, Jesus Cristo
nos ensina a dirigir-nos a Deus
como Pai. É a oração filial por
excelência.

11/02/2016

1. Jesus ensina-nos a dirigir-nos a
Deus como Pai

Com o Pai Nosso, Jesus Cristo ensina-
nos a dirigir-nos a Deus como Pai:
‛Orar ao Pai é entrar em seu mistério,
tal qual Ele é, e tal como o Filho no-lo
revelou: “A expressão Deus Pai



nunca fora revelada a ninguém.
Quando o próprio Moisés perguntou
a Deus quem Ele era, ouviu outro
nome. A nós este nome foi revelado
no Filho, pois este nome novo
implica o nome novo do
Pai” (Tertuliano, De oratione,
3)’ (Catecismo, 2779).

Ao ensinar o Pai Nosso, Jesus
descobre também a seus discípulos
que eles foram feitos partícipes de
sua condição de Filho: ‛Mediante a
Revelação desta oração, os discípulos
descobrem uma especial
participação deles na filiação divina,
da qual São João dirá no Prólogo de
seu Evangelho: “A todos aqueles que
o receberem, aos que creem no seu
nome, Jesus deu o poder de se
tornarem filhos de Deus” (Jo 1, 12).
Por isso, com razão rezam segundo
seu ensino: Pai Nosso’[1].

Jesus Cristo sempre distingue entre
“meu Pai” e “vosso Pai” (cf. Jo 20, 17).



De fato, quando Ele reza nunca diz
Pai nosso”. Isto mostra que Sua
relação com Deus é totalmente
singular: é uma relação Sua e de
ninguém mais. Com a oração do Pai
Nosso, Jesus quer fazer conscientes a
Seus discípulos de sua condição de
filhos de Deus, indicando ao mesmo
tempo a diferença que há entre Sua
filiação natural e nossa filiação
divina adotiva, recebida como dom
gratuito de Deus.

A oração do cristão é a oração de um
filho de Deus que se dirige a seu Pai
Deus com confiança filial, a qual ‛se
expressa, nas liturgias do Oriente e
do Ocidente, pela bela expressão
tipicamente cristã: “parrhesia”,
simplicidade sem rodeios, confiança
filial, jovial segurança, audácia
humilde, certeza de ser amado (cf. Ef
3, 12; Hb 3, 6; 4, 16; 10, 19; 1 Jo 2, 28;
3, 21; 5, 14)’ (Catecismo, 2778). O
vocábulo “parrhesia” indica
originalmente o privilégio da



liberdade de palavra do cidadão
grego nas assembleias populares, e
foi adotado pelos Padres da Igreja
para expressar o comportamento
filial do cristão ante seu Pai Deus.

2. Filiação divina e fraternidade
cristã

Ao chamar a Deus Pai Nosso,
reconhecemos que a filiação divina
nos une a Cristo, “primogênito entre
muitos irmãos” (Rm 8, 29), por meio
de uma verdadeira fraternidade
sobrenatural. A Igreja é esta nova
comunhão de Deus e dos homens (cf. 
Catecismo, 2790).

Por isso, a santidade cristã, ainda
sendo pessoal e individual, nunca é
individualista ou egocêntrica: ‛Se
rezamos verdadeiramente ao “Nosso
Pai”, saímos do individualismo, pois
o Amor que acolhemos nos liberta
(do individualismo). O “nosso” ao
começo da Oração do Senhor, como o
“nós” dos quatro últimos pedidos,



não exclui ninguém. Para que seja
dito em verdade (cf. Mt 5, 23-24; 6,
14-16), nossas divisões e oposições
devem ser superadas’ (Catecismo,
2792).

A fraternidade que estabelece a
filiação divina se estende também a
todos os homens, porque em
verdadeiro modo todos são filhos de
Deus – criaturas suas – e estão
chamados à santidade: “Na terra, há
apenas uma raça: a raça dos filhos de
Deus”[2]. Por isso, o cristão tem de se
sentir solidário na tarefa de conduzir
toda a humanidade para Deus.

A filiação divina impulsiona-nos ao
apostolado, que é uma manifestação
necessária de filiação e de
fraternidade: “Devemos pensar nos
outros – em primeiro lugar, nos que
estão ao nosso lado - como
verdadeiros filhos de Deus que são,
com toda a dignidade desse título
maravilhoso. Com os filhos de Deus



temos que nos comportar como
filhos de Deus: o nosso amor deve ser
sacrificado, diário, feito de mil
detalhes de compreensão, de
sacrifício silencioso, de dedicação
que não se percebe”[3].

3. O sentido da filiação divina
como fundamento da vida
espiritual

Quando se vive com intensidade a
filiação divina, esta chega a ser “uma
atitude profunda da alma, que acaba
por informar a existência inteira:
está presente em todos os
pensamentos, em todos os desejos,
em todos os afetos”[4]. É uma
realidade para ser vivida sempre,
não só em circunstâncias
particulares da vida: “Não podemos
ser filhos de Deus só de vez em
quando, embora haja alguns
momentos especialmente dedicados
a considerá-lo, a penetrarmo-nos
desse sentido da nossa filiação



divina, que é a essência da
piedade”[5].

São Josemaria ensina que o sentido
ou consciência vivida da filiação
divina “é o fundamento do espírito
do Opus Dei. Todos os homens são
filhos de Deus. Mas um filho pode
reagir de muitas maneiras diante de
seu pai. Temos de nos esforçar por
ser dos que procuram perceber que,
ao querer-nos como filhos, o Senhor
fez com que vivêssemos em sua casa
no meio deste mundo, que fôssemos
da sua família, que as suas coisas
fossem nossas e as nossas suas, que
tivéssemos essa familiaridade e
confiança com Ele que nos faz pedir,
como uma criança, a própria lua!”[6].

A alegria cristã afunda suas raízes no
sentido da filiação divina: “A alegria
é consequência necessária da filiação
divina, de nos sabermos queridos
com predileção pelo nosso Pai Deus,
que nos acolhe, nos ajuda e nos



perdoa”[7]. Na pregação de São
Josemaria reflete-se muito
frequentemente que sua alegria
brotava da consideração desta
realidade: “Por motivos que não vêm
ao caso – mas que Jesus, que nos
preside do Sacrário, conhece muito
bem –, a minha vida me levou a
saber-me especialmente filho de
Deus, e saboreei a alegria de meter-
me no coração de meu Pai, para me
purificar, para o servir, para
compreender e desculpar a todos, à
base do seu amor e da minha
humilhação (...). Ao longo dos anos,
procurei apoiar-me sem desmaios
nessa gozosa realidade”[8].

Uma das questões mais delicadas que
o homem se propõe quando medita
sobre a filiação divina é o problema
do mal. Muitos não acertam a
compatibilizar a experiência do mal
no mundo com a certeza de fé da
infinita bondade divina. No entanto,
os santos ensinam que tudo o que



acontece na vida humana deve ser
considerado como um bem, porque
compreenderam profundamente a
relação entre a filiação divina e a
Santa Cruz. É o que expressam, por
exemplo, umas palavras de Santo
Tomás More a sua filha maior,
quando estava encarcerado na Torre
de Londres: “Filha minha
queridíssima, nunca se perturbe tua
alma por qualquer coisa que possa
ocorrer neste mundo. Nada pode
ocorrer sem que Deus queira. E eu
estou muito seguro de que seja o que
for, por muito mau que pareça, será
realmente o melhor”[9]. E o mesmo
ensina São Josemaria em relação às
situações menos dramáticas, mas nas
que uma alma cristã pode passar mal
e se desconcertar: “Penas?
Contrariedades por causa daquele
episódio ou daquele outro?... Não vês
que assim o quer teu Pai-Deus..., e
Ele é bom..., e Ele te ama – a ti só! –
mais do que todas as mães do mundo



juntas podem amar os seus
filhos?”[10].

Para São Josemaria, a filiação divina
não é uma realidade adocicada,
alheia ao sofrimento e à dor. Pelo
contrário, afirma que esta realidade
está intrinsecamente unida à Cruz,
presente de modo inevitável em
todos os que queiram seguir de perto
a Cristo: “Jesus ora no horto: Pater mi
(Mt 26,39), meu Pai, Abba, Pater! (Mc
14,36), Abba, Pai! Deus é meu Pai,
ainda que me envie sofrimento.
Ama-me com ternura, mesmo que
me fira. Jesus sofre, para cumprir a
Vontade do Pai... E eu, que quero
também cumprir a Santíssima
Vontade de Deus, seguindo os passos
do Mestre, poderei queixar-me se
encontro por companheiro de
caminho o sofrimento? Será esse um
sinal certo da minha filiação, porque
Deus me trata como ao seu Divino
Filho. E então, como Ele, poderei
gemer e chorar a sós no meu



Getsêmani; mas, prostrado por terra,
reconhecendo o meu nada, subirá até
o Senhor um grito saído do íntimo de
minha alma: Pater mi, Abba, Pater...,
fiat! Faça-se!”[11].

Outra consequência importante do
sentido da filiação divina é o
abandono filial nas mãos de Deus,
que não se deve tanto à luta ascética
pessoal – ainda que esta se pressupõe
– quanto a um deixar-se levar por
Deus, e por isso se fala de abandono.
Trata-se de um abandono ativo, livre
e consciente por parte do filho. Esta
atitude tem dado origem a um modo
concreto de viver a filiação divina –
que não é o único, nem é caminho
obrigatório para todos –, chamado
“infância espiritual”: consiste em
reconhecer-se não só filho, mas filho
pequeno, menino muito necessitado
de Deus. Assim o expressa São
Francisco de Sales: “Se não vos fazeis
simples como crianças, não entrareis
no reino de meu Pai (Mt 18, 3).



Enquanto o menino é pequenino,
conserva-se em grande simplicidade;
conhece somente a sua mãe; tem um
único amor, sua mãe; uma única
aspiração, o regaço de sua mãe; não
deseja outra coisa que encostar-se
em tão amável descanso. A alma
perfeitamente simples somente
possui um amor: Deus; e neste único
amor, uma única aspiração, repousar
no peito do Pai celestial, e aqui
estabelecer seu descanso, como filho
amoroso, deixando completamente
todo cuidado a Ele, não buscando
outra coisa senão permanecer nesta
santa confiança”[12]. Por sua vez,
São Josemaria também aconselhava
percorrer a senda da infância
espiritual: ‛Sendo crianças, não tereis
mágoas; as crianças esquecem
depressa os desgostos para voltarem
aos seus divertimentos habituais. –
Por isso, com esse “abandono”, não
tereis que vos preocupar, pois
descansareis no Pai’[13].



4. As sete petições do Pai Nosso

Na oração do Senhor, à invocação
inicial: “Pai Nosso, que estás no Céu”,
seguem sete petições. “Os três
primeiros pedidos têm por objeto a
Glória do Pai: a santificação do
Nome, a vinda do Reino e o
cumprimento da Vontade divina. Os
quatro seguintes apresentam-lhe
nossos desejos: esses pedidos
concernem à nossa vida, para nutri-
la ou para curá-la do pecado, e se
relacionam com nosso combate
visando à vitória do Bem sobre o
Mal” (Catecismo, 2857).

O Pai Nosso é o modelo de toda
oração, como ensina Santo Tomás de
Aquino: “A oração dominical é a mais
perfeita das Orações... Nela, não só
pedimos tudo o que podemos desejar
com retidão, mas também segundo a
ordem em que convém o desejar. De
modo que esta oração não só nos



ensina a pedir, mas que também
forma toda nossa afetividade”[14].

Primeira petição: Santificado seja o
Vosso nome

A santidade de Deus não pode ser
acrescentada por nenhuma criatura.
Por isso, ‛o termo “santificar” deve-se
entender aqui (…), não em seu
sentido causador (só Deus santifica,
torna santo), mas sobretudo em um
sentido estimativo: reconhecer como
santo, tratar de uma maneira santa
(…). Desde o primeiro pedido a nosso
Pai, somos mergulhados no mistério
íntimo de sua Divindade e no evento
da salvação de nossa humanidade.
Pedir-lhe que seu Nome seja
santificado nos envolve na “decisão
prévia que lhe aprouve tomar” para
“sermos santos e irrepreensíveis
diante dele no amor” (cf. Ef 1,
9.4)’ (Catecismo, 2807). Por
conseguinte, a exigência da primeira
petição é que a santidade divina



resplandeça e se acrescente em
nossas vidas: ‛Quem poderia
santificar a Deus já que Ele santifica?
Inspirando-nos nós nestas palavras
“Sejam santos porque eu sou
santo” (Lv 20, 26), pedimos que,
santificados pelo batismo,
perseveremos no que temos
começado a ser. E pedimo-lo todos os
dias porque faltamos diariamente e
devemos apurar nossos pecados por
uma santificação incessante...
Recorremos, por tanto, à oração para
que esta santidade permaneça em
nós’[15].

Segunda petição: Venha a nós o Vosso
reino

A segunda petição expressa a
esperança de que chegue um tempo
novo em que Deus seja reconhecido
por todos como Rei que cumulará de
benefícios a seus súditos: ‛Esta
petição é o “Marana Tha”, o grito do
Espírito e da Esposa: “Vem, Senhor



Jesus” (Ap 22, 20) (…). Na oração do
Senhor trata-se principalmente da
vinda final do Reino de Deus por
meio da volta de Cristo (cf. Tt 2,
13)’ (Catecismo, 2817-2818). Por outro
lado, o Reino de Deus foi já incoado
neste mundo com a primeira vinda
de Cristo e o envio do Espírito Santo:
‛“O Reino de Deus é justiça e paz e
alegria no Espírito Santo” (Rm 14,
17). Os últimos tempos em que
estamos vivendo, são os tempos da
efusão do Espírito Santo. Trava-se,
por conseguinte, um combate
decisivo entre “a carne” e o Espírito
(cf. Ga 5, 16-25): “Só um coração puro
pode dizer com segurança: 'Venha a
nós o Vosso Reino!'. É preciso ter
aprendido com Paulo para dizer:
'Que o pecado não impere mais em
vosso corpo mortal' (Rm 6, 12). Quem
se conserva puro em suas ações, em
seus pensamentos e em suas palavras
pode dizer a Deus: 'Venha o Vosso
Reino!'” (São Cirilo de Jerusalém, 
Catecheses mystagogicæ, 5,



13)’ (Catecismo, 2819). Em definitiva,
na segunda petição manifestamos o
desejo de que Deus reine atualmente
em nós pela graça, de que seu Reino
na terra se estenda cada dia mais, e
de que ao fim dos tempos Ele reine
plenamente sobre todos no Céu.

Terceira petição: Seja feita a Vossa
vontade assim na terra como no Céu

A vontade de Deus é que “todos os
homens se salvem e cheguem ao
conhecimento da verdade” (1Tm 2,
3-4). Jesus ensina-nos que se entra no
Reino dos Céus, não mediante
palavras, senão “fazendo a vontade
de meu Pai que está nos céus” (Mt 7,
21). Por isso, aqui “pedimos a nosso
Pai que una nossa vontade à de Seu
Filho para realizar sua Vontade, Seu
plano de salvação para a vida do
mundo. Somos radicalmente
incapazes de fazê-lo; mas, unidos a
Jesus e com a força de Seu Espírito
Santo, podemos entregar-lhe nossa



vontade e decidir-nos a escolher o
que Seu Filho sempre escolheu: fazer
o que agrada ao Pai (cf. Jo 8,
29)” (Catecismo, 2825). Como afirma
um Padre da Igreja, quando rogamos
no Pai Nosso que se faça tua vontade
assim na terra como no céu, não o
pedimos “no sentido de que Deus
faça o que queira, mas de que nós
sejamos capazes de fazer o que Deus
quer”[16]. Por outro lado, a
expressão na terra como no Céu
manifesta que nesta petição
almejamos que, como se cumpriu a
vontade de Deus nos anjos e nos bem
aventurados do Céu, assim se
cumpra nos que ainda
permanecemos na terra.

Quarta petição: O pão nosso de cada
dia nos dai hoje

Esta petição expressa o abandono
filial dos filhos de Deus, pois “o Pai
que nos dá a vida não pode deixar de
nos dar o alimento necessário à vida,



todos os bens “úteis”, materiais e
espirituais” (Catecismo, 2830). O
sentido cristão desta quarta petição
“refere-se ao Pão da Vida: a Palavra
de Deus a ser acolhida na fé, o Corpo
de Cristo recebido na Eucaristia (cf. 
Jo 6, 26-58)” (Catecismo, 2835). A
expressão de cada dia, ‛tomada em
um sentido temporal, é uma
retomada pedagógica de “hoje” (cf. 
Ex 16, 19-21) para nos confirmar
numa confiança “sem reserva”.
Tomada em sentido qualitativo,
significa o necessário à vida, e em
sentido mais amplo, todo bem
suficiente para a subsistência (cf. 
1Tm 6, 8)’ (Catecismo, 2837).

Quinta petição: Perdoai-nos as nossas
ofensas como também nós
perdoamos aos que nos têm ofendido

Nesta nova petição começamos
reconhecendo nossa condição de
pecadores: ‛Voltamo-nos a Ele, como
o filho pródigo (cf. Lc 15, 11-32), e



reconhecemo-nos pecadores, diante
dEle, como o publicano (cf. Lc 18, 13).
Nosso pedido começa por uma
“confissão”, na qual declaramos, ao
mesmo tempo, nossa miséria e Sua
Misericórdia’ (Catecismo, 2839). Mas
esta petição não será escutada se não
respondemos antes a uma exigência:
nós perdoarmos aos que nos
ofendem. E a razão é a seguinte:
“Este transbordamento de
misericórdia não pode penetrar em
nosso coração enquanto não
tivermos perdoado aos que nos
ofenderam. O Amor, como o Corpo
de Cristo, é indivisível: não podemos
amar o Deus que não vemos, se não
amamos o irmão, a irmã, que vemos
(cf. 1Jo 4, 20). Recusando-nos a
perdoar nossos irmãos e irmãs, nosso
coração fecha-se, sua dureza o torna
impermeável ao amor
misericordioso do Pai” (Catecismo,
2840).



Sexta petição: Não nos deixeis cair na
tentação

Esta petição está relacionada com a
anterior, porque o pecado é
consequência do livre consentimento
à tentação. Por isso, agora ‛pedimos a
nosso Pai que não nos “deixe cair”
nela (…). Pedimos-lhe que não nos
deixe enveredar pelo caminho que
conduz ao pecado. Estamos
empenhados no combate “entre a
carne e o Espírito”. Este pedido
implora o Espírito de discernimento
e de fortaleza’ (Catecismo, 2846).
Deus dá-nos sempre sua graça para
vencer nas tentações: “Deus é fiel:
não permitirá que sejais tentados
além das vossas forças, mas com a
tentação, ele vos dará os meios de
suportá-la e sairdes dela” (1Co 10,
13), mas para vencer sempre as
tentações é necessário rezar: ‛Este
combate e esta vitória só são
possíveis senão na oração. Foi por
sua oração que Jesus venceu o



Tentador, desde o começo (cf. Mt 4,
11) e no último combate de sua
agonia (cf. Mt 26, 36-44). E a Seu
combate e à Sua agonia que Cristo
nos une neste pedido a nosso Pai (…).
Esse pedido adquire todo seu sentido
dramático no contexto da tentação
final de nosso combate na terra; pede
a perseverança final. “Eis que venho
como um ladrão: feliz aquele que
vigia!” (Ap 16, 15)’ (Catecismo, 2849).

Sétima petição: E livrai-nos do mal

A última petição está contida na
oração sacerdotal de Jesus a seu Pai:
“Não peço que os tires do mundo,
mas sim que os preserves do
Maligno” (Jo 17, 15). Efetivamente,
nesta petição, ‛o mal não é uma
abstração, mas designa uma pessoa,
Satanás, o Maligno, o anjo que se
opõe a Deus. O “diabo” é aquele que
“se atira no meio” do plano de Deus e
sua “obra de salvação” realizada em
Cristo’ (Catecismo, 2851). Além do



mais, “ao pedir que nos livre do
Maligno, pedimos igualmente que
sejamos libertados de todos os males,
presentes, passados e futuros, dos
quais ele é autor ou
instigador” (Catecismo, 2854),
especialmente do pecado, o único
verdadeiro mal[17], e de sua pena,
que é a eterna condenação. Os outros
males e tribulações podem
converter-se em bens, se aceitamo-
los e unimo-los aos padecimentos de
Cristo na Cruz.

Manuel Belda

Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica,
2759-2865.

Bento XVI-Joseph Ratzinger, Jesus de
Nazaré, Madri 2007, pp. 161-205



(capítulo dedicado à oração do
Senhor).

Leituras recomendadas

São Josemaria, Homilias A relação
com Deus e Rumo à santidade, em 
Amigos de Deus, 142-153 e 294-316.

J. Burggraf, O sentido da filiação
divina, em A.A.V.V., Santidade e
mundo, Pamplona 1996, pp. 109-127.

F. Fernández-Carvajal e P. Beteta, 
Hijos de Dios. La filiación divina que
vivió y predicó el beato Josemaría
Escrivá, Madri 1992.

F. Ocáriz, La filiación divina, realidad
central en la vida y en la enseñanza de
Mons. Escrivá de Balaguer, Mons.
Escrivá de Balaguer y el Opus Dei. En
el 50 aniversario de su fundación,
Pamplona 1982, pp. 173-214.

B. Perquin, Abba, Padre: para
alabanza de tu gloria, Madri 1993.



J. Sesé, La conciencia de la filiación
divina, fuente de vida espiritual, em
J.L. Illanes (dir.), El Dios y Padre de
Nuestro Señor Jesucristo, XX
Simposio internacional de Teología
de la Universidade de Navarra,
Pamplona 2000, pp. 495-517.

J. Stöhr, La vida del cristiano según el
espíritu de filiación divina, em
“Scripta Theologica” 24 (1992/3)
872-893.

[1] João Paulo II, Alocução, 1-7-1987,
3.

[2] São Josemaria, É Cristo que passa,
13.

[3] Ibidem, 36.

[4] São Josemaria, Amigos de Deus,
146.



[5] São Josemaria, Questões Atuais do
Cristianismo, 102.

[6] São Josemaria, É Cristo que passa,
64.

[7] São Josemaria, Forja, 332.

[8] São Josemaria, Amigos de Deus,
143.

[9] Santo Tomás More, A sós com
Deus. Escritos da prisão, n. 7 (Carta
de Margaret a Alice, agosto de 1534,
relatando uma longa entrevista com
seu pai na prisão).

[10] São Josemaria, Forja, 929.

[11] São Josemaria, Via Sacra, I
Estação, Pontos de meditação, n. 1.

[12] São Francisco de Sales,
Conversas espirituais, n. 16, 7, em
Obras Seletas de São Francisco de
Sales, vol. I, p. 724.

[13] São Josemaria, Caminho, 864.



[14] Santo Tomás de Aquino, Summa
Theologiæ, II-II, 83, 9.

[15] São Cipriano, De dominica
oratione, 12.

[16] Ibidem, 14.

[17] Cf. São Josemaria, Caminho, 386.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-40-pai-
nosso-que-estais-no-ceu/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-40-pai-nosso-que-estais-no-ceu/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-40-pai-nosso-que-estais-no-ceu/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-40-pai-nosso-que-estais-no-ceu/

	40. Pai Nosso, que estais no Céu

