opusdei.org

40. Pai Nosso, que
estais no Céu

Com o Pai Nosso, Jesus Cristo
nos ensina a dirigir-nos a Deus
como Pai. E a oracdo filial por
exceléncia.

11/02/2016

1. Jesus ensina-nos a dirigir-nos a
Deus como Pai

Com o Pai Nosso, Jesus Cristo ensina-
nos a dirigir-nos a Deus como Pai:
‘Orar ao Pai é entrar em seu mistério,
tal qual Ele é, e tal como o Filho no-lo
revelou: “A expressao Deus Pai



nunca fora revelada a ninguém.
Quando o préprio Moisés perguntou
a Deus quem Ele era, ouviu outro
nome. A nos este nome foi revelado
no Filho, pois este nome novo
implica o nome novo do

Pai” (Tertuliano, De oratione,

3)’ (Catecismo, 2779).

Ao ensinar o Pai Nosso, Jesus
descobre também a seus discipulos
que eles foram feitos participes de
sua condicdo de Filho: ‘Mediante a
Revelacdo desta oracdo, os discipulos
descobrem uma especial
participacdo deles na filiagdo divina,
da qual Sdo Jodo dira no Prologo de
seu Evangelho: “A todos aqueles que
0 receberem, aos que creem no seu
nome, Jesus deu o poder de se
tornarem filhos de Deus” (Jo 1, 12).
Por isso, com razdo rezam segundo
seu ensino: Pai Nosso’[1].

Jesus Cristo sempre distingue entre
“meu Pai” e “vosso Pai” (cf. Jo 20, 17).



De fato, quando Ele reza nunca diz
Pai nosso”. Isto mostra que Sua
relacdo com Deus é totalmente
singular: é uma relagdo Sua e de
ninguém mais. Com a oracdo do Pai
Nosso, Jesus quer fazer conscientes a
Seus discipulos de sua condicdo de
filhos de Deus, indicando ao mesmo
tempo a diferenca que ha entre Sua
filiacdo natural e nossa filiagao
divina adotiva, recebida como dom
gratuito de Deus.

A oracdo do cristdo é a oracdo de um
filho de Deus que se dirige a seu Pai
Deus com confianca filial, a qual ‘se
expressa, nas liturgias do Oriente e
do Ocidente, pela bela expressao
tipicamente crista: “parrhesia”,
simplicidade sem rodeios, confianca
filial, jovial segurancga, audacia
humilde, certeza de ser amado (cf. Ef
3,12; Hb 3, 6; 4, 16; 10, 19; 1 Jo 2, 28;
3, 21; 5, 14) (Catecismo, 2778). O
vocabulo “parrhesia” indica
originalmente o privilégio da



liberdade de palavra do cidadao
grego nas assembleias populares, e
foi adotado pelos Padres da Igreja
para expressar o comportamento
filial do cristdo ante seu Pai Deus.

2. Filiacao divina e fraternidade
crista

Ao chamar a Deus Pai Nosso,
reconhecemos que a filiacdo divina
nos une a Cristo, “primogénito entre
muitos irmaos” (Rm 8, 29), por meio
de uma verdadeira fraternidade
sobrenatural. A Igreja é esta nova
comunhdao de Deus e dos homens (cf.
Catecismo, 2790).

Por isso, a santidade cristd, ainda
sendo pessoal e individual, nunca é
individualista ou egocéntrica: ‘Se
rezamos verdadeiramente ao “Nosso
Pai”, saimos do individualismo, pois
0 Amor que acolhemos nos liberta
(do individualismo). O “nosso” ao
comeco da Oracdo do Senhor, como o
“nos” dos quatro ultimos pedidos,



ndo exclui ninguém. Para que seja
dito em verdade (cf. Mt 5, 23-24; 6,
14-16), nossas divisdes e oposicoes
devem ser superadas’ (Catecismo,

2792).

A fraternidade que estabelece a
filiacdo divina se estende também a
todos os homens, porque em
verdadeiro modo todos sdo filhos de
Deus - criaturas suas — e estdo
chamados a santidade: “Na terra, ha
apenas uma raca: a raca dos filhos de
Deus”[2]. Por isso, o cristao tem de se
sentir solidario na tarefa de conduzir
toda a humanidade para Deus.

A filiacdo divina impulsiona-nos ao
apostolado, que é uma manifestacao
necessaria de filiacdo e de
fraternidade: “Devemos pensar nos
outros — em primeiro lugar, nos que
estdo ao nosso lado - como
verdadeiros filhos de Deus que sao,
com toda a dignidade desse titulo
maravilhoso. Com os filhos de Deus



temos que nos comportar como
filhos de Deus: o nosso amor deve ser
sacrificado, diario, feito de mil
detalhes de compreensdo, de
sacrificio silencioso, de dedicacao
que ndo se percebe”[3].

3. O sentido da filiacdo divina
como fundamento da vida
espiritual

Quando se vive com intensidade a
filiacdo divina, esta chega a ser “uma
atitude profunda da alma, que acaba
por informar a existéncia inteira:
esta presente em todos os
pensamentos, em todos os desejos,
em todos os afetos”[4]. E uma
realidade para ser vivida sempre,
ndo s6 em circunstancias
particulares da vida: “Ndo podemos
ser filhos de Deus s6 de vez em
quando, embora haja alguns
momentos especialmente dedicados
a considera-lo, a penetrarmo-nos
desse sentido da nossa filiacdo



divina, que é a esséncia da
piedade”[5].

Sao Josemaria ensina que o sentido
ou consciéncia vivida da filiacao
divina “é o fundamento do espirito
do Opus Dei. Todos os homens sdo
filhos de Deus. Mas um filho pode
reagir de muitas maneiras diante de
seu pai. Temos de nos esfor¢ar por
ser dos que procuram perceber que,
ao querer-nos como filhos, o Senhor
fez com que vivéssemos em sua casa
no meio deste mundo, que féssemos
da sua familia, que as suas coisas
fossem nossas e as nossas suas, que
tivéssemos essa familiaridade e
confianca com Ele que nos faz pedir,
como uma crianca, a propria lua!”[6].

A alegria cristd afunda suas raizes no
sentido da filiacdo divina: “A alegria
€ consequéncia necessaria da filiagao
divina, de nos sabermos queridos
com predilecdo pelo nosso Pai Deus,
que nos acolhe, nos ajuda e nos



perdoa”[7]. Na pregacao de Sdo
Josemaria reflete-se muito
frequentemente que sua alegria
brotava da consideracgdo desta
realidade: “Por motivos que ndo vém
ao caso —mas que Jesus, que nos
preside do Sacrario, conhece muito
bem -, a minha vida me levou a
saber-me especialmente filho de
Deus, e saboreei a alegria de meter-
me no cora¢ao de meu Pai, para me
purificar, para o servir, para
compreender e desculpar a todos, a
base do seu amor e da minha
humilhacdo (...). Ao longo dos anos,
procurei apoiar-me sem desmaios
nessa gozosa realidade”[8].

Uma das questdes mais delicadas que
0 homem se propde quando medita
sobre a filiacdo divina é o problema
do mal. Muitos ndo acertam a
compatibilizar a experiéncia do mal
no mundo com a certeza de fé da
infinita bondade divina. No entanto,
0s santos ensinam que tudo o que



acontece na vida humana deve ser
considerado como um bem, porque
compreenderam profundamente a
relacdo entre a filiagdo divina e a
Santa Cruz. E o que expressam, por
exemplo, umas palavras de Santo
Tomas More a sua filha maior,
quando estava encarcerado na Torre
de Londres: “Filha minha
queridissima, nunca se perturbe tua
alma por qualquer coisa que possa
ocorrer neste mundo. Nada pode
ocorrer sem que Deus queira. E eu
estou muito seguro de que seja o que
for, por muito mau que pareca, sera
realmente o melhor”[9]. E 0o mesmo
ensina Sdo Josemaria em relacdo as
situacOes menos dramaticas, mas nas
que uma alma cristad pode passar mal
e se desconcertar: “Penas?
Contrariedades por causa daquele
episddio ou daquele outro?... Nao vés
que assim o quer teu Pai-Deus..., e
Ele é bom..., e Ele te ama — a ti so! -
mais do que todas as maes do mundo



juntas podem amar os seus
filhos?”[10].

Para Sdo Josemaria, a filiagdo divina
nao é uma realidade adocicada,
alheia ao sofrimento e a dor. Pelo
contrario, afirma que esta realidade
estd intrinsecamente unida a Cruz,
presente de modo inevitavel em
todos os que queiram seguir de perto
a Cristo: “Jesus ora no horto: Pater mi
(Mt 26,39), meu Pai, Abba, Pater! (Mc
14,36), Abba, Pai! Deus é meu Pai,
ainda que me envie sofrimento.
Ama-me com ternura, mesmo que
me fira. Jesus sofre, para cumprir a
Vontade do Pai... E eu, que quero
também cumprir a Santissima
Vontade de Deus, seguindo os passos
do Mestre, poderei queixar-me se
encontro por companheiro de
caminho o sofrimento? Sera esse um
sinal certo da minha filiagdo, porque
Deus me trata como ao seu Divino
Filho. E entéo, como Ele, poderei
gemer e chorar a sos no meu



Getsémani; mas, prostrado por terra,
reconhecendo o meu nada, subira até
0 Senhor um grito saido do intimo de
minha alma: Pater mi, Abba, Pater...,
fiat! Faca-se!”[11].

Outra consequéncia importante do
sentido da filiagdo divina é o
abandono filial nas maos de Deus,
que ndo se deve tanto a luta ascética
pessoal — ainda que esta se pressupde
— quanto a um deixar-se levar por
Deus, e por isso se fala de abandono.
Trata-se de um abandono ativo, livre
e consciente por parte do filho. Esta
atitude tem dado origem a um modo
concreto de viver a filiagdo divina -
que ndo é o unico, nem é caminho
obrigatorio para todos —, chamado
“infancia espiritual”: consiste em
reconhecer-se nao so filho, mas filho
pequeno, menino muito necessitado
de Deus. Assim 0 expressa Sao
Francisco de Sales: “Se ndo vos fazeis
simples como criangas, ndo entrareis
no reino de meu Pai (Mt 18, 3).



Enquanto o menino é pequenino,
conserva-se em grande simplicidade;
conhece somente a sua méae; tem um
unico amor, sua mae; uma unica
aspiracdo, o regaco de sua mae; nao
deseja outra coisa que encostar-se
em tdo amavel descanso. A alma
perfeitamente simples somente
possui um amor: Deus; e neste unico
amor, uma unica aspiragao, repousar
no peito do Pai celestial, e aqui
estabelecer seu descanso, como filho
amoroso, deixando completamente
todo cuidado a Ele, ndo buscando
outra coisa sendo permanecer nesta
santa confianca”[12]. Por sua vez,
Sao Josemaria também aconselhava
percorrer a senda da infancia
espiritual: ‘Sendo criancas, nao tereis
magoas; as criancas esquecem
depressa os desgostos para voltarem
aos seus divertimentos habituais. -
Por isso, com esse “abandono”, nao
tereis que vos preocupar, pois
descansareis no Pai’[13].



4. As sete peticoes do Pai Nosso

Na oracgdo do Senhor, a invocacao
inicial: “Pai Nosso, que estas no Céu”,
seguem sete peticdes. “Os trés
primeiros pedidos tém por objeto a
Gloria do Pai: a santificacdo do
Nome, a vinda do Reino e o
cumprimento da Vontade divina. Os
quatro seguintes apresentam-lhe
nossos desejos: esses pedidos
concernem a nossa vida, para nutri-
la ou para cura-la do pecado, e se
relacionam com nosso combate
visando a vitdria do Bem sobre o
Mal” (Catecismo, 2857).

O Pai Nosso é o modelo de toda
oracdo, como ensina Santo Tomas de
Aquino: “A oragdo dominical é a mais
perfeita das Oracdes... Nela, ndo so
pedimos tudo o que podemos desejar
com retiddo, mas também segundo a
ordem em que convém o desejar. De
modo que esta oracdo ndo s nos



ensina a pedir, mas que também
forma toda nossa afetividade”[14].

Primeira peticdo: Santificado seja o
Vosso nome

A santidade de Deus ndo pode ser
acrescentada por nenhuma criatura.
Por isso, ‘o termo “santificar” deve-se
entender aqui (...), ndo em seu
sentido causador (s6 Deus santifica,
torna santo), mas sobretudo em um
sentido estimativo: reconhecer como
santo, tratar de uma maneira santa
(...). Desde o primeiro pedido a nosso
Pai, somos mergulhados no mistério
intimo de sua Divindade e no evento
da salvacgdo de nossa humanidade.
Pedir-lhe que seu Nome seja
santificado nos envolve na “decisao
prévia que lhe aprouve tomar” para
“sermos santos e irrepreensiveis
diante dele no amor” (cf. Ef 1,

9.4) (Catecismo, 2807). Por
conseguinte, a exigéncia da primeira
peticdo é que a santidade divina



resplandeca e se acrescente em
nossas vidas: ‘Quem poderia
santificar a Deus ja que Ele santifica?
Inspirando-nos nos nestas palavras
“Sejam santos porque eu sou

santo” (Lv 20, 26), pedimos que,
santificados pelo batismo,
perseveremos no que temos
comecado a ser. E pedimo-lo todos os
dias porque faltamos diariamente e
devemos apurar nossos pecados por
uma santificacdo incessante...
Recorremos, por tanto, a oracdo para
que esta santidade permaneca em
nos’[15].

Segunda peticdo: Venha a nos o Vosso
reino

A segunda peticdo expressa a
esperanca de que chegue um tempo
novo em que Deus seja reconhecido
por todos como Rei que cumulara de
beneficios a seus suditos: ‘Esta
peticdo é o “Marana Tha”, o grito do
Espirito e da Esposa: “Vem, Senhor



Jesus” (Ap 22, 20) (...). Na oracdo do
Senhor trata-se principalmente da
vinda final do Reino de Deus por
meio da volta de Cristo (cf. Tt 2,

13)’ (Catecismo, 2817-2818). Por outro
lado, o Reino de Deus foi ja incoado
neste mundo com a primeira vinda
de Cristo e o envio do Espirito Santo:
““O Reino de Deus é justica e paz e
alegria no Espirito Santo” (Rm 14,
17). Os ultimos tempos em que
estamos vivendo, sdo os tempos da
efusao do Espirito Santo. Trava-se,
por conseguinte, um combate
decisivo entre “a carne” e o Espirito
(cf. Ga 5, 16-25): “S6 um coracdo puro
pode dizer com seguranca: 'Venha a
nos o Vosso Reino!'. E preciso ter
aprendido com Paulo para dizer:
'Que o0 pecado ndo impere mais em
v0sso corpo mortal' (Rm 6, 12). Quem
Se conserva puro em suas agoes, em
seus pensamentos e em suas palavras
pode dizer a Deus: 'Venha o Vosso
Reino!™ (Sao Cirilo de Jerusalém,
Catecheses mystagogice, 5,



13)’ (Catecismo, 2819). Em definitiva,
na segunda peticdo manifestamos o
desejo de que Deus reine atualmente
em nos pela graca, de que seu Reino
na terra se estenda cada dia mais, e
de que ao fim dos tempos Ele reine
plenamente sobre todos no Céu.

Terceira peticao: Seja feita a Vossa
vontade assim na terra como no Céu

A vontade de Deus é que “todos 0s
homens se salvem e cheguem ao
conhecimento da verdade” (1Tm 2,
3-4). Jesus ensina-nos que se entra no
Reino dos Céus, ndo mediante
palavras, sendo “fazendo a vontade
de meu Pai que esta nos céus” (Mt 7,
21). Por isso, aqui “pedimos a nosso
Pai que una nossa vontade a de Seu
Filho para realizar sua Vontade, Seu
plano de salvacdo para a vida do
mundo. Somos radicalmente
incapazes de fazé-lo; mas, unidos a
Jesus e com a forca de Seu Espirito
Santo, podemos entregar-lhe nossa



vontade e decidir-nos a escolher o
que Seu Filho sempre escolheu: fazer
0 que agrada ao Pai (cf. Jo 8,

29)” (Catecismo, 2825). Como afirma
um Padre da Igreja, quando rogamos
no Pai Nosso que se faca tua vontade
assim na terra como no céu, nao o
pedimos “no sentido de que Deus
faca o que queira, mas de que nos
sejamos capazes de fazer o que Deus
quer”[16]. Por outro lado, a
expressdo na terra como no Céu
manifesta que nesta peticao
almejamos que, como se cumpriu a
vontade de Deus nos anjos e nos bem
aventurados do Céu, assim se
cumpra nos que ainda
permanecemos na terra.

Quarta peticdo: O pdo nosso de cada
dia nos dai hoje

Esta peticdo expressa o abandono
filial dos filhos de Deus, pois “o Pai
que nos da a vida ndo pode deixar de
nos dar o alimento necessario a vida,



todos os bens “uteis”, materiais e
espirituais” (Catecismo, 2830). O
sentido cristdo desta quarta peticao
“refere-se ao Pao da Vida: a Palavra
de Deus a ser acolhida na fé, o Corpo
de Cristo recebido na Eucaristia (cf.
Jo 6, 26-58)” (Catecismo, 2835). A
expressdo de cada dia, ‘tomada em
um sentido temporal, é uma
retomada pedagogica de “hoje” (cf.
Ex 16, 19-21) para nos confirmar
numa confianca “sem reserva”.
Tomada em sentido qualitativo,
significa o necessario a vida, e em
sentido mais amplo, todo bem
suficiente para a subsisténcia (cf.
1Tm 6, 8)’ (Catecismo, 2837).

Quinta peticdo: Perdoai-nos as nossas
ofensas como também nas
perdoamos aos que nos tém ofendido

Nesta nova peticdo comecamos
reconhecendo nossa condicdo de
pecadores: ‘Voltamo-nos a Ele, como
o filho praédigo (cf. Lc 15, 11-32), e



reconhecemo-nos pecadores, diante
dEle, como o publicano (cf. Lc 18, 13).
Nosso pedido comeca por uma
“confissdo”, na qual declaramos, ao
mesmo tempo, nossa miséria e Sua
Misericérdia’ (Catecismo, 2839). Mas
esta peticdo ndo serd escutada se ndo
respondemos antes a uma exigéncia:
nos perdoarmos aos que nos
ofendem. E a razdo é a seguinte:
“Este transbordamento de
misericordia ndo pode penetrar em
nosso coracdo enquanto nao
tivermos perdoado aos que nos
ofenderam. O Amor, como o Corpo
de Cristo, é indivisivel: ndo podemos
amar o Deus que ndo vemos, se ndo
amamos o irmdo, a irma, que vemos
(cf. 1Jo 4, 20). Recusando-nos a
perdoar nossos irmaos e irmas, nosso
coracao fecha-se, sua dureza o torna
impermedvel ao amor
misericordioso do Pai” (Catecismo,
2840).



Sexta peticdo: Nao nos deixeis cair na
tentacao

Esta peticdo esta relacionada com a
anterior, porque o pecado é
consequéncia do livre consentimento
a tentacdo. Por isso, agora ‘pedimos a
nosso Pai que ndo nos “deixe cair”
nela (...). Pedimos-lhe que nédo nos
deixe enveredar pelo caminho que
conduz ao pecado. Estamos
empenhados no combate “entre a
carne e o Espirito”. Este pedido
implora o Espirito de discernimento
e de fortaleza’ (Catecismo, 2846).
Deus da-nos sempre sua graca para
vencer nas tentacoes: “Deus é fiel:
ndo permitira que sejais tentados
além das vossas forcas, mas com a
tentacdo, ele vos dara os meios de
suporta-la e sairdes dela” (1Co 10,
13), mas para vencer sempre as
tentacgdes é necessario rezar: ‘Este
combate e esta vitoria so sdo
possiveis sendo na oracao. Foi por
sua oracdo que Jesus venceu o



Tentador, desde o comeco (cf. Mt 4,
11) e no ultimo combate de sua
agonia (cf. Mt 26, 36-44). E a Seu
combate e a Sua agonia que Cristo
nos une neste pedido a nosso Pai (...).
Esse pedido adquire todo seu sentido
dramatico no contexto da tentacao
final de nosso combate na terra; pede
a perseveranca final. “Eis que venho
como um ladrdo: feliz aquele que
vigia!” (Ap 16, 15)’ (Catecismo, 2849).

Sétima peticdo: E livrai-nos do mal

A ultima petigdo esta contida na
oracdo sacerdotal de Jesus a seu Pai:
“Nao peco que os tires do mundo,
mas sim que os preserves do
Maligno” (Jo 17, 15). Efetivamente,
nesta petigao, ‘o mal ndo é uma
abstracdo, mas designa uma pessoa,
Satanas, o Maligno, o anjo que se
opOe a Deus. O “diabo” é aquele que
“se atira no meio” do plano de Deus e
sua “obra de salvagdo” realizada em
Cristo’ (Catecismo, 2851). Além do



mais, “ao pedir que nos livre do
Maligno, pedimos igualmente que
sejamos libertados de todos os males,
presentes, passados e futuros, dos
quais ele é autor ou

instigador” (Catecismo, 2854),
especialmente do pecado, o unico
verdadeiro mal[17], e de sua pena,
que é a eterna condenacdo. Os outros
males e tribulacdes podem
converter-se em bens, se aceitamo-
los e unimo-los aos padecimentos de
Cristo na Cruz.

Manuel Belda

Bibliografia basica

Catecismo da Igreja Catdlica,
2759-2865.

Bento XVI-Joseph Ratzinger, Jesus de
Nazaré, Madri 2007, pp. 161-205



(capitulo dedicado a oracdo do
Senhor).

Leituras recomendadas

Sao Josemaria, Homilias A relagdo
com Deus e Rumo a santidade, em
Amigos de Deus, 142-153 e 294-316.

J. Burggraf, O sentido da filiagdo
divina, em A.A.V.V.,, Santidade e
mundo, Pamplona 1996, pp. 109-127.

F. Fernandez-Carvajal e P. Beteta,
Hijos de Dios. La filiacion divina que
Vivio y predico el beato Josemaria
Escriva, Madri 1992.

F. Ocariz, La filiacion divina, realidad
central en la vida y en la ensefianza de
Mons. Escriva de Balaguer, Mons.
Escriva de Balaguery el Opus Dei. En
el 50 aniversario de su fundacion,
Pamplona 1982, pp. 173-214.

B. Perquin, Abba, Padre: para
alabanza de tu gloria, Madri 1993.



J. Sesé, La conciencia de la filiacion
divina, fuente de vida espiritual, em
J.L. lllanes (dir.), El Dios y Padre de
Nuestro Serior Jesucristo, XX
Simposio internacional de Teologia
de la Universidade de Navarra,
Pamplona 2000, pp. 495-517.

]J. Stohr, La vida del cristiano segun el
esplritu de filiacion divina, em
“Scripta Theologica” 24 (1992/3)
872-893.

[1] Jodo Paulo II, Alocucgédo, 1-7-1987,
3.

[2] Sdo Josemaria, E Cristo que passa,
13.

[3] Ibidem, 36.

[4] Sdo Josemaria, Amigos de Deus,
146.



[5] Sdo Josemaria, Questoes Atuais do
Cristianismo, 102.

[6] Sdo Josemaria, E Cristo que passa,
64.

[7] Sdo Josemaria, Forja, 332.

[8] Sdo Josemaria, Amigos de Deus,
143.

[9] Santo Tomas More, A sGs com
Deus. Escritos da prisao, n. 7 (Carta
de Margaret a Alice, agosto de 1534,
relatando uma longa entrevista com
seu pai na prisao).

[10] S&o Josemaria, Forja, 929.

[11] S&o Josemaria, Via Sacra, 1
Estacdo, Pontos de meditacdo, n. 1.

[12] Sao Francisco de Sales,
Conversas espirituais, n. 16, 7, em
Obras Seletas de Sdo Francisco de
Sales, vol. I, p. 724.

[13] S&o Josemaria, Caminho, 864.



[14] Santo Tomas de Aquino, Summa
Theologice, 11-11, 83, 9.

[15] S&o Cipriano, De dominica
oratione, 12.

[16] Ibidem, 14.

[17] Cf. Sdo Josemaria, Caminho, 386.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/tema-40-pai-
nosso-que-estais-no-ceu/ (25/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-40-pai-nosso-que-estais-no-ceu/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-40-pai-nosso-que-estais-no-ceu/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-40-pai-nosso-que-estais-no-ceu/

	40. Pai Nosso, que estais no Céu

