
opusdei.org

Tema 4. Deus
Criador

A criação é, simultaneamente,
um mistério de fé e uma
verdade acessível à razão. Deus
criou tudo “não para aumentar
sua glória, mas para manifestá-
la e comunicá-la”. O
conhecimento e a admiração do
poder, da sabedoria e do amor
divinos levam o homem a uma
atitude de reverência, adoração
e humildade, a viver na
presença de Deus sabendo que
é filho.



01/10/2022

Sumário:
Introdução
“A criação é obra comum da
Santíssima Trindade”
(Catecismo, 292)
“O mundo foi criado para a
glória de Deus” (Concílio
Vaticano I)
O caráter temporário da criação
e a evolução
Criação e salvação
Consequências da verdade
sobre a criação na vida do
cristão

Introdução

A importância da criação reside no
fato de que ela é “o fundamento de

• 
• 
• 

• 

• 

• 
• 



todos os projetos divinos de salvação
(...); o início da história da salvação
que culmina em Cristo” (Compêndio,
51). A Bíblia e o Credo começam com
a confissão de fé no Deus Criador.

Ao contrário dos outros grandes
mistérios de nossa fé (a Trindade e a
Encarnação), a criação é “uma
primeira resposta às questões
fundamentais do homem acerca da
sua própria origem e do seu
fim” (Compêndio, 51), que o espírito
humano se faz e, em parte, também
responde, como mostram a reflexão
filosófica e os relatos das origens da
cultura religiosa de tantos povos (cf.
Catecismo, 285). No entanto, a
especificidade da noção de criação só
foi realmente apreendida com a
revelação judaico-cristã.

A criação é, portanto, mistério de fé
e, ao mesmo tempo, verdade
acessível à razão (cf. Catecismo, 286).
Esta posição peculiar torna-a um



bom ponto de partida para a
evangelização e o diálogo que os
cristãos, também nos nossos dias[1],
são chamados a realizar, como já fez
São Paulo no Areópago de Atenas (cf.
Atos 17,16-34).

Costuma-se distinguir entre o ato
criativo de Deus (criação active
sumpta) e a realidade criada, que é o
efeito desta ação divina (criação 
passive sumpta)[2].

1. “A criação é obra comum da
Santíssima Trindade” (Catecismo,
292)

A Revelação apresenta a ação
criadora de Deus como fruto da sua
onipotência, sabedoria e amor. A
criação geralmente é atribuída ao Pai
(cf. Compêndio, 52), a redenção ao
Filho e a santificação ao Espírito
Santo. Ao mesmo tempo, as obras ad
extra da Trindade (a primeira delas,
a criação) são comuns às Pessoas, e
por isso vale a pena perguntar-se



sobre o seu papel específico na
criação, pois “cada pessoa divina
cumpre a obra comum segundo sua
propriedade pessoal” (Catecismo,
258). Este é o sentido da apropriação
tradicional dos atributos essenciais
(onipotência, sabedoria, amor)
respectivamente à obra criadora do
Pai, do Filho e do Espírito Santo.

a) “Criador do céu e da terra”

“'No princípio criou Deus os céus e a
terra': nestas primeiras palavras da
Escritura afirmam três coisas: o Deus
eterno deu início a tudo o que existe
fora dele. Só ele é o criador (o verbo
“criar” – em hebraico barra – sempre
tem como sujeito Deus). A totalidade
do que existe (expresso pela fórmula
‘céu e terra’) depende daquele que
lhe dá o ser” (Catecismo, 290).

Só Deus pode criar em sentido
próprio[3], o que implica originar
coisas do nada (ex nihilo) e não de
algo preexistente; para isso é



necessária uma força ativa infinita,
que corresponde apenas a Deus (cf.
Catecismo, 296-298). É coerente,
então, apropriar a onipotência
criadora ao Pai, já que ele é na
Trindade – segundo uma expressão
clássica – fons et origo, ou seja, a
Pessoa de quem procedem as outras
duas, princípio sem princípio.

A fé cristã afirma que a distinção
fundamental na realidade é a
distinção entre Deus e as suas
criaturas. Esta foi uma novidade nos
primeiros séculos, em que a
polaridade entre matéria e espírito
dava origem a visões irreconciliáveis 
(materialismo - espiritualismo,
dualismo - monismo). O cristianismo
quebrou esses moldes com a sua
afirmação de que a matéria (assim
como o espírito) também é criada
pelo único Deus transcendente. Mais
tarde, Tomás de Aquino desenvolveu
uma metafísica da criação que
descreve Deus como o próprio Ser



subsistente (Ipsum Esse Subsistens).
Como causa primeira, é
absolutamente transcendente ao
mundo; e, ao mesmo tempo, em
virtude da participação do seu ser
nas criaturas, Ele está intimamente
presente nelas, que dependem em
tudo daquele que é a fonte do ser.
Como Santo Agostinho já havia
recordado, Deus é superior summo
meo e, ao mesmo tempo, intimor
intimo meo[4].

b) “Por quem tudo foi feito”

A literatura sapiencial do Antigo
Testamento apresenta o mundo como
fruto da sabedoria de Deus (cf. Sab
9,9). “O mundo não é o produto de
uma necessidade qualquer, de um
destino cego ou do acaso” (Catecismo,
295), mas tem uma inteligibilidade
que a razão humana, participando da
luz do entendimento divino, pode
apreender, “não sem grande esforço
e num espírito de humildade e de



respeito diante do Criador e de sua
obra” (cf. Jó 42,3; Catecismo, 299).
Este desenvolvimento atinge a sua
plena expressão no Novo
Testamento: ao identificar o Filho,
Jesus Cristo, com o Logos (cf. Jo 1,1),
afirma que a sabedoria de Deus é
uma Pessoa, o Verbo Encarnado,
através do qual tudo foi feito (cf. Jo
1,3). São Paulo formula esta relação
de criação com Cristo, esclarecendo
que todas as coisas foram criadas
nele, por meio dele e em vista dele
(cf. Col 1,16-17).

Há, portanto, uma razão criadora na
origem do cosmos (cf. Catecismo,
284)[5]. O cristianismo tem desde o
início uma grande confiança na
capacidade da razão humana de
conhecer; e uma enorme certeza de
que a razão (científica ou filosófica)
nunca poderá chegar a conclusões
contrárias à fé, pois ambas têm a
mesma origem.



Há pessoas que encontram falsos
dilemas, por exemplo, entre criação e
evolução. Na realidade, uma
epistemologia adequada não só
distingue as esferas das ciências
naturais e da fé, mas também
reconhece na filosofia um elemento
necessário de mediação, pois as
ciências, com métodos e objetos
próprios, não abrangem toda a esfera
da razão humana. E a fé, que se
refere ao mesmo mundo de que
falam as ciências, necessita de
categorias filosóficas para ser
formulada e entrar em diálogo com a
racionalidade humana[6].

É lógico, então, que a Igreja desde o
início tenha buscado o diálogo com a
razão: uma razão consciente do seu
caráter criado, não deu origem a si
mesma, nem dispõe completamente
do seu futuro. É, pois, uma razão
aberta ao que a transcende, em
última instância, à Razão originária.
Paradoxalmente, uma razão fechada,



que acredita poder encontrar em si
mesma a resposta para as questões
mais profundas, acaba afirmando a
falta de sentido da existência, e não
reconhecendo a inteligibilidade da
realidade (niilismo, irracionalismo).

c) “Senhor e doador da vida”

“Cremos que [o mundo] procede da
vontade livre de Deus, que quis fazer
as criaturas participarem de seu ser,
de sua sabedoria e de sua bondade:
‘Pois tu criaste todas as coisas; por
tua vontade é que elas existiam e
foram criadas’ (Ap 4,11) [...]. ‘O
Senhor é bom para todos,
compassivo com todas as suas
obras’ (Sal 145,9)” (Catecismo, 295).
Por conseguinte, “Originada da
bondade divina, a criação participa
desta bondade: ‘E Deus viu que isto
era bom... muito bom’ (Gen
1,4.10.12.18.21.31). Pois a criação é
querida por Deus como um dom
(Catecismo, 299)”.



Este caráter de bondade e de dom
livre permite descobrir na criação a
ação do Espírito – que “pairava sobre
as águas” (Gen 1,2) –, a Pessoa Dom
na Trindade, Amor subsistente entre
o Pai e o Filho. A Igreja confessa a
sua fé na obra criadora do Espírito
Santo, doador da vida e fonte de todo
o bem[7].

A afirmação cristã da liberdade
divina criadora permite superar a
limitação de outras visões que,
colocando uma necessidade em Deus,
acabam por sustentar o fatalismo ou
o determinismo. Não há nada, nem
“dentro” nem “fora” de Deus, que O
obrigue a criar. Qual é então o fim
que O move? O que se propôs
quando nos criou?

2. “O mundo foi criado para a
glória de Deus” (Concílio Vaticano
I)

Deus criou tudo “não para aumentar
sua glória, mas para manifestá-la e



comunicá-la”[8]. Insistindo neste
ensinamento de São Boaventura, o
Concílio Vaticano I (1870) declara que
“por sua bondade e ‘força
onipotente’, não para aumentar sua
bem-aventurança ou para adquiri-la,
mas a fim de manifestar a sua
perfeição pelos bens que prodigaliza
às criaturas, por libérrimo desígnio
criou simultaneamente desde o início
do tempo, do nada, ambas as
criaturas: a espiritual e a
corporal” (DS 3002; cf. Catecismo,
293).

Quando afirmamos, portanto, que o
fim da criatura é a glória de Deus,
não se defende uma espécie de
egocentrismo divino. Ao contrário,
Deus, por assim dizer, sai de si
mesmo para se comunicar com suas
criaturas. “A glória de Deus consiste
em que se realize esta manifestação e
essa comunicação da sua bondade
em vista das quais o mundo foi
criado. Fazer de nós ‘filhos adotivos



por Jesus Cristo: conforme o
consentimento de sua vontade para
louvor à glória da sua graça’ (Ef
1,5-6): Pois a glória de Deus é o
homem vivo, e a vida do homem é a
visão de Deus: se já a revelação de
Deus por meio da criação
proporcionou a vida a todos os seres
que vivem na terra, quanto mais a
manifestação do Pai pelo Verbo
proporciona a vida àqueles que veem
a Deus” (Catecismo, 294)[9].

Longe de uma dialética de princípios
opostos (como o dualismo
maniqueísta ou o idealismo monista
hegeliano), afirmar a glória de Deus
como fim da criação não constitui
uma negação do homem, mas sim
um pressuposto indispensável para
sua realização. O otimismo cristão
está enraizado na exaltação conjunta
de Deus e do homem: “O homem só é
grande se Deus for grande”[10]. É um
otimismo e uma lógica que afirmam
a prioridade absoluta do bem, mas



não por isso são cegos à presença do
mal no mundo e na história, como se
verá no próximo tópico. Mas,
sobretudo, trata-se da afirmação
central do cristianismo: Deus criou
tudo para Cristo, que é Deus e
homem, e em sua gloriosa exaltação
a humanidade se eleva enquanto se
manifesta o esplendor da divindade.

3. O caráter temporário da criação
e a evolução

O efeito da ação criadora de Deus é a
totalidade do mundo criado, “céus e
terra” (Gen 1,1). O Quarto Concílio de
Latrão (1215) ensina que Deus é
“Criador de todas as coisas, visíveis e
invisíveis, espirituais e corpóreas;
que com sua força onipotente desde
o princípio do tempo criou do nada
uma e outra criação: a espiritual e a
material, isto é, a angelical e a
mundana; e, depois, a humana, de
algum modo comum ‘a ambas’,



composta de alma e de corpo” (DS
800).

Isso significa, por um lado, que, como
vimos, o cristianismo supera tanto o
monismo (que afirma que matéria e
espírito se confundem, que a
realidade de Deus e do mundo se
identificam), quanto o dualismo
(segundo o qual matéria são
princípios originais opostos).

Por outro lado, esse ensinamento
afirma que a ação criadora pertence
à eternidade de Deus, mas o efeito de
tal ação é marcado pela
temporalidade. A Revelação afirma
que o mundo foi criado com um
início temporal, ou seja, que foi
criado junto com o tempo, o que é
congruente com o desígnio divino de
se manifestar na história da
salvação. Trata-se de uma verdade
revelada, que a razão não pode
demonstrar, como ensinou Tomás de
Aquino na famosa disputa medieval



sobre a eternidade do mundo[11].
Deus guia a história através de sua
providência.

A criação, então, tem um começo,
mas não se reduz ao momento
inicial, mas se configura como uma
criação contínua, pois a influência
divina criadora não desaparece. A
criação é revelada na Bíblia como
uma ação divina que continua na
história até o seu auge final na nova
criação. Compreende-se, então, que
não há nada mais longe da visão
cristã do que uma mentalidade
imóvel, segundo a qual tudo já estava
perfeitamente fixado desde o início.
Em uma visão dinâmica, alguns
aspectos da teoria da evolução
encaixam sem dificuldade, sempre
sabendo que é conveniente distinguir
os níveis de consideração,
respeitando a esfera de ação e
causalidade divina como diferente da
esfera de ação e causalidade dos
seres criados. Se a exaltação do



primeiro em detrimento do segundo
levaria a um supranaturalismo
inaceitável (como se Deus tudo
fizesse tudo e as criaturas fossem
marionetes nas mãos do único
agente divino), a supervalorização do
segundo em detrimento do primeiro
leva a uma visão também
insuficiente: o deísmo naturalista,
para o qual Deus não pode agir em
um mundo que tem sua própria
autossuficiência.

4. Criação e salvação

A criação é “o primeiro passo para a
Aliança do único Deus com o seu
povo” (Compêndio, 51). Na Bíblia, a
criação está aberta à ação salvífica
de Deus na história, que tem a sua
plenitude no mistério pascal de
Cristo, e que alcançará a sua
perfeição final no fim dos tempos. A
criação foi feita tendo em vista o
sábado, o sétimo dia em que o
Senhor descansou, o dia em que



culmina a primeira criação e que se
abre ao oitavo dia em que começa
uma obra ainda mais maravilhosa: a
Redenção, a nova criação em Cristo
(2Cor 5,7; cf. Catecismo, 345-349).

Isso mostra a continuidade e unidade
do plano divino de criação e
redenção. A relação entre os dois
pode ser expressa dizendo que, por
um lado, a criação é o primeiro
acontecimento salvífico, e, por outro,
que a salvação redentora tem as
características de uma nova criação.
Essa relação ilumina aspectos
importantes da fé cristã, como a
ordenação da natureza à graça ou a
existência de um único fim
sobrenatural do homem.

5. Consequências d verdade sobre
a criação na vida do cristão

A radicalidade da ação criadora e
salvífica de Deus exige uma resposta
que tenha o mesmo caráter de
totalidade: “Amarás o Senhor teu



Deus com todo o teu coração, com
toda a tua alma e com todas as tuas
forças” (Deut 6,5. Cf. Mt 22,37; Mc
12,30; Lc 10,27). Ao mesmo tempo, a
universalidade da ação divina tem
um significado intensivo e extensivo:
Deus cria e salva todo o homem e
todos os homens. Corresponder ao
seu chamado para amá-lo com todo o
nosso ser está intrinsecamente ligado
a levar o seu amor ao mundo inteiro.
Assim, a afirmação de que o
apostolado é a superabundância da
vida interior[12], manifesta-se com
uma dinâmica análoga à ação divina,
isto é, a intensidade do ser, da
sabedoria e do amor trinitário
transborda para suas criaturas.

O conhecimento e admiração do
poder, da sabedoria e do amor
divinos levam o homem a uma
atitude de reverência, adoração e
humildade, a viver na presença de
Deus sabendo que é seu filho.
Consciente de que tudo foi criado



para a glória de Deus, o cristão
procura em todas as suas ações o
verdadeiro objetivo que enche sua
vida de felicidade: a glória de Deus,
não sua própria vanglória. Esforça-se
por retificar a intenção em suas
ações, para que o único fim da sua
vida seja este: Deo omnis gloria!

A grandeza e a beleza das criaturas
despertam nas pessoas a admiração,
provocando o questionamento sobre
a origem e o destino do mundo e do
homem, fazendo-os vislumbrar a
realidade do seu Criador. Os cristãos,
em seu diálogo com os que não tem
fé, pode levantar essas questões para
que mentes e corações se abram à luz
do Criador. Da mesma forma, no seu
diálogo com os crentes das várias
religiões, o cristão encontra na
criação um excelente ponto de
partida, pois é uma verdade
compartilhada, que constitui a base
dos valores morais fundamentais da
pessoa.



Santiago Sanz

Bibliografia básica

– Catecismo da Igreja Católica, n.
279-301;

– Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, n. 51-54.

– João Paulo II, Creio em Deus Pai.
Catequese sobre o Credo (1)

– São Josemaria, “Amar o mundo
apaixonadamente”, em Entrevistas
com Mons. Josemaria Escrivá.

[1]Cf. Francisco, Laudato Si’ (2015), n.
62-100; Ao final da encíclica, o Papa
propõe “duas orações: uma que
podemos partilhar todos os que

https://www.escrivaworks.org.br/book/questoes_atuais.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/questoes_atuais.htm


acreditam em um Deus Criador
Omnipotente, e outra pedindo que
nós, cristãos, saibamos assumir os
compromissos para com a criação
que o Evangelho de Jesus nos
propõe”. (n .246); o mesmo pode ser
visto em Francisco, Fratelli tutti
(2020), n. 287.

[2]Cf. Tomás de Aquino, De potentia, q.
3, a.3, c.; o Catecismo da Igreja
Católica segue este mesmo esquema.

[3]Por isso se diz que Deus não precisa
de instrumentos para criar, pois
nenhum instrumento tem o poder
infinito necessário para criar. Por
isso, também quando se fala, por
exemplo, do homem como criador ou
como capaz de participar do poder
criador de Deus, o adjetivo "criador"
é usado em sentido amplo.

[4]“Deus está acima do que em mim
há de mais elevado e é mais interior
do que aquilo que eu tenho de mais
íntimo”, Agostinho de Hipona, 



Confissões, 3, 6, 11. Cf.Catecismo, n.
300.

[5] Bento XVI, Homilia, 23 de abril de
2011.

[6] Tanto o racionalismo científico
quanto o fideísmo não científico
precisam de uma correção a partir
da filosofia. Da mesma forma, a falsa
apologética de quem vê
concordâncias forçadas deve ser
evitada ao buscar a verificação
empírica ou a demonstração das
verdades de fé nos dados fornecidos
pela ciência. Na realidade, como
dissemos, são dados que pertencem a
diferentes métodos e disciplinas.

[7] Cf. João Paulo II, Dominum et
vivificantem (1986), n. 10.

[8] Buenaventura de Bagnoregio, 
Super Sent., lib.2, d.1, q.2, a.2, ad 1.



[9] A citação interna corresponde a
Irineu de Lyon, Adversus haereses, 4,
20, 7.

[10] Bento XVI, Homilia, 15-08-2005.

[11]Tomás de Aquino, De aeternitate
mundi; Contra Gentiles, II, cc. 31-38.

[12]Cf. Josemaria Escrivá, Caminho, n.
961.

Santiago Sanz

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-4-deus-
criador/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-4-deus-criador/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-4-deus-criador/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-4-deus-criador/

	Tema 4. Deus Criador

