
opusdei.org

4. A natureza de
Deus e seu agir

Diante da palavra de Deus que
se revela somente cabe ao
homem a adoração e o
agradecimento; o homem cai de
joelhos diante de um Deus que
sendo transcendente é mais
interior a mim que eu mesmo.

04/01/2015

1. Quem é Deus?

Ao longo da história, todas as
culturas se fizeram esta pergunta;
tanto é assim que os primeiros sinais



de civilização se encontram
geralmente no âmbito religioso e
cultural. Crer em Deus está em
primeiro lugar para o homem de
qualquer época[1]. A diferença
essencial está em qual Deus se crê?
De fato, em algumas religiões pagãs o
homem adorava as forças da
natureza, enquanto manifestações
concretas do sagrado, e contavam
com uma pluralidade de deuses,
ordenada hierarquicamente. Na
Grécia antiga, por exemplo, também
a divindade suprema, em um
panteão de deuses, era regida, por
sua vez, por uma necessidade
absoluta, que abarcava o mundo e os
próprios deuses[2]. Para muitos
estudiosos da história das religiões,
em muitos povos ocorreu uma
progressiva perda, a partir de uma
“revelação originária”, do único
Deus; mas, em todo caso, inclusive
nos cultos mais degradados, podem
ser encontradas chispas ou indícios
em seus costumes da verdadeira



religiosidade: a adoração, o
sacrifício, o sacerdócio, o
oferecimento, a oração, a ação de
graças, etc.

A razão, tanto na Grécia como em
outros lugares, tratou de purificar a
religião, mostrando que a divindade
suprema devia identificar-se com o
Bem, a Beleza e o próprio Ser,
enquanto fonte de todo bem, de todo
o belo e de tudo o que existe. Mas isto
sugere outros problemas,
concretamente o afastamento de
Deus por parte do fiel, pois desse
modo a divindade suprema ficava
isolada em uma perfeita autarquia,
já que a mesma possibilidade de
estabelecer relações com a divindade
era vista como um sinal de fraqueza.
Além disso, tampouco fica
solucionada a presença do mal, que
aparece de algum modo como
necessária, pois o princípio supremo
está unido por uma cadeia de seres



intermediários, sem solução de
continuidade, ao mundo.

A revelação judaico-cristã mudou
radicalmente este quadro: Deus é
representado na Escritura como
criador de tudo o que existe e origem
de toda força natural. A existência
divina precede absolutamente a
existência do mundo, que é
radicalmente dependente de Deus.
Aqui está contida a ideia de 
transcendência: entre Deus e o
mundo a distância é infinita e não
existe uma conexão necessária entre
eles. O homem e todo o criado
poderiam não ser, e naquilo que são
dependem sempre de outro; ao passo
que Deus é, e é por si mesmo. Esta
distância infinita, esta absoluta
pequenez do homem diante de Deus,
mostra que tudo o que existe é
querido por Deus com toda sua
vontade e sua liberdade: tudo o que
existe é bom e fruto do amor (cfr. Gn
1). O poder de Deus não é limitado



nem no espaço nem no tempo, e por
isso sua ação criadora é dom
absoluto: é amor. Seu poder é tão
grande que quer manter sua relação
com as criaturas; e inclusive salvá-las
se, por causa de sua liberdade, se
afastarem do Criador. Portanto, a
origem do mal deve ser situada em
relação com o eventual uso
equivocado da liberdade por parte
do homem – coisa que de fato
ocorreu, como narra o Gênesis: vid. 
Gn 3 -, e não com algo intrínseco à
matéria.

Ao mesmo tempo, é preciso
reconhecer que, em razão do que se
acaba de mencionar, Deus é pessoa
que atua com liberdade e amor. As
religiões e a filosofia se perguntavam
o quê é Deus; ao invés, pela
revelação, o homem é levado a se
perguntar quem é Deus (cfr. 
Compêndio, 37); um Deus que sai ao
seu encontro e busca o homem para
falar-lhe como a um amigo (cfr. Ex



33, 11). Tanto é assim que Deus
revela a Moisés o seu nome, “Eu sou
aquele que sou” (Ex 3, 14), como
prova de sua fidelidade à aliança e
de que o acompanhará no deserto,
símbolo das tentações da vida. É um
nome misterioso[3] que, em todo
caso, ‘nos dá a conhecer as riquezas
contidas em seu mistério inefável:
somente Ele é, desde sempre e para
sempre, aquele que transcende o
mundo e a história, mas que também
se preocupa com o mundo e conduz a
história. Ele foi quem fez o céu e a
terra, e os conserva. Ele é o Deus fiel
e providente, sempre junto a seu
povo para salvá-lo. Ele é o Santo por
excelência, “rico em
misericórdia” (Ef 2, 4), sempre
disposto ao perdão. Deus é o ser
espiritual, transcendente, onipotente,
eterno, pessoal e perfeito. Ele é a
verdade e o amor’ (Compêndio, 40).

Assim, pois, a revelação se apresenta
como uma novidade absoluta, um



dom que o homem recebe do alto e
que deve aceitar com
reconhecimento de ação de graças e
um obséquio religioso. Portanto a
revelação não pode ser reduzida a
meras expectativas humanas, vai
muito mais além: ante a Palavra de
Deus que se revela só cabe a
adoração e o agradecimento, o
homem cai de joelhos ante o
assombro de um Deus, que, sendo
transcendente, se faz interior intimo
meo [4], mais próximo de mim que
eu mesmo e que busca o homem em
todas as situações de sua existência:
“O criador do céu e da terra, o único
Deus que é fonte de todo ser, este
único Logos criador, esta Razão
criadora, ama pessoalmente ao
homem, mais ainda, ama-o
apaixonadamente e quer, por sua
vez, ser amado. Por isso, esta Razão
criadora, que ao mesmo tempo ama,
dá vida a uma história de amor (...),
amor [que] se manifesta cheio de
inesgotável fidelidade e misericórdia;



é um amor que perdoa além de todo
e qualquer limite”[5].

2. Como é Deus?

O Deus da Sagrada Escritura não é
uma projeção do homem, pois sua
absoluta transcendência só pode ser
descoberta a partir de fora do
mundo, e por isso, como fruto de
uma revelação; quer dizer, não há
propriamente uma revelação
intramundana. Ou, dito de outro
modo, a natureza, como lugar da
revelação de Deus[6] remete sempre
para um Deus transcendente. Sem
esta perspectiva, não seria possível
para o homem, chegar a estas
verdades. Deus é, ao mesmo tempo,
exigente[7] e amante, muito mais do
que o homem se atreveria a esperar.
De fato, podemos imaginar
facilmente a um Deus onipotente,
mas custa-nos reconhecer que essa
onipotência possa nos amar[8]. Entre
a concepção humana e a imagem de



Deus revelada há, ao mesmo tempo,
continuidade e descontinuidade,
porque Deus é o Bem, a Beleza, o Ser,
como diz a filosofia, mas, ao mesmo
tempo, esse Deus ama-me a mim, que
nada sou em comparação com Ele. O
eterno busca o temporal e isso muda
radicalmente nossas expectativas e
nossa perspectiva de Deus.

Em primeiro lugar Deus é Uno, mas
não em sentido matemático como um
ponto, mas é Uno no sentido absoluto
desse Bem, essa Beleza e esse Ser de
quem tudo procede. Pode-se dizer
que é Uno porque não há outro deus
e porque não tem partes; mas ao
mesmo tempo deve-se dizer que é
Uno porque é fonte de toda unidade.
De fato, sem Ele tudo se decompõe e
volta ao não-ser: sua unidade é a
unidade de um Amor que também é
vida e dá a vida. Assim, pois, esta
unidade é infinitamente mais que
uma simples negação da
multiplicidade.



A unidade leva a reconhecer a Deus
como o único verdadeiro. Mais do
que isso, Ele é a Verdade e a medida
e fonte de tudo o que é verdadeiro
(cfr. Compêndio, 41); e isto porque
justamente Ele é o Ser. Às vezes, tem-
se medo desta identificação, pois
parece que, dizendo que a verdade é
una, faz-se impossível todo diálogo.
Por isso é tão necessário considerar
que Deus não é verdadeiro no
sentido humano do termo, que é
sempre parcial. Senão que n'Ele a
Verdade se identifica com o Ser, com
o Bem e com a Beleza. Não se trata de
uma verdade meramente lógica e
formal, mas de uma verdade que se
identifica com o Amor que é
Comunicação, em sentido pleno:
efusão criativa, ao mesmo tempo
exclusivo e universal, vida íntima
divina partilhada e participada pelo
homem. Não estamos falando da
verdade das fórmulas ou das ideias,
que sempre são insuficientes, mas da
verdade do real, que no caso de Deus



coincide com o Amor. Além disso,
dizer que Deus é a Verdade quer
dizer que Deus é o Amor. De modo
que, a imutabilidade de Deus e sua
unicidade coincidem com sua
Verdade, enquanto é a verdade de
um Amor que não pode passar.

Assim se vê que, para entender o
sentido propriamente cristão dos
atributos divinos, é necessário unir a
afirmação de onipotência com a
bondade e a misericórdia. Somente
depois de ter entendido que Deus é
onipotente e eterno, alguém pode
abrir-se à verdade esmagadora de
que esse mesmo Deus é Amor,
vontade de Bem, fonte de toda Beleza
e todo dom[9]. Por isso, os dados
oferecidos pela reflexão filosófica são
essenciais, ainda que, de algum
modo, insuficientes. Seguindo este
percurso desde as características que
se reconhecem como primeiras até as
que se podem compreender só
mediante o encontro pessoal com



Deus que se revela, chega-se a
entrever como estes atributos são
expressos com termos distintos só
em nossa linguagem, enquanto que,
na realidade de Deus coincidem e se
identificam. O Uno é o Verdadeiro, e
o Verdadeiro se identifica com o Bem
e com o Amor. Usando outra
imagem, pode-se dizer que nossa
razão limitada atua um pouco como
um prisma que decompõe a luz nas
diversas cores, cada uma das quais é
um atributo divino; porém em Deus
coincidem com seu próprio Ser, que é
Vida e fonte de toda vida.

3. Como conhecemos a Deus?

Pelo que foi dito acima, podemos
conhecer a Deus a partir de suas
obras: somente o encontro com Deus
que cria e que salva o homem pode
revelar-nos que o Único é, ao mesmo
tempo, o Amor e a origem de todo
Bem. Assim Deus é reconhecido não
só como intelecto – Logos segundo os



gregos – que outorga racionalidade
ao mundo (a ponto de alguns o terem
confundido com o mundo, como
acontecia na filosofia grega e como
volta a acontecer em algumas
filosofias modernas), mas que
também é reconhecido como vontade
pessoal que cria e que ama. Trata-se
assim de um Deus vivo: mais ainda,
de um Deus que é a própria Vida.
Assim, enquanto Ser vivo dotado de
vontade, vida e liberdade, em sua
infinita perfeição, Deus permanece
sempre incompreensível; ou seja,
irredutível a conceitos humanos.

A partir do que existe, do
movimento, das perfeições, etc. pode-
se chegar a demonstrar a existência
de um Ser supremo, fonte desse
movimento, das perfeições, etc.
Porém, para conhecer o Deus
pessoal, que é Amor, deve-se buscá-lo
em sua atuação na história a favor
dos homens, e por isso, faz falta a
revelação. Olhando para seu atuar



salvífico, descobre-se seu Ser, do
mesmo modo que, pouco a pouco, se
conhece a uma pessoa através do
relacionamento com ela.

Neste sentido, conhecer a Deus
consiste sempre e apenas em
reconhecê-lo, pois Ele é
infinitamente maior do que nós.
Todo conhecimento sobre Ele,
procede d'Ele, e é dom seu, fruto de
seu abrir-se, de sua iniciativa. A
atitude para aproximar-se deste
conhecimento deve ser, então, de
profunda humildade. Nenhuma
inteligência finita pode abarcar
Aquele que é Infinito, nenhuma
potência pode sujeitar ao Onipotente.
Só podemos conhecê-lo por aquilo
que Ele nos dá, isto é, pela
participação que temos em seus
bens, fundamentada pelos seus atos
de amor por cada um.

Por isso, nosso conhecimento d'Ele é
sempre analógico: enquanto



afirmamos algo sobre Ele,
simultaneamente temos que negar
que essa perfeição se dê n'Ele
segundo as limitações que vemos nos
seres criados. A tradição fala de uma
tríplice via: de afirmação, de negação
e de eminência, de onde o último
movimento da razão consiste em
afirmar a perfeição de Deus para
além daquilo que o homem pode
pensar, e que é origem de todas as
realizações dessa perfeição que se
veem no mundo. Por exemplo, é fácil
reconhecer que Deus é grande, mas é
mais difícil dar-se conta de que Ele é
também pequeno, porque no criado,
o grande e o pequeno se
contradizem. Não obstante, se
pensamos que ser pequeno pode ser
uma perfeição, como se vê no
fenômeno da nanotecnologia, então
Deus tem que ser fonte também,
dessa perfeição e, n'Ele, essa
perfeição deve identificar-se com a
grandeza. Por isso, temos que negar
que é pequeno (ou grande) no



sentido limitado que se dá no mundo
criado, para purificar essa atribuição
passando à eminência. Um aspecto
especialmente relevante é a virtude
da humildade, que os gregos não
consideravam virtude. Por ser uma
perfeição, a virtude da humildade
não somente é possuída por Deus,
mas que Deus se identifica com ela.
Chegamos assim à surpreendente
conclusão de que Deus é a
Humildade; de tal modo que só
podemos conhecê-lo em uma atitude
de humildade, que não é outra coisa
que a participação no dom de Si
mesmo.

Tudo isso implica que se pode
conhecer ao Deus cristão mediante
os sacramentos e através da oração
na Igreja, que torna presente seu agir
salvífico para os homens de todos os
tempos.

Giulio Maspero



Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica, 199-231;
268-274.

Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, 36-43; 50.

Leituras recomendadas

São Josemaria, Homilia Humildade, 
Amigos de Deus, 104-109.

J. Ratzinger, El Dios de los cristianos.
Meditaciones, Ed. Sígueme,
Salamanca 2005.

[1] O ateísmo é um fenômeno
moderno que tem raízes religiosas,
enquanto nega a verdade absoluta de
Deus, apoiando-se em uma verdade
que é igualmente absoluta, isto é, a



negação de sua existência.
Precisamente por isso, o ateísmo é
um fenômeno secundário em relação
à religião, e pode também entender-
se como uma “fé” de sinal negativo.
O mesmo pode ser dito do
relativismo contemporâneo. Sem a
revelação, estes fenômenos de
negação absoluta seriam
inconcebíveis.

[2] Os deuses estavam sujeitos ao
Hado, que tudo dirigia com uma
necessidade muitas vezes sem
sentido: daí o sentimento trágico da
existência, que caracteriza o
pensamento e a literatura gregos.

[3] “Deus se revela a Moisés como o
Deus vivo: 'Eu sou o Deus de teus
pais, o Deus de Abraão, o Deus de
Isaac e o Deus de Jacó' (ex 3, 6). Ao
próprio Moisés Deus revela seu nome
misterioso:'Eu sou aquele que
sou' (YHWH) (Ex 3, 14). O nome
inefável de Deus, já nos tempos do



Antigo Testamento, foi substituído
pela palavra Senhor. Deste modo, no
Novo Testamento, Jesus, chamado o
Senhor, aparece como verdadeiro
Deus” (Compêndio, 38). O nome de
Deus admite três possíveis
interpretações: 1) Deus revela que
não é possível conhecê-lo, afastando
do homem tentação de aproveitar-se
de sua amizade com Ele como se
fazia com divindades pagãs mediante
as práticas mágicas, e afirmando sua
própria transcendência ; 2) segundo
a expressão hebraica utilizada, Deus
afirma que estará sempre com
Moisés, porque é fiel e está ao lado
de quem confia n'Ele; 3) segundo a
tradição grega da Bíblia, Deus se
manifesta como o próprio Ser (cfr. 
Compêndio, 39), em harmonia com as
intuições da filosofia.

[4] Santo Agostinho, Confissões, 3, 6,
11.



[5] Bento XVI, Discurso na IV
Assembléia Eclesial Nacional Italiana,
19-10-2006.

[6] João Paulo II, Enc. Fides et ratio,
14-09-1998 , 19.

[7] Deus pede ao homem – a Abraão –
que saia da terra prometida, que
deixe suas seguranças, confie nos
pequenos, pede coisas segundo uma
lógica distinta da humana, como no
caso de Oséias. É claro que não pode
ser uma projeção das aspirações ou
dos desejos humanos.

[8] “Como é possível perceber tudo
isso, reparar que Deus nos ama, e
não enlouquecer também de amor? É
necessário deixar que essas verdades
da nossa fé calem na alma, até
mudarem toda a nossa vida. Deus
nos ama: o Onipotente, o Todo-
Poderoso, o que fez os céus e a
terra!” (São Josemaria, É Cristo que
passa, 144).



[9] ‘Deus se revela a Israel como
Aquele que tem um amor mais forte
do que o amor de um pai ou uma
mãe por seus filhos ou de um esposo
por sua esposa. Deus em si mesmo, “é
amor ” (1 Jo 4, 8), que se dá completa
e gratuitamente; que “tal modo Deus
amou o mundo, que lhe deu seu Filho
único, para que o mundo seja salvo
por Ele” (Jo 3, 16-17). Ao enviar a seu
filho e ao Espírito Santo, Deus revela
que Ele próprio é eterna
comunicação de amor’(Compêndio,
42).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-4-a-
natureza-de-deus-e-seu-agir/

(11/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-4-a-natureza-de-deus-e-seu-agir/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-4-a-natureza-de-deus-e-seu-agir/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-4-a-natureza-de-deus-e-seu-agir/

	4. A natureza de Deus e seu agir

