
opusdei.org

39. A oração

A oração é necessária para a
vida espiritual: é a respiração
que permite que a vida do
espírito se desenvolva, e
atualiza a fé na presença de
Deus e de seu amor.

09/02/2016

A oração é necessária para a vida
espiritual: é a respiração que permite
que a vida do espírito se desenvolva,
e atualiza a fé na presença de Deus e
de seu amor.

1. O que é a oração[1]



Em português conta-se com dois
vocábulos para designar a relação
consciente e coloquial do homem
com Deus: prece e oração. A palavra 
prece provem do verbo latino precor,
que significa rogar, ir a alguém
solicitando um benefício. O termo 
oração provem do substantivo latino 
oratio, que significa fala, discurso,
linguagem.

As definições que se dão da oração
costumam refletir estas diferenças de
matiz que acabamos de encontrar ao
aludir à terminologia. Por exemplo,
São João Damasceno, considera-a
como “a elevação da alma a Deus e a
petição de bens convenientes”[2];
enquanto para São João Clímaco
trata-se mais de uma “conversa
familiar e união do homem com
Deus”[3].

A oração é absolutamente necessária
para a vida espiritual. É como a
respiração que permite que a vida do



espírito se desenvolva. Na oração
atualiza-se a fé na presença de Deus
e no seu amor. Fomenta-se a
esperança que leva a orientar a vida
para Ele e a confiar em sua
providência. E o coração engrandece
ao responder com o próprio amor ao
Amor divino.

Na oração, a alma, conduzida pelo
Espírito Santo a partir do mais fundo
de si mesma[4], une-se a Cristo,
mestre, modelo e caminho de toda
oração cristã[5], e com Cristo, por
Cristo e em Cristo, dirige-se a Deus
Pai, participando da riqueza do viver
trinitário[6]. Daí a importância que
na vida de oração tem a Liturgia e,
em seu centro, a Eucaristia.

2. Conteúdos da oração

Os conteúdos da oração, como os de
todo diálogo de amor, podem ser
múltiplos e variados. Cabe, no
entanto, destacar alguns
especialmente significativos:



Petição

É frequente a referência à oração 
impetratória ao longo de toda a
Sagrada Escritura; também nos
lábios de Jesus, que não só recorre a
ela, mas convida-nos a pedir,
encarecendo o valor e a importância
de uma prece simples e confiante. A
tradição cristã reiterou esse convite,
pondo-a em prática de muitas
maneiras: petição de perdão, petição
a própria salvação e a dos outros,
petição pela Igreja e pelo apostolado,
petição pelas mais variadas
necessidades, etc.

De fato, a oração de petição faz parte
da experiência religiosa universal. O
reconhecimento, embora por vezes
difuso, da realidade de Deus (ou mais
genericamente de um ser superior),
provoca a tendência a dirigir-se a Ele,
solicitando a sua proteção e a sua
ajuda. Certamente a oração não se
limita à petição, mas a petição é uma



manifestação decisiva da oração, que
reconhece e exprime a condição de
criatura do ser humano e a sua
dependência absoluta de um Deus
cujo amor a fé nos dá a conhecer de
forma plena[7].

Ação de graças

O reconhecimento dos bens
recebidos e, através deles, da
magnificência e misericórdia divinas,
leva a dirigir o espírito a Deus para
proclamar e agradecer os seus
benefícios. A atitude de ação de
graças preenche desde o princípio
até o fim a Sagrada Escritura e a
história da espiritualidade. Uma e
outra põem de manifesto que,
quando essa atitude arraiga na alma,
dá lugar a um processo que leva a
reconhecer como dom divino todos
os acontecimentos, não somente as
realidades que a experiência
imediata considera como
gratificantes, mas também as



aparentemente negativas ou
adversas.

Consciente de que os acontecimentos
estão sob o desígnio amoroso de
Deus, o fiel sabe que tudo redunda
no bem de quem – todos os homens –
é objeto do amor divino[8]. “Habitua-
te a elevar o coração a Deus em ação
de graças, muitas vezes ao dia. –
Porque te dá isto e aquilo. – Porque
te desprezaram. – Porque não tens o
que precisas, ou porque o tens.
Porque fez tão formosa a sua Mãe,
que é também tua Mãe. – Porque
criou o Sol e a Lua e este animal e
aquela planta. – Porque fez aquele
homem eloquente e a ti te fez difícil
de palavra... Dá-Lhe graças por tudo,
porque tudo é bom”[9].

Adoração e louvor

É parte essencial da oração,
reconhecer e proclamar a grandeza
de Deus, a plenitude de seu ser, a
infinitude da sua bondade e do seu



amor. Podemos chegar ao louvor a
partir da consideração da beleza e
magnitude do universo, como
acontece em múltiplos textos
bíblicos[10] e em numerosas orações
da tradição cristã[11]; ou a partir das
obras grandes e maravilhosas que
Deus opera na história da salvação,
como ocorre no Magnificat[12] ou
nos grandes hinos paulinos[13]; ou
de fatos pequenos e inclusive
mínimos nos que se manifesta o
amor de Deus.

Em todo caso, o que caracteriza o
louvor é que nele o olhar vai
diretamente ao próprio Deus, tal e
como é em si, em sua perfeição
ilimitada e infinita. “O louvor é a
forma de oração que reconhece o
mais imediatamente possível que
Deus é Deus! Canta-o pelo que Ele
mesmo é, dá-lhe glória, mais do que
pelo que Ele faz, por aquilo que Ele
É”[14]. Está, por isso, intimamente
unida à adoração, ao



reconhecimento, não só intelectual,
mas existencial, da pequenez de tudo
criado em comparação com o Criador
e, em consequência, à humildade, à
aceitação da indignidade pessoal
diante de quem nos transcende até o
infinito; à maravilha que causa o fato
de que esse Deus, ao que os anjos e o
universo inteiro rendem
homenagem, se dignou não só a fixar
seu olhar no homem, mas habitar no
homem; mais ainda, a se encarnar.

Adoração, louvor, petição, ação de
graças resumem as disposições de
fundo que dão forma a totalidade do
diálogo entre o homem e Deus. Seja
qual for o conteúdo concreto da
oração, quem reza o faz sempre, de
uma forma ou de outra, explícita ou
implicitamente, adorando, louvando,
suplicando, implorando ou dando
graças a esse Deus ao qual venera,
ama e no qual confia. É importante
reiterar, ao mesmo tempo, que os
conteúdos concretos da oração



poderão ser muito variados. Em
ocasiões se irá à oração para
considerar passagens da Escritura,
para aprofundar em alguma verdade
cristã, para reviver a vida de Cristo,
para sentir a proximidade de Santa
Maria... Outras vezes, a oração
iniciará a partir da própria vida para
compartilhar com Deus as alegrias e
os desejos, os sonhos e os problemas
que a vida traz consigo; ou para
encontrar apoio ou consolo; ou para
examinar ante Deus o próprio
comportamento e chegar a
propósitos e decisões; ou mais
simplesmente para comentar com
quem sabemos que nos ama as
incidências da jornada.

Encontro entre o que crê e o Deus em
quem se apoia e pelo que se sabe
amado, a oração pode versar sobre
todas as incidências que conformam
a vida, e sobre todos os sentimentos
que o coração pode experimentar.
“Escreveste-me: ‘Orar é falar com



Deus. Mas de quê?’ – De quê? D’Ele e
de ti: alegrias, tristezas, êxitos e
fracassos, ambições nobres,
preocupações diárias..., fraquezas!; e
ações de graças e pedidos; e Amor e
desagravo. Em duas palavras:
conhecê-Lo e conhecer-te – ganhar
intimidade!”[15]. Seguindo uma e
outra via, a oração será sempre um
encontro íntimo e filial entre o
homem e Deus, que fomentará o
sentido da proximidade divina e
conduzirá a viver a cada dia da
existência olhando para Deus.

3. Expressões ou formas da oração

Atendendo aos modos ou formas de
manifestar-se a oração, os autores
costumam oferecer diversas
distinções: oração vocal e oração
mental; oração pública e oração
privada; oração predominantemente
intelectual ou reflexiva e oração
afetiva; oração regrada e oração
espontânea, etc. Em outras ocasiões



os autores tentam esboçar uma
gradação na intensidade da oração,
distinguindo entre oração mental,
oração afetiva, oração de quietude,
contemplação, oração unitiva...

O Catecismo estrutura sua exposição
distinguindo entre: oração vocal,
meditação e oração de contemplação.
Uma característica fundamental lhes
é comum [às três formas de oração]:
o recolhimento do coração. Esta
vigilância em guardar a Palavra e em
permanecer na presença de Deus faz
dessas três expressões tempos fortes
da vida de oração”[16]. Uma análise
do texto mostra que o Catecismo, ao
empregar essa terminologia, não se
refere a três graus da vida de oração,
mas sim a dois caminhos: a oração
vocal e a meditação, apresentando
ambas como aptas para conduzir a
esse cume na vida de oração que é a
contemplação. Em nossa exposição
vamos seguir este esquema.



Oração vocal

A expressão “oração vocal” refere-se
a uma oração que se expressa
vocalmente, isto é, mediante
palavras articuladas ou
pronunciadas. Esta primeira
aproximação, embora precisa, não
chega ao fundo do assunto. Pois, por
um lado, todo diálogo interior,
mesmo que possa ser descrito como
exclusiva ou predominantemente
mental, faz referência, no ser
humano, à linguagem; e, às vezes, à
linguagem articulada em voz alta,
também na intimidade do próprio
quarto. Por outro lado, deve-se
afirmar que a oração vocal não é
apenas questão de palavras, mas
sobretudo de pensamento e de
coração. Por isso é mais correto dizer
que a oração vocal é a que se faz
utilizando fórmulas pré-
estabelecidas tanto longas como
breves (jaculatórias), tomadas da
Sagrada Escritura (o Pai Nosso, ou a 



Ave Maria...), ou da tradição
espiritual (o Veni Sancte Spiritus, a 
Salve Rainha, o Lembrai-vos...).

Tudo isso, como é óbvio, com a
condição de que as expressões ou
fórmulas recitadas vocalmente sejam
verdadeira oração, isto é, que
cumpram o requisito de que quem as
recita o faça não só com a boca, mas
com a mente e o coração. Se faltasse
essa devoção, se não houvesse
consciência de quem é Aquele a que
a oração se dirige, do que é dito na
oração de quem é que a diz, então,
como afirma com expressão gráfica
Santa Teresa de Jesus, não se pode
falar propriamente de oração “ainda
que muito se mexam os lábios”[17].

A oração vocal possui um papel
decisivo na pedagogia da prece,
sobretudo no início do
relacionamento com Deus. De fato,
mediante a aprendizagem do sinal da
Cruz e de orações vocais a criança, e



com frequência também o adulto, é
introduzida na vivência concreta da
fé e, portanto, da vida de oração. Não
obstante, o papel e a importância da
oração vocal não se limita ao início
do diálogo com Deus, mas está
chamada a acompanhar a vida
espiritual ao longo do seu
desenvolvimento.

A meditação

Meditar significa aplicar o
pensamento à consideração de uma
realidade ou de uma ideia com o
desejo de conhecê-la e compreendê-
la com maior profundidade e
perfeição. Para um cristão, a
meditação – à que com frequência se
designa também oração mental –
implica orientar o pensamento para
Deus tal e como se revelou ao longo
da história de Israel e definitiva e
plenamente em Cristo. E, a partir de
Deus, dirigir o olhar à própria
existência para apreciá-la e adaptá-la



ao mistério de vida, comunhão e
amor que Deus deu a conhecer.

A meditação pode ocorrer
espontaneamente, surgindo nos
momentos de silêncio que
acompanham ou seguem às
celebrações litúrgicas ou após a
leitura de um texto bíblico ou de uma
passagem de algum autor espiritual.
Em outros momentos pode
concretizar-se através da dedicação
de tempos especificamente
destinados a isso. Em qualquer caso,
é óbvio que – especialmente no
princípio, mas não só então – implica
esforço, desejo de aprofundar no
conhecimento de Deus e da sua
vontade, e compromisso pessoal
efetivo para melhorar a vida cristã.
Nesse sentido, pode-se dizer que “a
meditação é, sobretudo, uma
busca”[18]; embora devamos
acrescentar que não se trata da
busca de algo, mas de Alguém. O que
a meditação cristã procura fazer não



é só, nem principalmente,
compreender algo (em última
instância, entender o modo de
proceder e de se manifestar de Deus),
mas encontrar com Ele e,
encontrando-O, identificar-se com a
sua vontade e se unir a Ele.

A oração contemplativa

O desenvolvimento da experiência
cristã, e, nela e com ela, o da oração,
conduzem a uma comunicação entre
o fiel e Deus, a cada vez mais
contínua, mais pessoal e mais íntima.
Nesse horizonte situa-se a oração que
o Catecismo qualifica de
contemplativa, que é fruto de um
crescimento na vivência teologal do
que brota uma consciência da
proximidade amorosa de Deus. Como
resultado, o relacionamento com Ele
se torna cada vez mais direto,
familiar e confiante, e inclusive, sem
necessidade de palavras ou do
pensamento reflexo, chegamos a



viver de fato em comunhão íntima
com Ele.

“O que é a oração mental?”,
interroga-se o Catecismo ao começo
da parte dedicada à oração
contemplativa, para responder em
seguida afirmando, com palavras
tomadas de Santa Teresa de Jesus,
que é apenas “um relacionamento
íntimo de amizade em que
conversamos muitas vezes a sós com
esse Deus por quem nos sabemos
amados”[19]. A expressão oração
contemplativa, utilizada no
Catecismo e em outros muitos
escritos anteriores e posteriores,
refere-se ao que pode ser descrito
como o cume da contemplação; isto
é, o momento em que, por ação da
graça, o espírito é conduzido ao
limiar do divino transcendendo todas
as outras realidades. Mas também, e
mais amplamente, a um crescimento
vivo e sentido da presença de Deus e
do desejo de uma profunda



comunhão com Ele. E isso, tanto nos
tempos dedicados especialmente à
oração, quanto no conjunto da vida.
A oração, em suma, é chamada a
envolver toda a pessoa humana –
inteligência, vontade e sentimentos –,
chegando ao centro do coração para
mudar as suas disposições, dar forma
toda a vida do cristão, fazendo dele
outro Cristo[20].

4. Condições e características da
oração

A oração, como todo ato plenamente
pessoal, requer atenção e intenção,
consciência da presença de Deus e
diálogo efetivo e sincero com Ele.
Condição para que tudo isso seja
possível é o recolhimento. A palavra 
recolhimento significa a ação pela
qual a vontade, em virtude da
capacidade de dominar as forças que
compõem a natureza humana,
procura moderar a tendência à
dispersão, promovendo assim a



calma interior e a serenidade. Esta
atitude é essencial nos momentos
dedicados especialmente à oração,
evitando outras tarefas e tentando
impedir as distrações. Mas não deve
limitar-se a esses tempos: deve
estender-se, ao recolhimento
habitual, que se identifica com uma
fé e um amor que, enchendo o
coração, leva a tentar viver todas as
ações em referência a Deus, expressa
ou implicitamente.

Outra condição é a confiança. Sem
uma confiança plena em Deus e no
seu amor, não haverá oração, pelo
menos oração sincera e capaz de
superar as provas e dificuldades. Não
se trata só da confiança em que uma
determinada petição seja atendida,
mas da segurança que se tem em
quem sabemos que nos ama e nos
compreende, e ante quem se pode,
portanto, abrir sem reservas o
próprio coração[21].



Às vezes, a oração é diálogo que
brota facilmente, inclusive
acompanhado de gozo e consolo, do
fundo da alma; mas em outros
momentos – talvez com mais
frequência – pode exigir decisão e
empenho. Então pode aparecer o
desalento que leva a pensar que o
tempo dedicado ao trato com Deus
não tem sentido[22]. Nestes
momentos, manifesta-se a
importância de outra das qualidades
da oração: a perseverança. A razão
de ser da oração não é obter
benefícios, nem satisfações,
complacências ou consolos, mas a
comunhão com Deus; daí a
necessidade e o valor da
perseverança na oração, que é
sempre, com ou sem ânimo e alegria,
um encontro vivo com Deus[23].

Um traço específico, e fundamental,
da oração cristã é o seu caráter
trinitário. É fruto da ação do Espírito
Santo que, infundindo e estimulando



a fé, a esperança e o amor, leva a
crescer na presença de Deus, até a
pessoa ter consciência de estar
mesmo tempo na terra, onde vive e
trabalha, e no céu, presente pela
graça que se encontra no próprio
coração[24]. O cristão que vive de fé,
é convidado a conversar com os
anjos e os Santos, com Santa Maria e,
de modo especial, com Cristo, Filho
de Deus encarnado, em cuja
humanidade percebe a divindade da
sua pessoa. E, seguindo esse
caminho, a reconhecer a realidade
de Deus Pai e do seu amor infinito, e
a entrar a cada vez com mais
profundidade em uma relação cheia
de confiança com Ele.

A oração cristã é por isso e de modo
eminente uma oração filial. A oração
de um filho que, em todo momento –
na alegria e na dor, no trabalho e no
descanso – se dirige com
simplicidade e sinceridade ao seu Pai
para colocar em suas mãos os



afazeres e sentimentos que
experimenta no próprio coração,
com a segurança de encontrar nele
entendimento e acolhida. Mais ainda,
um amor onde tudo encontra
sentido.

José Luis Illanes

Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica,
2558-2758.

Leituras recomendadas

São Josemaria, Homilias O triunfo de
Cristo na humildade; A Eucaristia,
mistério de fé e amor; A Ascensão do
Senhor aos céus; O Grande
Desconhecido e Por Maria, para Jesus,
em É Cristo que passa, 12-21, 83-94,
117-126, 127-138 e 139-149; Homilias 
O trato com Deus; Vida de oração e 
Rumo à santidade, em Amigos de
Deus, 142-153, 238-257, 294-316.



J. Echevarría, Itinerarios de vida
espiritual, Planeta, Barcelona 2001,
pp. 99-114.

J.L. Illanes, Tratado de teología
espiritual, Eunsa, Pamplona 2007, pp.
427-483.

M. Belda, Guiados pelo Espírito de
Deus. Curso de Teología Espiritual,
Palavra, Madri 2006, pp. 301-338.

[1] A Igreja professa a sua Fé no
Símbolo dos Apóstolos (Primeira
parte destes resumos). Celebra o
Mistério, isto é, a realidade de Deus e
de seu amor à que nos abre a fé, na
Liturgia sacramental (Segunda parte).
Como fruto dessa celebração do
Mistério os fiéis recebem uma vida
nova que lhes leva a viver de acordo
com a condição de filhos de Deus
(Terceira parte). Essa comunicação ao
homem da vida divina reclama ser

https://opusdei.org/pt-br/section/ensiidntos-catolicos/


recebida e vivida em atitude de
relação pessoal com Deus: esta
relação expressa-se, desenvolve e
potencializa na oração (Quarta
parte).

[2] São João Damasceno, De fide
orthodoxa, III, 24; PG 94,1090.

[3] São João Clímaco, Scala paradisi,
grau28; PG 88, 1129.

[4] cfr. Catecismo, 2562.

[5] cfr. Catecismo, 2599 ss.

[6] cfr. Catecismo, 2559-2564.

[7] cfr. Catecismo, 2629.2635.

[8] cfr. Rm 8, 28.

[9] São Josemaria, Caminho, 268.

[10] Cfr. por exemplo, Sal 19; Se 42,
15-25; Dn 3, 32-90.



[11] Remetemos a dois das mais
claras e conhecidas: os “Louvores ao
Deus Altíssimo” e o “Cântico do
irmão sol” de São Francisco de Assis.

[12] Lc 1, 46-55.

[13] Ver, por exemplo, Ef 1, 3-14.

[14] Catecismo, 2639.

[15] São Josemaria, Caminho, 91.

[16] Catecismo, 2699.

[17] Santa Teresa de Jesus, Primeiras
Moradas, c. 1, 7, em Obras completas,
ed. de Efrem da Mãe de Deus e Ou.
Steggink, Madri 1967, p. 366.

[18] Catecismo, 2705,

[19] Santa Teresa de Jesus, Livro da
vida, c. 8, n. 5, em Obras completas,
p. 50; cfr. Catecismo, 2709.

[20] cfr. Ga 2,20.



[21] cfr. Catecismo, 2734-2741.

[22] cfr. Catecismo, n. 2728.

[23] cfr. Catecismo, 2742-2745,
2746-2751.

[24] Cfr. São Josemaria, Entrevistas
com Mons. Josemaria Escrivá, 116.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-39-a-
oracao/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-39-a-oracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-39-a-oracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-39-a-oracao/

	39. A oração

