opusdei.org

38.0nonoeo
décimo
mandamentos do
Decalogo

Estes dois mandamentos
ajudam a viver a santa pureza
(0o nono) e o desprendimento
dos bens materiais (o décimo)
nos pensamentos e desejos.

08/02/2015

“Ndao cobicaras a mulher do teu
proximo. Nao cobigaras sua casa,
nem seu campo, nem seu escravo,
nem sua escrava, nem seu boi, nem



seu jumento, nem nada do que lhe
pertence” (Dt 5, 21).

“Todo aquele que lancar um olhar de
cobica para uma mulher ja adulterou
com ela em seu coracao” (Mt 5, 28).

1. Os pecados internos

Estes dois mandamentos referem-se
aos atos internos correspondentes
aos pecados contra o sexto e 0 sétimo
mandamentos, que a tradi¢cdo moral
classifica dentro dos chamados
pecados internos. De modo positivo
ordenam viver a pureza (0 nono) e o
desprendimento dos bens materiais
(0 décimo) nos pensamentos e
desejos, segundo as palavras do
Senhor: “Bem-aventurados os puros
de coracdo, porque verdo a Deus” e
“Bem-aventurados os pobres de
espirito, porque deles é o Reino dos
Céus” (Mt 5, 3.8).

A primeira questdo a qual se deve
dar resposta é se faz sentido falar de



pecados internos; ou dito de outro
modo, por que se qualifica
negativamente um exercicio da
inteligéncia e da vontade que ndo se
concreta em uma acdo externa
reprovavel?

A pergunta ndo é evidente, pois nas
listas de pecados que nos oferece o
Novo Testamento aparecem,
sobretudo, atos externos (adultério,
fornicacdo, homicidios, idolatria,
feiticarias, litigios, iras, etc.). No
entanto nessas mesmas categorias
vemos citados também, como
pecados, certos atos internos
(invejas, ma concupiscéncia,
avareza)[1].

Jesus mesmo explica que é do
coracdo do homem que procedem “os
maus pensamentos, os homicidios, os
adultérios, as impurezas, os furtos, os
falsos testemunhos, as calunias” (Mt
15, 19). E no ambito especifico da
castidade, ensina “que todo aquele



que lancar um olhar de cobicga para
uma mulher ja adulterou com ela em
seu coracdo” (Mt 5, 28). Destes textos
procede uma importante anotacao
para a moral, pois fazem entender
como a fonte das acdes humanas e
portanto da bondade ou maldade da
pessoa encontra-se nos desejos do
coracao, naquilo que a pessoa “quer”
e elege. A maldade do homicidio, do
adultério, do roubo ndo esta
principalmente na expressao fisica
da acdo, ou em suas consequéncias
(que tém um papel importante), mas
na vontade (no coracao) do
homicida, do adultero, do ladrao, que
ao escolher essa determinada acao,
esta querendo-a: esta se
determinando em uma direc¢ao
contraria ao amor do proximo e,
portanto, também ao amor a Deus.

A vontade dirige-se sempre para um

bem, mas em algumas ocasides trata-
se apenas de um bem aparente, algo

que na situacgdo concreta nao é



ordenado racionalmente ao bem da
pessoa como um todo. O ladrdo quer
algo que considera um bem, mas o
fato de que esse objeto pertenca a
outra pessoa torna impossivel que
sua escolha (de ficar com 0 mesmo)
possa beneficiar sua pessoa, ou seja,
ajuda-lo a atingir a finalidade da sua
vida. Neste sentido, ndo € necessario
executar o ato exterior para
determinar a vontade em um sentido
positivo ou negativo. Quem decide
roubar um objeto, age mal, mesmo
que depois um imprevisto o impeca
de fazé-lo. Realizou um ato interno
voluntario contra a virtude da
justica.

A bondade e a maldade da pessoa
acontecem na vontade e, portanto,
estritamente falando teria que
utilizar essas categorias para referir-
se aos desejos (queridos, aceitados),
ndo aos pensamentos. Ao falar da
inteligéncia utilizamos outras
categorias, como verdadeiro e falso.



Quando o nono mandamento proibe
0s “pensamentos impuros” ndo esta
se referindo as imagens, ou ao
pensamento em si, mas ao
movimento da vontade que aceita a
eliminacdo desordenada que uma
verdadeira imagem (interna ou
externa) possa lhe provocar(2].

Os pecados internos podem ser
divididos em:

— “maus

pensamentos” (consentimento
involuntario): sdo a representacao
imaginaria de um ato pecaminoso
sem desejo de realizé-lo. F pecado
mortal se tratar-se de matéria grave
e se busca ou se consente em sentir
prazer com ela;

—“mau desejo” (desiderium): desejo
interior e genérico de uma agao
pecaminosa com o qual a pessoa
sente prazer. Ndo coincide com a
intencao de realiza-lo (o que implica
sempre em um querer eficaz), ainda



que em ndo poucos casos se fizesse se
ndo existissem alguns motivos que
freiam a pessoa (como as
consequéncias da acdo, a dificuldade
para realiza-la, etc.);

—*“ g0zo pecaminoso”: é a
complacéncia deliberada de uma ma
acao ja realizada por si ou por
outros. Renova o pecado na alma.

Os pecados internos, em si mesmos,
costumam ter menor gravidade que
os correspondentes pecados
externos, pois o ato externo
geralmente manifesta uma
voluntariedade mais intensa. No
entanto, de fato, sdo muito perigosos,
sobretudo para as pessoas que
buscam o relacionamento e a
amizade com Deus, ja que:

— cometem-se com mais facilidade,
pois basta o consentimento da
vontade; e as tentacdes podem ser
mais frequentes;



— presta-se-lhes menos atencgdo, pois
as vezes por ignorancia e as vezes
por certa cumplicidade com as
paixodes, ndo se quer reconhecé-los
como pecados, pelo menos veniais, se
o consentimento foi imperfeito.

Os pecados internos podem
deformar a consciéncia, por
exemplo, quando se admite o pecado
venial interno de maneira habitual
ou com certa frequéncia, ainda que
se queira evitar o pecado mortal.
Esta deformacdo pode dar lugar a
manifestacOes de irritabilidade, a
faltas de caridade, a espirito critico, a
resignar-se com ter frequentes
tentagdes sem lutar tenazmente
contra elas, etc.[3]; em alguns casos
pode levar inclusive a ndo querer
reconhecer os pecados internos,
cobrindo-os com razoes sem razao,
que acabam confundindo, cada vez
mais, a consciéncia; como
consequéncia, facilmente cresce o
amor proprio, nascem inquietudes, a



humildade faz-se mais custosa a
humildade e a sincera contrigdo e
pode-se terminar em um estado de
tibieza. Na luta contra os pecados
internos, é muito importante ndo dar
lugar aos escrupulos[4].

Para lutar contra os pecados
internos, ajudam-nos:

— a frequéncia na recepcao dos
sacramentos, que nos dao ou
aumentam a graca, e nos curam das
nossas misérias quotidianas;

— a oracdo, a mortificacdo e o
trabalho, buscando sinceramente a
Deus;

— a humildade —que nos permite
reconhecer nossas misérias sem
desesperar por nossos erros—, e a
confianca em Deus, sabendo que esta
sempre disposto a nos perdoar;

— 0 exercitarmo-nos na sinceridade
com Deus, conosco mesmo e na



direcdo espiritual, cuidando com
esmero o exame de consciéncia.

2. A purificacao do coracao

O nono e o décimo mandamentos
consideram os mecanismos intimos
que estdo a raiz dos pecados contra a
castidade e a justica; e, em sentido
amplo, de qualquer pecado[5]. Em
sentido positivo, estes mandamentos
convidam a atuar com intencdo reta,
com um coracdo puro. Por isto tém
uma grande importancia, ja que ndo
ficam na consideracdo externa das
acoes, mas que consideram a fonte
da qual procedem as ditas agoes.

Estes dinamismos internos sdo
fundamentais na vida moral crista,
onde os dons do Espirito Santo, e as
virtudes infusas sdo modulados pelas
disposicOes da pessoa. Neste sentido,
as virtudes morais tém uma
importancia particular, que sdo
propriamente disposi¢Ges da vontade
e dos demais desejos para fazer o



bem. Tendo presente estes elementos
€ possivel desterrar uma verdadeira
caricatura da vida moral como luta
por evitar os pecados, descobrindo o
imenso panorama positivo de esforco
por crescer na virtude (por purificar
0 coracdo) que tem a existéncia
humana, e em particular a do cristdo.

Estes mandamentos referem-se mais
especificamente aos pecados
internos contra as virtudes da
castidade e da justica, que estdo bem
refletidos no texto da Sagrada
Escritura que fala de “trés espécies
de cobica ou concupiscéncia: a
concupiscéncia da carne, a
concupiscéncia dos olhos e a soberba
da vida (1 Jo 2,16)” (Catecismo, 2514).
O nono mandamento refere-se sobre
o dominio da concupiscéncia da
carne; e o décimo sobre a
concupiscéncia do bem alheio. Isto &,
proibem deixar-se arrastar por essas
concupiscéncias, de modo consciente
e voluntario.



Estas tendéncias desordenadas ou
concupiscéncia consistem na “luta
que a “carne” sustenta contra o
“espirito”. “Provém da desobediéncia
do primeiro pecado” (Catecismo,
2515). Apos o pecado original
ninguém esta isento da
concupiscéncia, a excecdo de Nosso
Senhor Jesus Cristo e da Santissima
Virgem.

Ainda que a concupiscéncia em si
mesma nio seja pecado, leva ao
pecado, e o produz quando nao se
submete a razdo iluminada pela fé,
com a ajuda da graga. Se esquece-se
que existe a concupiscéncia, é facil
pensar que todas as tendéncias que
se experimentam “sdo naturais” e
que ndo hd mau em se deixar levar
por elas. Muitos se ddo conta de que
isto é falso ao considerar o que
sucede com o impulso a violéncia:
reconhecem que ndo ha que se
deixar levar por este impulso, sendo
domina-lo, porque nao é natural. No



entanto, quando se trata da pureza,
jd ndo querem reconhecer o mesmo,
e dizem que ndo existe nada de mal
em deixar-se levar pelo estimulo
“natural”. O nono mandamento
ajuda-nos a compreender que isto
ndo € assim, porque a concupiscéncia
tem torcido a natureza, e o que se
experimenta como natural é,
frequentemente, consequéncia do
pecado e € preciso domina-lo. O
mesmo se poderia dizer do desejo
imoderado de riquezas, ou cobica, a
que se refere o décimo mandamento.

F importante conhecer esta
desordem causada em nos pelo
pecado original e por nossos pecados
pessoais, ja que tal conhecimento:

— nos impulsiona a rezar: s6 Deus
nos perdoa o pecado original, que
deu origem a concupiscéncia; e, da
mesma forma, s6 com sua ajuda
conseguiremos vencer esta tendéncia
desordenada; a graca de Deus sana



nossa natureza das feridas do pecado
(além de eleva-la a ordem
sobrenatural);

— ensina-nos a amar tudo que foi
criado, pois tudo saiu bom das maos
de Deus; sdo nossos desejos
desordenados que fazem com que se
faca mau uso dos bens criados.

3. O combate pela pureza

A pureza de coragdo significa ter um
modo santo de sentir. Com a ajuda de
Deus e o esfor¢o pessoal chega-se a
ser a cada vez mais “limpos de
coracdo”: limpeza nos
“pensamentos” e nos desejos.

Ao que se refere ao nono
mandamento, o cristdo consegue esta
pureza com a graca de Deus e através
da virtude e o dom da castidade, da
pureza de intencdo, da pureza do
olhar e da oracao[6].



A pureza do olhar ndo consiste em
recusar a contemplacdo de imagens
claramente inconvenientes, mas que
exige uma purificacdo do uso de
nossos sentidos externos, que nos
leve a olhar o mundo e as demais
pessoas com visdo sobrenatural.
Trata-se de uma luta positiva que
permite ao homem descobrir a
verdadeira beleza de tudo que foi
criado, e de modo particular, a
beleza daqueles que foram
reproduzidos a imagem e
semelhanca de Deus[7].

“A pureza exige o pudor. Este é parte
integrante da temperanca. O pudor
preserva a intimidade da pessoa.
Consiste na recusa de mostrar aquilo
que deve ficar escondido. Esta
ordenado a castidade, exprimindo
sua delicadeza. Orienta os olhares e
0s gestos em conformidade com a
dignidade das pessoas e de sua
uniao” (Catecismo, 2521).



4. A pobreza do coracao

“O desejo da verdadeira felicidade
liberta o homem do apego imoderado
aos bens deste mundo, (felicidade)
que se realizara na visdo e na bem-
aventuranca de Deus” (Catecismo,
2548). “A promessa de ver a Deus
supera toda felicidade. Na Escritura,
ver € possuir. Aquele que vé a Deus
obtém todos os bens que podemos
imaginar”[8].

Os bens materiais sdo bons como
meios, mas nao sao fins. Nao podem
encher o coracdo do homem, que foi
feito para Deus e que ndo se sacia
com o bem-estar material.

“O décimo mandamento proibe a
avareza e o desejo de uma
apropriacdo desmedida dos bens
terrenos; proibe o desejo
desordenado nascido da paixao
imoderada das riquezas e de seu
poder. Proibe ainda o desejo de
cometer uma injustica pela qual se



prejudicaria o proximo em seus bens
temporais” (Catecismo, 2536).

O pecado é aversdo a Deus e
conversdo as criaturas; o apego aos
bens materiais alimenta
radicalmente esta conversdo, e leva a
cegueira da mente, e ao
endurecimento do coracdo: “quem
possuir bens deste mundo e vir seu
irmado sofrer necessidade, mas lhe
fechar o seu coracao, como pode
estar nele o amor de Deus?” (1 Jo
3,17). O desejo desordenado dos bens
materiais é contrario a vida crista:
ndo se pode servir a Deus e as
riquezas (cfr. Mt 6, 24; Lc 16,13).

A exagerada importancia que se
concede hoje ao bem-estar material
acima de muitos outros valores, ndo
é sinal de progresso humano; supde
uma diminuicgdo e envilecimento do
homem, cuja dignidade reside em ser
criatura espiritual chamada a vida



eterna como filho de Deus (cfr. Lc
12,19-20).

“O décimo mandamento exige banir
a inveja do coracio

humano” (Catecismo, 2538). A inveja
€ um pecado capital. “Designa a
tristeza sentida diante do bem do
outro” (Catecismo, 2539). Da inveja
podem derivar-se muitos outros
pecados: 6dio, murmuracao,
detracdo, desobediéncia, etc.

A inveja sup0e uma rejeicdo da
caridade. Para lutar contra ela
devemos viver a virtude da
benevoléncia, que nos leva a desejar
0 bem ao préximo como
manifestacdo do amor que lhes
temos. Ajuda-nos também nesta luta
a virtude da humildade, pois nao
devemos esquecer que a inveja
provém muitas vezes do orgulho (cfr.
Catecismo, 2540).

Pablo Requena



Bibliografia basica

Catecismo da Igreja Catdlica,
2514-2557.

Leituras recomendadas

Sao Josemaria, Homilia Porque verao
a Deus, em Amigos de Deus, 175-189;
Homilia Desprendimento, em Amigos
de Deus, 110-126.

[1] Cfr. Ga 5, 19-21; Rm 1, 29-31; Col 3,
5. S. Paulo depois de fazer um apelo a
abster-se da fornicacao, escreve:
“que cada um de vds saiba possuir o
seu corpo santa e honestamente, sem
se deixar levar pelas paixdes
desregradas, como 0s pagaos que nao
conhecem a Deus



(...), pois Deus ndo nos chamou para
a impureza, mas para a santidade” (1
Ts 4, 3-7). Sublinha a importancia dos
afetos, que sdo a origem das acoes, e
faz ver a necessidade de sua
purificacdo para a santidade.

[2] Deste modo facilmente se
entendera a diferenca entre “sentir”
e “consentir”, referido a uma
determinada paixdo ou movimento
da sensibilidade. S6 quando se
consente com a vontade é que se
pode falar de pecado (se a matéria
era pecaminosa).

[3] “Vais chapinhando nas tentacdes,
pOes-te em perigo, brincas com a
vista e com a imaginacao, ficas
conversando sobre... estupidez. - E
depois te assustas por te assaltarem
duvidas, escrupulos, confusdes,
tristeza e desalento. - Tens de admitir
que és pouco consequente” (Sdo
Josemaria, Sulco, 132).



[4] “Nao te preocupes, aconteca o que
acontecer, desde que ndo consintas. -
Porque s0 a vontade pode abrir a
porta do coragdo e introduzir nele
essas coisas execraveis.” (Sao
Josemaria, Caminho, 140); cfr. Ibidem,
258.

[5] “O décimo mandamento refere-se
a intenc¢do do coracao e resume,
junto com o nono, todos os preceitos
da Lei” (Catecismo, 2534).

[6] “Com a graca de Deus alcancara a
pureza de coracdo: pela virtude e
pelo dom da castidade, pois a
castidade permite amar com um
coracdo reto e indiviso; pela pureza
de intencgdo, que consiste em ter em
vista o fim verdadeiro do homem;
com uma atitude simples, o batizado
procura encontrar e realizar a
vontade de Deus em todas as coisas
(cfr. Rm 12, 2; Col 1, 10); pela pureza
do olhar, exterior e interior; pela
disciplina dos sentimentos e da



imaginacdo; pela recusa de toda
complacéncia nos pensamentos
impuros que tendem a desviar do
caminho dos mandamentos divinos:
“a vista desperta a paixdo dos
insensatos” (Sbh 15, 5); pela

oracao” (Catecismo, 2520).

[7] “Os olhos! Por eles entram na
alma muitas iniquidades. —Quantas
experiéncias como a de David!... —Se
guardardes a vista, tereis assegurado
a guarda de vosso coracdo” (Sao
Josemaria, Caminho, 183). “ Meu
Deus! Encontro graca e beleza em
tudo o que vejo: guardarei a vista em
todas as horas, por Amor” (Sdo
Josemaria, Forja, 415).

[8] Sdo Gregorio de Nisa, Orationes de
beatitudinibus, 6: PG 44, 1265A. Cfr.
Catecismo, 2548.




pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/tema-38-o0-
nono-e-o-decimo-mandamentos-do-
decalogo/ (16/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-38-o-nono-e-o-decimo-mandamentos-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-38-o-nono-e-o-decimo-mandamentos-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-38-o-nono-e-o-decimo-mandamentos-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-38-o-nono-e-o-decimo-mandamentos-do-decalogo/

	38. O nono e o décimo mandamentos do Decálogo

