
opusdei.org

38. O nono e o
décimo
mandamentos do
Decálogo

Estes dois mandamentos
ajudam a viver a santa pureza
(o nono) e o desprendimento
dos bens materiais (o décimo)
nos pensamentos e desejos.

08/02/2015

“Não cobiçarás a mulher do teu
próximo. Não cobiçarás sua casa,
nem seu campo, nem seu escravo,
nem sua escrava, nem seu boi, nem



seu jumento, nem nada do que lhe
pertence” (Dt 5, 21).

“Todo aquele que lançar um olhar de
cobiça para uma mulher já adulterou
com ela em seu coração” (Mt 5, 28).

1. Os pecados internos

Estes dois mandamentos referem-se
aos atos internos correspondentes
aos pecados contra o sexto e o sétimo
mandamentos, que a tradição moral
classifica dentro dos chamados
pecados internos. De modo positivo
ordenam viver a pureza (o nono) e o
desprendimento dos bens materiais
(o décimo) nos pensamentos e
desejos, segundo as palavras do
Senhor: “Bem-aventurados os puros
de coração, porque verão a Deus” e
“Bem-aventurados os pobres de
espírito, porque deles é o Reino dos
Céus” (Mt 5, 3.8).

A primeira questão à qual se deve
dar resposta é se faz sentido falar de



pecados internos; ou dito de outro
modo, por que se qualifica
negativamente um exercício da
inteligência e da vontade que não se
concreta em uma ação externa
reprovável?

A pergunta não é evidente, pois nas
listas de pecados que nos oferece o
Novo Testamento aparecem,
sobretudo, atos externos (adultério,
fornicação, homicídios, idolatria,
feitiçarias, litígios, iras, etc.). No
entanto nessas mesmas categorias
vemos citados também, como
pecados, certos atos internos
(invejas, má concupiscência,
avareza)[1].

Jesus mesmo explica que é do
coração do homem que procedem “os
maus pensamentos, os homicídios, os
adultérios, as impurezas, os furtos, os
falsos testemunhos, as calúnias” (Mt
15, 19). E no âmbito específico da
castidade, ensina “que todo aquele



que lançar um olhar de cobiça para
uma mulher já adulterou com ela em
seu coração” (Mt 5, 28). Destes textos
procede uma importante anotação
para a moral, pois fazem entender
como a fonte das ações humanas e
portanto da bondade ou maldade da
pessoa encontra-se nos desejos do
coração, naquilo que a pessoa “quer”
e elege. A maldade do homicídio, do
adultério, do roubo não está
principalmente na expressão física
da ação, ou em suas consequências
(que têm um papel importante), mas
na vontade (no coração) do
homicida, do adúltero, do ladrão, que
ao escolher essa determinada ação,
está querendo-a: está se
determinando em uma direção
contrária ao amor do próximo e,
portanto, também ao amor a Deus.

A vontade dirige-se sempre para um
bem, mas em algumas ocasiões trata-
se apenas de um bem aparente, algo
que na situação concreta não é



ordenado racionalmente ao bem da
pessoa como um todo. O ladrão quer
algo que considera um bem, mas o
fato de que esse objeto pertença a
outra pessoa torna impossível que
sua escolha (de ficar com o mesmo)
possa beneficiar sua pessoa, ou seja,
ajudá-lo a atingir a finalidade da sua
vida. Neste sentido, não é necessário
executar o ato exterior para
determinar a vontade em um sentido
positivo ou negativo. Quem decide
roubar um objeto, age mal, mesmo
que depois um imprevisto o impeça
de fazê-lo. Realizou um ato interno
voluntário contra a virtude da
justiça.

A bondade e a maldade da pessoa
acontecem na vontade e, portanto,
estritamente falando teria que
utilizar essas categorias para referir-
se aos desejos (queridos, aceitados),
não aos pensamentos. Ao falar da
inteligência utilizamos outras
categorias, como verdadeiro e falso.



Quando o nono mandamento proíbe
os “pensamentos impuros” não está
se referindo às imagens, ou ao
pensamento em si, mas ao
movimento da vontade que aceita a
eliminação desordenada que uma
verdadeira imagem (interna ou
externa) possa lhe provocar[2].

Os pecados internos podem ser
divididos em:

— “maus
pensamentos” (consentimento
involuntário): são a representação
imaginaria de um ato pecaminoso
sem desejo de realizá-lo. É pecado
mortal se tratar-se de matéria grave
e se busca ou se consente em sentir
prazer com ela;

—“mau desejo” (desiderium): desejo
interior e genérico de uma ação
pecaminosa com o qual a pessoa
sente prazer. Não coincide com a
intenção de realizá-lo (o que implica
sempre em um querer eficaz), ainda



que em não poucos casos se fizesse se
não existissem alguns motivos que
freiam a pessoa (como as
consequências da ação, a dificuldade
para realizá-la, etc.);

—“ gozo pecaminoso”: é a
complacência deliberada de uma má
ação já realizada por si ou por
outros. Renova o pecado na alma.

Os pecados internos, em si mesmos,
costumam ter menor gravidade que
os correspondentes pecados
externos, pois o ato externo
geralmente manifesta uma
voluntariedade mais intensa. No
entanto, de fato, são muito perigosos,
sobretudo para as pessoas que
buscam o relacionamento e a
amizade com Deus, já que:

— cometem-se com mais facilidade,
pois basta o consentimento da
vontade; e as tentações podem ser
mais frequentes;



— presta-se-lhes menos atenção, pois
às vezes por ignorância e às vezes
por certa cumplicidade com as
paixões, não se quer reconhecê-los
como pecados, pelo menos veniais, se
o consentimento foi imperfeito.

Os pecados internos podem
deformar a consciência, por
exemplo, quando se admite o pecado
venial interno de maneira habitual
ou com certa frequência, ainda que
se queira evitar o pecado mortal.
Esta deformação pode dar lugar a
manifestações de irritabilidade, a
faltas de caridade, a espírito crítico, a
resignar-se com ter frequentes
tentações sem lutar tenazmente
contra elas, etc.[3]; em alguns casos
pode levar inclusive a não querer
reconhecer os pecados internos,
cobrindo-os com razões sem razão,
que acabam confundindo, cada vez
mais, a consciência; como
consequência, facilmente cresce o
amor próprio, nascem inquietudes, a



humildade faz-se mais custosa a
humildade e a sincera contrição e
pode-se terminar em um estado de
tibieza. Na luta contra os pecados
internos, é muito importante não dar
lugar aos escrúpulos[4].

Para lutar contra os pecados
internos, ajudam-nos:

— a frequência na recepção dos
sacramentos, que nos dão ou
aumentam a graça, e nos curam das
nossas misérias quotidianas;

— a oração, a mortificação e o
trabalho, buscando sinceramente a
Deus;

— a humildade —que nos permite
reconhecer nossas misérias sem
desesperar por nossos erros—, e a
confiança em Deus, sabendo que está
sempre disposto a nos perdoar;

— o exercitarmo-nos na sinceridade
com Deus, conosco mesmo e na



direção espiritual, cuidando com
esmero o exame de consciência.

2. A purificação do coração

O nono e o décimo mandamentos
consideram os mecanismos íntimos
que estão à raiz dos pecados contra a
castidade e a justiça; e, em sentido
amplo, de qualquer pecado[5]. Em
sentido positivo, estes mandamentos
convidam a atuar com intenção reta,
com um coração puro. Por isto têm
uma grande importância, já que não
ficam na consideração externa das
ações, mas que consideram a fonte
da qual procedem as ditas ações.

Estes dinamismos internos são
fundamentais na vida moral cristã,
onde os dons do Espírito Santo, e as
virtudes infusas são modulados pelas
disposições da pessoa. Neste sentido,
as virtudes morais têm uma
importância particular, que são
propriamente disposições da vontade
e dos demais desejos para fazer o



bem. Tendo presente estes elementos
é possível desterrar uma verdadeira
caricatura da vida moral como luta
por evitar os pecados, descobrindo o
imenso panorama positivo de esforço
por crescer na virtude (por purificar
o coração) que tem a existência
humana, e em particular a do cristão.

Estes mandamentos referem-se mais
especificamente aos pecados
internos contra as virtudes da
castidade e da justiça, que estão bem
refletidos no texto da Sagrada
Escritura que fala de “três espécies
de cobiça ou concupiscência: a
concupiscência da carne, a
concupiscência dos olhos e a soberba
da vida (1 Jo 2,16)” (Catecismo, 2514).
O nono mandamento refere-se sobre
o domínio da concupiscência da
carne; e o décimo sobre a
concupiscência do bem alheio. Isto é,
proíbem deixar-se arrastar por essas
concupiscências, de modo consciente
e voluntário.



Estas tendências desordenadas ou
concupiscência consistem na “luta
que a “carne” sustenta contra o
“espírito”. “Provém da desobediência
do primeiro pecado” (Catecismo,
2515). Após o pecado original
ninguém está isento da
concupiscência, à exceção de Nosso
Senhor Jesus Cristo e da Santíssima
Virgem.

Ainda que a concupiscência em si
mesma não seja pecado, leva ao
pecado, e o produz quando não se
submete à razão iluminada pela fé,
com a ajuda da graça. Se esquece-se
que existe a concupiscência, é fácil
pensar que todas as tendências que
se experimentam “são naturais” e
que não há mau em se deixar levar
por elas. Muitos se dão conta de que
isto é falso ao considerar o que
sucede com o impulso à violência:
reconhecem que não há que se
deixar levar por este impulso, senão
dominá-lo, porque não é natural. No



entanto, quando se trata da pureza,
já não querem reconhecer o mesmo,
e dizem que não existe nada de mal
em deixar-se levar pelo estímulo
“natural”. O nono mandamento
ajuda-nos a compreender que isto
não é assim, porque a concupiscência
tem torcido a natureza, e o que se
experimenta como natural é,
frequentemente, consequência do
pecado e é preciso dominá-lo. O
mesmo se poderia dizer do desejo
imoderado de riquezas, ou cobiça, a
que se refere o décimo mandamento.

É importante conhecer esta
desordem causada em nós pelo
pecado original e por nossos pecados
pessoais, já que tal conhecimento:

— nos impulsiona a rezar: só Deus
nos perdoa o pecado original, que
deu origem à concupiscência; e, da
mesma forma, só com sua ajuda
conseguiremos vencer esta tendência
desordenada; a graça de Deus sana



nossa natureza das feridas do pecado
(além de elevá-la à ordem
sobrenatural);

— ensina-nos a amar tudo que foi
criado, pois tudo saiu bom das mãos
de Deus; são nossos desejos
desordenados que fazem com que se
faça mau uso dos bens criados.

3. O combate pela pureza

A pureza de coração significa ter um
modo santo de sentir. Com a ajuda de
Deus e o esforço pessoal chega-se a
ser a cada vez mais “limpos de
coração”: limpeza nos
“pensamentos” e nos desejos.

Ao que se refere ao nono
mandamento, o cristão consegue esta
pureza com a graça de Deus e através
da virtude e o dom da castidade, da
pureza de intenção, da pureza do
olhar e da oração[6].



A pureza do olhar não consiste em
recusar a contemplação de imagens
claramente inconvenientes, mas que
exige uma purificação do uso de
nossos sentidos externos, que nos
leve a olhar o mundo e as demais
pessoas com visão sobrenatural.
Trata-se de uma luta positiva que
permite ao homem descobrir a
verdadeira beleza de tudo que foi
criado, e de modo particular, a
beleza daqueles que foram
reproduzidos à imagem e
semelhança de Deus[7].

“A pureza exige o pudor. Este é parte
integrante da temperança. O pudor
preserva a intimidade da pessoa.
Consiste na recusa de mostrar aquilo
que deve ficar escondido. Está
ordenado à castidade, exprimindo
sua delicadeza. Orienta os olhares e
os gestos em conformidade com a
dignidade das pessoas e de sua
união” (Catecismo, 2521).



4. A pobreza do coração

“O desejo da verdadeira felicidade
liberta o homem do apego imoderado
aos bens deste mundo, (felicidade)
que se realizará na visão e na bem-
aventurança de Deus” (Catecismo,
2548). “A promessa de ver a Deus
supera toda felicidade. Na Escritura,
ver é possuir. Aquele que vê a Deus
obtém todos os bens que podemos
imaginar”[8].

Os bens materiais são bons como
meios, mas não são fins. Não podem
encher o coração do homem, que foi
feito para Deus e que não se sacia
com o bem-estar material.

“O décimo mandamento proíbe a
avareza e o desejo de uma
apropriação desmedida dos bens
terrenos; proíbe o desejo
desordenado nascido da paixão
imoderada das riquezas e de seu
poder. Proíbe ainda o desejo de
cometer uma injustiça pela qual se



prejudicaria o próximo em seus bens
temporais” (Catecismo, 2536).

O pecado é aversão a Deus e
conversão às criaturas; o apego aos
bens materiais alimenta
radicalmente esta conversão, e leva à
cegueira da mente, e ao
endurecimento do coração: “quem
possuir bens deste mundo e vir seu
irmão sofrer necessidade, mas lhe
fechar o seu coração, como pode
estar nele o amor de Deus?” (1 Jo
3,17). O desejo desordenado dos bens
materiais é contrário à vida cristã:
não se pode servir a Deus e às
riquezas (cfr. Mt 6, 24; Lc 16,13).

A exagerada importância que se
concede hoje ao bem-estar material
acima de muitos outros valores, não
é sinal de progresso humano; supõe
uma diminuição e envilecimento do
homem, cuja dignidade reside em ser
criatura espiritual chamada à vida



eterna como filho de Deus (cfr. Lc
12,19-20).

“O décimo mandamento exige banir
a inveja do coração
humano” (Catecismo, 2538). A inveja
é um pecado capital. “Designa a
tristeza sentida diante do bem do
outro” (Catecismo, 2539). Da inveja
podem derivar-se muitos outros
pecados: ódio, murmuração,
detração, desobediência, etc.

A inveja supõe uma rejeição da
caridade. Para lutar contra ela
devemos viver a virtude da
benevolência, que nos leva a desejar
o bem ao próximo como
manifestação do amor que lhes
temos. Ajuda-nos também nesta luta
a virtude da humildade, pois não
devemos esquecer que a inveja
provém muitas vezes do orgulho (cfr.
Catecismo, 2540).

Pablo Requena



Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica,
2514-2557.

Leituras recomendadas

São Josemaria, Homilia Porque verão
a Deus, em Amigos de Deus, 175-189;
Homilia Desprendimento, em Amigos
de Deus, 110-126.

[1] Cfr. Ga 5, 19-21; Rm 1, 29-31; Col 3,
5. S. Paulo depois de fazer um apelo a
abster-se da fornicação, escreve:
“que cada um de vós saiba possuir o
seu corpo santa e honestamente, sem
se deixar levar pelas paixões
desregradas, como os pagãos que não
conhecem a Deus



(...), pois Deus não nos chamou para
a impureza, mas para a santidade” (1
Ts 4, 3-7). Sublinha a importância dos
afetos, que são a origem das ações, e
faz ver a necessidade de sua
purificação para a santidade.

[2] Deste modo facilmente se
entenderá a diferença entre “sentir”
e “consentir”, referido a uma
determinada paixão ou movimento
da sensibilidade. Só quando se
consente com a vontade é que se
pode falar de pecado (se a matéria
era pecaminosa).

[3] “Vais chapinhando nas tentações,
pões-te em perigo, brincas com a
vista e com a imaginação, ficas
conversando sobre... estupidez. - E
depois te assustas por te assaltarem
dúvidas, escrúpulos, confusões,
tristeza e desalento. - Tens de admitir
que és pouco consequente” (São
Josemaria, Sulco, 132).



[4] “Não te preocupes, aconteça o que
acontecer, desde que não consintas. -
Porque só a vontade pode abrir a
porta do coração e introduzir nele
essas coisas execráveis.” (São
Josemaria, Caminho, 140); cfr. Ibidem,
258.

[5] “O décimo mandamento refere-se
à intenção do coração e resume,
junto com o nono, todos os preceitos
da Lei” (Catecismo, 2534).

[6] “Com a graça de Deus alcançará a
pureza de coração: pela virtude e
pelo dom da castidade, pois a
castidade permite amar com um
coração reto e indiviso; pela pureza
de intenção, que consiste em ter em
vista o fim verdadeiro do homem;
com uma atitude simples, o batizado
procura encontrar e realizar a
vontade de Deus em todas as coisas
(cfr. Rm 12, 2; Col 1, 10); pela pureza
do olhar, exterior e interior; pela
disciplina dos sentimentos e da



imaginação; pela recusa de toda
complacência nos pensamentos
impuros que tendem a desviar do
caminho dos mandamentos divinos:
“a vista desperta a paixão dos
insensatos” (Sb 15, 5); pela
oração” (Catecismo, 2520).

[7] “Os olhos! Por eles entram na
alma muitas iniquidades. —Quantas
experiências como a de David!... —Se
guardardes a vista, tereis assegurado
a guarda de vosso coração” (São
Josemaria, Caminho, 183). “ Meu
Deus! Encontro graça e beleza em
tudo o que vejo: guardarei a vista em
todas as horas, por Amor” (São
Josemaria, Forja, 415).

[8] São Gregório de Nisa, Orationes de
beatitudinibus, 6: PG 44, 1265A. Cfr. 
Catecismo, 2548.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-38-o-
nono-e-o-decimo-mandamentos-do-

decalogo/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-38-o-nono-e-o-decimo-mandamentos-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-38-o-nono-e-o-decimo-mandamentos-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-38-o-nono-e-o-decimo-mandamentos-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-38-o-nono-e-o-decimo-mandamentos-do-decalogo/

	38. O nono e o décimo mandamentos do Decálogo

