
opusdei.org

37. O oitavo
mandamento do
Decálogo

Com a graça de Cristo, o cristão
pode fazer com que sua vida
seja governada pela verdade.

07/02/2015

“O oitavo mandamento proíbe
falsear a verdade nas relações com
os outros. As ofensas à verdade
exprimem, por palavras ou atos, uma
recusa de abraçar a retidão
moral” (Catecismo, 2464).

1. Viver na verdade



“Todos os homens, de acordo com a
sua dignidade, por ser pessoas...
veem-se impelidos, pela sua própria
natureza, a buscar a verdade, e têm a
obrigação moral de fazê-lo,
sobretudo com respeito à verdade
religiosa. Estão obrigados a aderir à
verdade uma vez que a conheceram
e a ordenar toda a sua vida segundo
as suas exigências”[1].

A inclinação do homem para
conhecer a verdade e manifestá-la
por meio palavras e de obras foi
prejudicada pelo pecado, que feriu a
natureza com a ignorância do
intelecto e com a malícia da vontade.
Como consequência do pecado,
diminuiu o amor à verdade e os
homens enganam-se uns aos outros,
muitas vezes por egoísmo e por
interesse próprio. Com a graça de
Cristo, o cristão pode fazer com que a
sua vida seja governada pela
verdade.



A virtude que inclina a dizer sempre
a verdade chama-se veracidade,
sinceridade oufranqueza (cf. 
Catecismo, 2468). Três aspectos
fundamentais desta virtude:

— sinceridade consigo mesmo: é
reconhecer a verdade sobre a
própria conduta, externa e interna:
intenções, pensamentos, afetos etc.,
sem medo de “encarar toda a
verdade”, sem fechar os olhos à
realidade[2];

— sinceridade para com os outros: a
convivência humana seria
impossível se os homens não
tivessem confiança recíproca, isto é,
se não dissessem a verdade uns aos
outros ou se não se comportassem de
acordo com a verdade, respeitando
os contratos ou, mais em geral, os
pactos, a palavra dada (cf. Catecismo,
2469);

— sinceridade para com Deus: Deus
vê tudo, mas como somos seus filhos,



quer que manifestemos as coisas a
Ele. “Um filho de Deus trata o Senhor
como Pai. Não como quem presta um
obséquio servil, nem com uma
reverência protocolar, de mera
cortesia, mas com plena sinceridade
e confiança. Deus não se escandaliza
dos homens. Deus não se cansa com
as nossas infidelidades. Nosso Pai do
Céu perdoa qualquer ofensa quando
o filho volta de novo para Ele,
quando se arrepende e pede perdão.
Nosso Senhor é de tal modo Pai, que
prevê os nossos desejos de sermos
perdoados e a eles se antecipa,
abrindo-nos os braços com a sua
graça”[3].

A sinceridade no Sacramento da
Confissão e na direção espiritual são
meios de extraordinária eficácia para
crescermos em vida interior: em
simplicidade, em humildade e nas
outras virtudes[4]. A sinceridade é
essencial para perseverar no



seguimento de Cristo, porque Cristo é
a Verdade (cf. Jo 14, 6)[5].

2. Verdade e caridade

A Sagrada Escritura ensina que é
preciso dizer a verdade com caridade
(Ef 4, 15). A sinceridade, como todas
as virtudes, deve ser vivida por amor
e com amor (a Deus e aos homens):
com delicadeza e compreensão.

A correção fraterna: é a prática
evangélica (cfr. Mt 18,15) que
consiste em advertir aos outros de
uma falta cometida ou de um defeito,
para que o corrija. É uma grande
manifestação de amor à verdade e de
caridade. Algumas vezes pode ser um
dever grave.

A simplicidade no relacionamento
com os outros. Há simplicidade
quando a intenção se manifesta com
naturalidade na conduta. A
simplicidade surge do amor à
verdade e do desejo de que esta se



reflita fielmente nos nossos atos com
naturalidade, sem afetação: isto é o
que também se conhece como 
sinceridade de vida. Como as outras
virtudes morais, a simplicidade e a
sinceridade têm de ser governadas
pela prudência para serem
verdadeiras virtudes.

Sinceridade e humildade. A
sinceridade é caminho para crescer
em humildade (“caminhar na
verdade”, dizia Santa Teresa de
Jesus). A soberba, que tão facilmente
vê as faltas alheias — exagerando-as
ou até mesmo inventando-as —, não
percebe as próprias. O amor
desordenado pela própria excelência
sempre procura impedir que nos
vejamos tal como somos, com todas
as nossas misérias.

3. Dar testemunho da verdade

“O testemunho é um ato de justiça
que estabelece ou dá a conhecer a
verdade” (Catecismo, 2472). Os



cristãos têm o dever de dar
testemunho da Verdade, que é Cristo.
Portanto, devem ser testemunhas do
Evangelho, com clareza e coerência,
sem esconder a fé. O contrário – a
simulação – seria envergonhar-se de
Cristo, que disse: “Aquele, porém, que
me negar diante dos homens,
também eu o negarei diante de meu
Pai que está nos céus” (Mt 10, 33).

“O martírio é o supremo testemunho
prestado à verdade da fé; designa um
testemunho que vai até a morte. O
mártir dá testemunho de Cristo,
morto e ressuscitado, ao qual está
unido pela caridade” (Catecismo,
2473). Diante da alternativa de negar
a fé (por palavras ou por obras) ou
perder a vida terrena, o cristão deve
estar disposto a dar a vida: “Pois que
aproveitará ao homem ganhar o
mundo inteiro, se vier a perder a sua
vida?” (Mc 8, 36). Cristo foi
condenado à morte por dar
testemunho da verdade (cf. Mt 26,



63-66). Uma multidão de cristãos tem
sofrido o martírio por ter-se mantido
fiéis a Cristo, e “o sangue dos
mártires tem-se transformado em
semente de novos cristãos”[6].

“Se o martírio é o testemunho
culminante da verdade moral, ao
qual relativamente poucos são
chamados, existe, não obstante, um
testemunho de coerência que todos
os cristãos devem estar dispostos a
dar diariamente, até mesmo à custa
de sofrimentos e de grandes
sacrifícios. Com efeito, perante as
múltiplas dificuldades – que
inclusive nas circunstâncias mais
ordinárias pode exigir a fidelidade à
ordem moral até mesmo nas
circunstâncias mais comuns –, o
cristão, implorando a graça de Deus
com a sua oração, está chamado a
uma entrega por vezes heroica.
Sustenta-lhe a virtude da fortaleza,
que — como ensina São Gregório
Magno — lhe capacita a “amar as



dificuldades deste mundo com vistas
ao prêmio eterno” (Moralia in Job, 7,
21, 24)”[7].

4. As ofensas à verdade

“ ‘A mentira consiste em dizer o que é
falso com a intenção de
enganar’ (Santo Agostinho, De
mendacio, 4, 5). O Senhor denuncia
na mentira uma obra diabólica: ‘Vós
sois do diabo, vosso pai... nele não há
verdade; quando ele mente, fala do
que lhe é próprio, porque é
mentiroso e pai da mentira’ (Jo 8,
44)” (Catecismo, 2482).

“A gravidade da mentira se mede
segundo a natureza da verdade que
ela deforma, de acordo com as
circunstâncias, as intenções daquele
que a comete, os prejuízos sofridos
por aqueles que são suas
vítimas” (Catecismo, 2484). Pode ser
matéria de pecado mortal “quando
fere gravemente as virtudes da
justiça e a caridade” (ibidem). Falar



com ligeireza ou loquacidade (cf. Mt
12,36) pode levar facilmente à
mentira (apreciações inexatas ou
injustas, exageros, às vezes calúnias).

Falso testemunho e perjúrio: “Quando
emitida publicamente, uma
afirmação contrária à verdade
assume uma gravidade particular.
Diante de um tribunal, torna-se um
falso testemunho. Quando está sob
juramento, trata-se de
perjúrio” (Catecismo, 2476). Há
obrigação de consertar o dano.

“O respeito à reputação das pessoas
proíbe qualquer atitude e palavra
capazes de causar um prejuízo
injusto” (Catecismo, 2477). O direito à
honra e à boa fama – tanto o próprio
como o alheio – é um bem mais
precioso que as riquezas, e de grande
importância para a vida pessoal,
familiar e social. Pecados contra a
boa fama do próximo são:



– o juízo temerário: dá-se quando,
sem suficiente fundamento, se
admite como verdadeira uma
suposta culpa moral do próximo (por
exemplo, julgar que alguém agiu com
má intenção sem que isto fique
evidente). “Não julgueis, e não sereis
julgados; não condeneis, e não sereis
condenados” (Lc 6, 37) (cf. Catecismo,
2477);

– a difamação: é qualquer atentado
injusto contra a fama do próximo.
Pode ser de dois tipos: a detração ou 
maledicência (“falar mal”), que
consiste em revelar pecados ou
defeitos realmente existentes do
próximo sem uma razão
proporcionadamente grave (chama-
se murmuração quando se realiza
“pelas costas” do acusado); e a 
calúnia, que consiste em atribuir ao
próximo pecados ou defeitos falsos.
A calúnia traz consigo uma malícia
dupla: contra a veracidade e contra a
justiça (tanto mais grave quanto



maior for a calúnia e quanto mais for
difundida).

Atualmente, são frequentes essas
ofensas à verdade ou à boa fama nos
meios de comunicação. Também por
isto é preciso exercitar um sadio
espírito crítico ao receber notícias de
jornais, revistas, da TV etc. Uma
atitude ingênua ou “crédula” leva à
formação de juízos falsos[8].

Sempre que tenha havido difamação
(seja como detração ou como
calúnia), existe obrigação de
empregar os meios possíveis para
devolver ao próximo a boa fama que
injustamente se lhe prejudicou.

Deve-se evitar a cooperação nesses
pecados. Cooperam com a difamação,
embora em diferente grau: quem
ouve com gosto o difamador e se
compraz naquilo que ele diz; o
superior que não impede que se
murmure do seu subalterno e
qualquer pessoa que – mesmo que



tenha aversão pelo pecado da
detração –, por temor, negligência ou
vergonha, não corrige ou não rejeita
o difamador ou o caluniador; e quem
propala levianamente insinuações de
outras pessoas contra a fama de um
terceiro[9].

Também atenta contra a verdade
“qualquer palavra ou atitude que,
por bajulação, adulação ou 
complacência, encoraje e confirme o
outro na malícia de seus atos e na
perversidade de sua conduta. A
adulação é uma falta grave quando
cúmplice de vícios ou pecados
graves. O desejo de prestar serviço
ou a amizade não justificam uma
duplicidade da linguagem. A
adulação é um pecado venial quando
deseja somente ser agradável, evitar
um mal, remediar uma necessidade,
obter vantagens
legítimas” (Catecismo, 2480).

5. O respeito da intimidade



“O bem e a segurança do outro, o
respeito à vida privada, o bem
comum são razões suficientes para se
calar aquilo que não deve ser
conhecido ou para se usar uma
linguagem discreta. O dever de evitar
o escândalo impõe muitas vezes uma
estrita discrição. Ninguém é obrigado
a revelar a verdade a quem não tem
o direito de conhecê-la” (Catecismo,
2489). “O direito à comunicação da
verdade não é
incondicional” (Catecismo, 2488).

“O sigilo do sacramento da
Reconciliação é sagrado e não pode
ser traído sob nenhum pretexto. ‘O
sigilo sacramental é inviolável; por
isso, não é lícito ao confessor revelar
o penitente, com palavras ou de
qualquer outro modo, por nenhuma
causa’ (CIC, 983, §1)” (Catecismo,
2490).

Devem-se guardar os segredos
profissionais e, de modo geral, todos



os segredos naturais. Revelar estes
segredos é uma falta de respeito à
intimidade das pessoas, e pode vir a
ser um pecado contra a justiça.

Deve-se guardar a justa reserva com
relação à vida privada das pessoas. A
ingerência na vida privada de
pessoas comprometidas com uma
atividade política ou pública, para
divulgar através dos meios de
informação, é condenável na medida
em que atenta contra a sua
intimidade e a sua liberdade (cf. 
Catecismo, 2492).

Os meios de comunicação social
exercem uma influência
determinante na opinião pública. São
um campo importantíssimo de
apostolado para a defesa da verdade
e para a cristianização da sociedade.

Juan Ramón Areitio

Bibliografia básica



Catecismo da Igreja Católica,
2464-2499.

Leituras recomendadas

São Josemaria, Homilia “O respeito
cristão pela pessoa e pela sua
liberdade”, em É Cristo que passa, nn.
67-72.

T. Trigo, “El bien de la verdad”, em A.
Sarmiento – T. Trigo – E. Molina, 
Moral de la persona, EUNSA,
Pamplona, 2006, Quinta Parte, pp.
302-391.

[1] Concilio Vaticano II, Declar. 
Dignitatis humanae, 2. Cf. Catecismo,
2467.

[2] Cf. São Josemaria, Caminho, nn.
33 e 34; Sulco, n. 148: “sinceridade
selvagem” no exame de consciência.



[3] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 64.

[4] Cf. São Josemaria, Forja, nn.
126-128.

“A sinceridade é indispensável para
progredir na união com Deus.

- Se dentro de ti, meu filho, há um
“sapo”, solta-o! Diz primeiro, como te
aconselho sempre, o que não
quererias que se soubesse. Depois
que se soltou o “sapo” na Confissão,
que bem se está!” (Forja, n. 193).

[5] “Sinceridade: com Deus, com o
Diretor, com os teus irmãos os
homens. - Assim estou certo da tua
perseverança” (São Josemaria, Sulco,
n. 325).

[6] “Martyrum sanguis est semen
christianorum” (Tertuliano, 
Apologeticus, 50. Cf. São Justino, 
Dialogus cum Tryphone, 110: PG
6,729).



[7] João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-93, 93. Cf. São
Josemaria, Caminho, n. 204.

[8] “Os meios de comunicação social
(especialmente a mídia) podem gerar
certa passividade entre os usuários,
tornando-os consumidores pouco
criteriosos a respeito das mensagens
e dos espetáculos. Os usuários hão de
se impor moderação e disciplina
quanto à mídia. Hão de formar em si
uma consciência esclarecida e
correta, para resistir mais facilmente
às influências menos
honestas” (Catecismo, 2496).

Os profissionais da opinião pública
têm a obrigação, ao difundir a
informação, “de servir à verdade e
não ofender a caridade. Hão de se
esforçar por respeitar (...) a natureza
dos fatos e os limites do juízo crítico
a respeito das pessoas. Devem evitar
ceder à difamação” (Catecismo,
2497).



[9] Cf. São Josemaria, Caminho, n. 49.
A murmuração é, em particular,
inimigo nefasto da unidade no
apostolado: “é crosta que suja e
atrapalha o apostolado. - Vai contra a
caridade, tira forças, rouba a paz e
faz perder a união com Deus” (São
Josemaria, n. Caminho, 445. Cf. 
ibidem, n. 453).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-37-o-
oitavo-mandamento-do-decalogo/

(22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-37-o-oitavo-mandamento-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-37-o-oitavo-mandamento-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-37-o-oitavo-mandamento-do-decalogo/

	37. O oitavo mandamento do Decálogo

