
opusdei.org

36. O sétimo
mandamento do
decálogo

O sétimo mandamento proíbe
tomar ou reter o que é do
próximo injustamente e
prejudicar o próximo em suas
posses.

06/02/2015

“O sétimo mandamento proíbe tomar
ou reter injustamente os bens do
próximo ou lesá-lo, de qualquer
modo, nos mesmos bens. Prescreve a
justiça e a caridade na gestão dos



bens terrestres e dos frutos do
trabalho dos homens. Exige, em vista
ao bem comum, o respeito à
destinação universal dos bens e ao
direito de propriedade privada. A
vida cristã procura ordenar para
Deus e para a caridade fraterna os
bens deste mundo” (Catecismo,
2401).

1. O destino universal e a
propriedade privada dos bens

“No começo, Deus confiou a terra e
seus recursos à administração
comum da humanidade, para que
cuidasse dela, a dominasse por seu
trabalho e dela desfrutasse (cfr. Gn 1,
26-29). Os bens da criação são
destinados a todo o gênero
humano” (Catecismo, 2402).

No entanto, “a apropriação de bens é
legítima para garantir a liberdade e a
dignidade das pessoas, para ajudar
cada um a prover suas necessidades



fundamentais e as daqueles de quem
está encarregado” (ibidem).

“O direito à propriedade privada,
adquirida ou recebida de modo justo,
não abole a doação original da terra
ao conjunto da humanidade. A
destinação universal dos bens
continua primordial[1], mesmo se a
promoção do bem comum exige o
respeito pela propriedade privada,
pelo respectivo direito e
exercício” (Catecismo, 2403). O
respeito do direito à propriedade
privada é importante para o
desenvolvimento ordenado da vida
social.

«“Usando aqueles bens, o homem
que possui legitimamente as coisas
materiais não as deve ter só como
próprias dele, mas também como
comuns, no sentido de que elas
possam ser úteis não somente a ele,
mas também aos outros” (Concilio
Vaticano II, Const. Gaudium et spes,



69, 1). A propriedade de um bem faz
de seu detentor um administrador da
Providência, para fazê-los frutificar e
para repartir os benefícios dessa
administração a outros, a seus
parentes, em primeiro
lugar» (Catecismo, 2404).

O socialismo marxista e, em
particular, o comunismo, ao
pretender, entre outras coisas, a
subordinação absoluta do indivíduo
à sociedade, nega o direito da pessoa
à propriedade privada dos bens de
produção (aqueles que servem para
produzir outros bens, como a terra,
certas indústrias, etc.), afirmado que
só o Estado pode possuir esses bens,
como condição para instaurar uma
sociedade sem classes[2].

“A Igreja tem rejeitado as ideologias
totalitárias e atéias associadas, nos
tempos modernos, ao “comunismo"
ou ao “socialismo”. Além disso, na
prática do “capitalismo", ela recusou



o individualismo e o primado
absoluto da lei do mercado sobre o
trabalho humano” (Catecismo, 2425)
[3].

2. O uso dos bens: temperança,
justiça e solidariedade

“Em matéria econômica, o respeito à
dignidade humana exige a prática da
virtude da temperança, para
moderar o apego aos bens deste
mundo; da virtude da justiça, para
preservar os direitos do próximo e
lhe dar o que lhe é devido; e da
solidariedade” (Catecismo, 2407).

Parte da temperança é a virtude da
pobreza, que não consiste em não
ter, mas em estar desprendido dos
bens materiais, em contentar –se
com o que basta para viver sóbria e
moderadamente[4], e em administrar
os bens para servir aos demais.
Nosso Senhor deu-nos exemplo de
pobreza e desprendimento desde sua
vinda ao mundo até sua morte (cfr. 2



Co 8, 9). Ensinou também o dano que
pode causar o apego às riquezas: “É
difícil para um rico entrar no Reino
dos Céus” (Mt 19, 23).

A justiça, como virtude moral,
consiste no hábito mediante o qual se
dá com vontade constante e firme a
cada um o que lhe é devido. A justiça
entre pessoas singulares chama-se
comutativa (por exemplo, o ato de
pagar uma dívida); a justiça
distributiva “regula o que a
comunidade deve aos cidadãos
proporcionalmente às suas
contribuições e às suas
necessidades” (Catecismo, 2411)[5]; e
a justiça legal é a do cidadão para
com a comunidade (por exemplo,
pagar os impostos justos).

A virtude da solidariedade é “a
determinação firme e perseverante
de empenhar-se a favor do bem
comum: isto é, do bem de todos e da
cada um, porque todos somos



verdadeiramente responsáveis por
todos[6]”. “A solidariedade é uma
virtude eminentemente cristã que
pratica a partilha dos bens
espirituais mais ainda que dos
materiais” (Catecismo, 1948).

3. O respeito aos bens alheios

O sétimo mandamento proíbe tomar
ou reter injustamente o alheio, ou
causar algum dano injusto ao
próximo em seus bens materiais.
Comete-se furto ou roubo quando se
tomam ocultamente os bens do
próximo. O assalto é o apoderar-se
violentamente das coisas alheias. A
fraude é o furto que se leva a cabo
enganando ao próximo com
armadilhas, documentos falsos, etc.,
ou retendo o justo salário. A usura
consiste em reclamar maior interesse
do lícito pela quantidade prestada
(geralmente, aproveitando-se de uma
situação de necessidade material do
próximo).



“São também moralmente ilícitos a
especulação, pela qual se faz variar
artificialmente a avaliação dos bens,
visando levar vantagem em
detrimento do outro; a corrupção,
pela qual se “compra” o julgamento
daqueles que devem tomar decisões
de acordo com o direito [p. ex, o
suborno de um empregado público
ou privado]; a apropriação e o uso
privados dos bens sociais de uma
empresa; os trabalhos malfeitos, a
fraude fiscal, a falsificação de
cheques e faturas, os gastos
excessivos, o desperdício. Infligir
voluntariamente um prejuízo aos
proprietários privados ou públicos é
contrário à lei moral e exige
reparação” (Catecismo, 2409).

“Os contratos estão sujeitos à justiça
comutativa, que regula as trocas
entre as pessoas e entre as
instituições no pleno respeito aos
seus direitos. A justiça comutativa
obriga estritamente; exige a



salvaguarda dos direitos de
propriedade, o pagamento das
dívidas e o cumprimento de
obrigações livremente
contraída” (Catecismo, 2411). “Os
contratos [devem ser] rigorosamente
observados, na medida em que o
compromisso assumido for
moralmente justo” (Catecismo, 2410).

A obrigação de reparar: quem
cometeu uma injustiça deve
consertar o dano causado, na medida
em que isto seja possível. A
restituição do roubado – ou pelo
menos o desejo e propósito de
restituir - é necessário para receber a
absolvição sacramental. O dever de
restituir obriga com urgência: a
demora culpável agrava o dano ao
credor e a culpa do devedor. Exime
do dever de restituição a
impossibilidade física ou moral,
enquanto dure. A obrigação pode
extinguir-se, por exemplo, ao ser



perdoada a dívida por parte do
credor[7].

4. A doutrina social da Igreja

A Igreja, “quando cumpre sua missão
de anunciar o Evangelho,
testemunha ao homem, em nome de
Cristo, sua dignidade própria e sua
vocação à comunhão de pessoas,
ensina-lhe as exigências da justiça e
da paz, de acordo com a sabedoria
divina” (Catecismo, 2419). O conjunto
destes ensinamentos sobre princípios
que devem regular a vida social
chama-se Doutrina social e faz parte
da doutrina moral católica[8].

Alguns ensinamentos fundamentais
da Doutrina social da Igreja são: 1) a
dignidade transcendente da pessoa
humana e a inviolabilidade de seus
direitos; 2) o reconhecimento da
família como célula básica da
sociedade fundada no verdadeiro
matrimônio indissolúvel, e a
necessidade de protegê-la e fomentá-



la através das leis sobre o
matrimônio, a educação e a moral
pública; 3) os ensinamentos a
respeito do bem comum e da função
do Estado.

A missão da Hierarquia da Igreja é
de ordem diversa a da missão da
autoridade política. A finalidade da
Igreja é sobrenatural e sua missão é
conduzir os homens à salvação. Por
isso, quando o Magistério se refere a
aspectos temporais do bem comum, o
faz assim como devem ordenar-se ao
Bem supremo, nosso fim último. A
Igreja expressa um julgamento
moral, em matéria econômica e
social, “quando o exigem os direitos
fundamentais da pessoa ou a
salvação das almas”[9].

É importante sublinhar que “não
cabe aos pastores da Igreja intervir
diretamente na construção política e
na organização da vida social. Essa
tarefa faz parte da vocação dos fiéis



leigos, que agem por própria
iniciativa com seus
concidadãos” (Catecismo, 2442)[10].

5. Atividade econômica e justiça
social

“O trabalho humano procede
imediatamente das pessoas criadas à
imagem de Deus e chamadas a
prolongar, ajudando-se mutuamente,
a obra da criação, dominando a terra
(cfr. Gn 1, 28; Concilio Vaticano II,
Const. Gaudium et spes, 34; João
Paulo II, Enc. Centessimus annus, 31).
O trabalho é, pois, um dever: “Quem
não quer trabalhar também não há
de comer” (2 Ts 3, 10; cfr. 1 Ts 4, 11).
O trabalho honra os dons do Criador
e os talentos recebidos. Também
pode ser redentor” (Catecismo, 2427).
Realizando o trabalho em união com
Cristo, o homem faz-se colaborador
do Filho de Deus em sua obra
redentora. O trabalho é meio de
santificação das pessoas e das



realidades terrenas, informando-lhes
o Espírito de Cristo (cfr. Ibidem)[11].

No exercício de seu trabalho, “cada
um tem o direito de iniciativa
econômica, cada um usará
legitimamente de seus talentos para
contribuir para uma abundância que
seja de proveito para todos e para
colher os justos frutos de seus
esforços. Cuidará de seguir as
prescrições emanadas das
autoridades legitimas, tendo em vista
o bem comum (cfr. João Paulo II, Enc.
Centessimus annus,1-5-1991, 32;
34)” (Catecismo, 2429)[12].

A responsabilidade do Estado: “A
atividade econômica, em particular a
economia de mercado, não pode se
desenvolver no meio de um vazio
institucional, jurídico e político. Pelo
contrário supõe segurança sobre as
garantias da liberdade individual e a
propriedade, além de um sistema
monetário estável e serviços públicos



eficientes. A primeira incumbência
do Estado é, pois, a de garantir essa
segurança, de maneira que quem
trabalha e produz possa gozar dos
frutos de seu trabalho e, por isso,
sinta-se estimulado em realizá-lo
eficiente e honestamente”[13].

Os empresários “têm o dever de
considerar o bem das pessoas e não
apenas aumento dos lucros.
Entretanto, estes são necessários,
pois permitem realizar os
investimentos que garantem o futuro
das empresas, garantindo o
emprego” (Catecismo, 2432). A eles
“cabe ante à sociedade a
responsabilidade econômica e
ecológica de suas operações”[14].

“O acesso ao trabalho e à profissão
deve estar aberto a todos, sem
discriminação injusta: homens e
mulheres, sãos e excepcionais ou
deficientes, autóctones e migrantes
(cfr. João Paulo II, Enc. Laborem



exercens, 14-11-1981, 19; 22-23). Em
função das circunstâncias, também a
sociedade deve ajudar os cidadãos a
conseguir um trabalho e um
emprego (cfr. Juan Pablo II, Enc.
Centessimus annus, 48)”(Catecismo,
2433). “O salário justo é o fruto
legítimo do trabalho. Recusá-lo ou
retê-lo pode constituir uma grave
injustiça” (Catecismo, 2434)[15].

A justiça social. Esta expressão
começou a ser usada no século XX,
para referir-se à dimensão universal
que adquiriram os problemas de
justiça.“A sociedade garante a justiça
social quando realiza as condições
que permitem às associações e a cada
membro seu obter o que lhes é
devido conforme sua natureza e sua
vocação” (Catecismo, 1928).

Justiça e solidariedade entre as
nações. “As nações ricas têm uma
responsabilidade moral grave para
com aquelas que não podem garantir



sozinhas os próprios meios de seu
desenvolvimento ou foram
impedidas de fazê-lo por trágicos
acontecimentos históricos. E um
dever de solidariedade e caridade; é
igualmente uma obrigação de justiça,
se o bem-estar das nações ricas
provém de recursos naturais não
foram equitativamente
pagos” (Catecismo, 2439).

“A ajuda direta representa uma
resposta apropriada a necessidades
imediatas, extraordinárias, causadas
por catástrofes naturais, epidemias
etc., mas não basta para reparar os
graves prejuízos que resultam de
situações de miséria nem para
prover permanentemente às
necessidades” (Catecismo, 2440).

É necessário também reformar as
instituições econômicas e financeiras
internacionais para que promovam e
incrementem relações equitativas
com países menos desenvolvidos (cfr.



ibidem; Juan Pablo II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 30-12-1987, 16).

6. Justiça e caridade

A caridade –forma virtutum, forma
de todas as virtudes–, que é de nível
superior à justiça, não consiste
apenas ou principalmente em dar
mais do que se deve em estrito
direito. Consiste, sobretudo, em dar-
se a si mesmo – pois isto é amor–, e
deve acompanhar sempre à justiça,
vivificando-a a partir do interior.
Esta união entre justiça e caridade
manifesta-se, por exemplo, em dar o
que se deve com alegria, em se
preocupar não só com os direitos da
outra pessoa, mas também com suas
necessidades e, em geral, em praticar
a justiça com delicadeza e
entendimento[16].

A justiça deve estar sempre
informada pela caridade. Não se
pode tratar de resolver os problemas
da convivência humana



simplesmente com uma justiça
entendida como um pretenso
adequado funcionar, anônimo, das
estruturas sociais: “Ao resolveres os
assuntos, procura nunca exagerar a
justiça ao ponto de esqueceres a
caridade”(São Josemaria, Sulco, 973).

A justiça e a caridade devem ser
vividas especialmente em atenção às
pessoas necessitadas (pobres,
doentes, etc.). Nunca se poderá
atingir uma situação social em que
seja supérflua a atenção pessoal às
necessidades materiais e espirituais
do próximo. O exercício das obras de
misericórdia, materiais e espirituais,
será sempre necessário (cfr.
Catecismo, 2447).

“O amor - caridade - sempre será
necessário, inclusive na sociedade
mais justa. Não há ordem estatal, por
justo que seja, que se faça supérfluo
o serviço do amor. Quem tenta
desentender-se com o amor dispõe-se



a desentender-se com o homem
enquanto homem. Sempre haverá
sofrimento que necessite de consolo
e ajuda. Sempre haverá solidão.
Sempre existirão também situações
de necessidade material nas quais é
indispensável uma ajuda que
demonstre amor concreto ao
próximo. O Estado que quer prover a
tudo, que absorve tudo em si mesmo,
converte-se definitivamente em uma
instância burocrática que não pode
assegurar o que for mais essencial
para o homem afligido - qualquer ser
humano - precisa de: uma íntima
atenção pessoal”[17].

A miséria humana atrai a compaixão
de Cristo Salvador, que a quis
carregar sobre si e identificar-se com
os irmãos mais pequeninos” (Mt 25,
40). Por isso, também aqueles que
sofrem a miséria são objeto de um
amor de preferência por parte da
Igreja, que, desde suas origens não
tem cessado de trabalhar para aliviá-



los e defendê-los (cfr. Catecismo,
2448).

Pau Agulles

Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica,
2401-2463.

Leituras recomendadas

São Josemaria, Homilia Viver face a
Deus e face aos homens, em Amigos
de Deus, 154-174.

[1] Este fato cobra especial
relevância moral nos casos em que,
por grave perigo, deve-se recorrer
aos bens alheios de primeira
necessidade.

[2] No século XX viu-se as
consequências nefastas de tal



concepção, inclusive no plano
econômico e social.

[3] Cfr. João Paulo II, Enc.
Centessimus annus, 1-5-1991, 10; 13;
44.

“A regulamentação da economia
exclusivamente por meio
planejamento centralizado perverte
na base os vínculos sociais; sua
regulamentação unicamente pela lei
do mercado vai contra a justiça
social, “pois há muitas necessidades
humanas que não podem ser
atendidas pelo mercado” (João Paulo
II, Enc. Centessimus annus, 34). É
preciso preconizar uma
regulamentação racional do mercado
e das iniciativas econômicas, de
acordo com uma justa hierarquia de
valores e em vista do bem
comum” (Catecismo, 2425).

[4] Cfr. São Josemaria, Caminho, 631.



[5] A justiça distributiva incentiva a
quem governa a sociedade a
distribuir o bem comum, a atribuir
uma honra ou uma tarefa a quem o
merece, sem ceder a favoritismos.

[6] João Paulo II, Enc. Sollicitudo rei
socialis, 30-11I-1987, 38.

[7] “Aqueles que, de maneira direta
ou indireta, se apossaram de um bem
alheio têm obrigação de o restituir ou
de devolver o equivalente em
natureza ou em espécie, se a coisa
desapareceu, bem como os frutos e
lucros que seu proprietário
legitimamente teria auferido. São
igualmente obrigados a restituir,
proporcionalmente à sua
responsabilidade e ao benefício
auferido, todos os que participaram
de alguma maneira do roubo, ou
tiraram proveito dele com
conhecimento de causa, como, por
exemplo, os mandantes, os que



ajudaram ou encobriram o
roubo” (Catecismo, 2412).

No caso de que não se consiga
encontrar o proprietário de um bem,
o possuidor de boa fé pode mantê-lo
em seu poder; o possuidor de má fé –
p. ex, porque o roubou - deve
destiná-lo aos pobres ou a obras de
beneficência.

[8] Cfr. João Paulo II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 41.

[9] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 76; cfr. Catecismo,
2420.

[10] “A ação social pode implicar
uma pluralidade de caminhos
concretos. Terá sempre em vista o
bem comum e se conformará com a
mensagem evangélica e com a
doutrina da Igreja. Cabe aos fiéis
leigos “animar as realidades
temporais com um zelo cristão e
comportar-se como artesãos da paz e



da justiça”(João Paulo II, Enc.
Sollicitudo rei socialis,
47)” (Catecismo, 2442). Cfr. também
João Paulo II, Enc. Sollicitudo rei
socialis, 42.

“O sacerdote deve pregar (…) quais
são as virtudes cristãs — todas —, e
quais as exigências e manifestações
concretas que hão de ter essas
virtudes nas diversas circunstâncias
da vida dos homens a que ele dirige
seu ministério. Como também deve
ensinar a respeitar e estimar a
dignidade e a liberdade da pessoa
humana que Deus criou, e a peculiar
dignidade sobrenatural que o cristão
recebe com o batismo.

Nenhum sacerdote que cumpra este
seu dever ministerial poderá ser
acusado — a não ser por ignorância
ou má fé — de meter-se em política.
Nem sequer se poderá dizer que, ao
expor esses ensinamentos, interfere
na tarefa apostólica, que



corresponde aos leigos, de ordenar
cristãmente as estruturas e as
atividades temporais” (São
Josemaria, Entrevistas, 5).

[11] “As tarefas profissionais - o
trabalho do lar também é uma
profissão de primeira grandeza - são
testemunho da dignidade da criatura
humana; ocasião de
desenvolvimento da própria
personalidade; vínculo de união com
os outros; fonte de recursos; meio de
contribuir para a melhoria da
sociedade em que vivemos e de
fomentar o progresso da
humanidade inteira...

- Para um cristão, estas perspectivas
alargam-se e ampliam-se ainda mais,
porque o trabalho - assumido por
Cristo como realidade redimida e
redentora - se converte em meio e
caminho de santidade, em tarefa
concreta santificável e
santificadora” (São Josemaria, Forja,



702). Cfr. São Josemaria, É Cristo que
passa, 53.

[12] “Tens de observar todos os teus
deveres cívicos, sem te quereres
subtrair ao cumprimento de
nenhuma obrigação; e exercer todos
os teus direitos, em bem da
coletividade, sem excetuar
imprudentemente nenhum.

- Também aí deves dar testemunho
cristão” (São Josemaria, Forja, 697).

[13] João Paulo II, Enc. Centessimus
annus, 48. Cfr. Catecismo, 2431.

“Outra incumbência do Estado é a de
vigiar e encaminhar o exercício dos
direitos humanos para o setor
econômico; mas neste campo a
primeira responsabilidade não é do
Estado, mas de cada pessoa e dos
diversos grupos e associações em que
se articula a sociedade” (ibidem).

[14] Ibidem, 37.



[15] «“Levando-se em consideração
as funções e a produtividade, a
situação da empresa e o bem comum,
a remuneração do trabalho deve
garantir ao homem e a seus
familiares os recursos necessários a
uma vida digna no plano material,
social, cultural e espiritual” (Concilio
Vaticano II, Const. Gaudium et spes,
67, 2)» (Catecismo, 2434).

[16] “Para chegarmos da justiça
estrita à abundância de caridade,
temos todo um trajeto a percorrer. E
não são muitos os que perseveram
até o fim. Alguns se conformam com
aproximar-se dos umbrais:
prescindem da justiça e limitam-se a
um pouco de beneficência, que
qualificam como caridade, sem
perceber que isso é apenas uma
parte pequena do que estão
obrigados a fazer. E mostram-se
muito satisfeitos de si mesmos, como
o fariseu que pensava ter preenchido
a medida da lei porque jejuava dois



dias por semana e pagava o dízimo
de tudo o que possuía (cfr. Lc 18,
12)” (São Josemaria, Amigos de Deus,
172). Cfr. ibidem, 83; São Josemaria,
Forja, 502.

[17] Bento XVI, Enc. Deus caritas est,
25-12-2005, 28.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-36-o-
setimo-mandamento-do-decalogo/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-36-o-setimo-mandamento-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-36-o-setimo-mandamento-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-36-o-setimo-mandamento-do-decalogo/

	36. O sétimo mandamento do decálogo

