opusdei.org

36. O sétimo
mandamento do
decalogo

O sétimo mandamento proibe
tomar ou reter o que € do
proximo injustamente e
prejudicar o proximo em suas
posses.

06/02/2015

“O sétimo mandamento proibe tomar
ou reter injustamente os bens do
proximo ou lesa-lo, de qualquer
modo, nos mesmos bens. Prescreve a
justica e a caridade na gestdo dos



bens terrestres e dos frutos do
trabalho dos homens. Exige, em vista
ao bem comum, o respeito a
destinacdo universal dos bens e ao
direito de propriedade privada. A
vida cristd procura ordenar para
Deus e para a caridade fraterna os
bens deste mundo” (Catecismo,
2401).

1. O destino universal e a
propriedade privada dos bens

“No comeco, Deus confiou a terra e
seus recursos a administracao
comum da humanidade, para que
cuidasse dela, a dominasse por seu
trabalho e dela desfrutasse (cfr. Gn 1,
26-29). Os bens da criacao sao
destinados a todo o género

humano” (Catecismo, 2402).

No entanto, “a apropriacao de bens é
legitima para garantir a liberdade e a
dignidade das pessoas, para ajudar
cada um a prover suas necessidades



fundamentais e as daqueles de quem
esta encarregado” (ibidem).

“0O direito a propriedade privada,
adquirida ou recebida de modo justo,
ndo abole a doacdo original da terra
ao conjunto da humanidade. A
destinacdo universal dos bens
continua primordial[1], mesmo se a
promoc¢do do bem comum exige o
respeito pela propriedade privada,
pelo respectivo direito e

exercicio” (Catecismo, 2403). O
respeito do direito a propriedade
privada é importante para o
desenvolvimento ordenado da vida
social.

«“Usando aqueles bens, o homem
que possui legitimamente as coisas
materiais ndo as deve ter s6 como
proprias dele, mas também como
comuns, no sentido de que elas
possam ser Uteis ndo somente a ele,
mas também aos outros” (Concilio
Vaticano II, Const. Gaudium et spes,



69, 1). A propriedade de um bem faz
de seu detentor um administrador da
Providéncia, para fazé-los frutificar e
para repartir os beneficios dessa
administracdo a outros, a seus
parentes, em primeiro

lugar» (Catecismo, 2404).

O socialismo marxista e, em
particular, o comunismo, ao
pretender, entre outras coisas, a
subordinacdo absoluta do individuo
a sociedade, nega o direito da pessoa
a propriedade privada dos bens de
producdo (aqueles que servem para
produzir outros bens, como a terra,
certas industrias, etc.), afirmado que
s o Estado pode possuir esses bens,
como condicdo para instaurar uma
sociedade sem classes[2].

“A Igreja tem rejeitado as ideologias
totalitarias e atéias associadas, nos
tempos modernos, ao “comunismo”
ou ao “socialismo”. Além disso, na
pratica do “capitalismo”, ela recusou



0 individualismo e o primado
absoluto da lei do mercado sobre o
trabalho humano” (Catecismo, 2425)

[3].

2. O uso dos bens: temperanga,
justica e solidariedade

“Em matéria econémica, o respeito a
dignidade humana exige a pratica da
virtude da temperanca, para
moderar o apego aos bens deste
mundo; da virtude da justica, para
preservar os direitos do proximo e
lhe dar o que lhe é devido; e da
solidariedade” (Catecismo, 2407).

Parte da temperanca € a virtude da
pobreza, que ndo consiste em nao
ter, mas em estar desprendido dos
bens materiais, em contentar —se

com o que basta para viver sobria e
moderadamente[4], e em administrar
0s bens para servir aos demais.
Nosso Senhor deu-nos exemplo de
pobreza e desprendimento desde sua
vinda ao mundo até sua morte (cfr. 2



Co 8, 9). Ensinou também o dano que
pode causar o apego as riquezas: “E
dificil para um rico entrar no Reino
dos Céus” (Mt 19, 23).

A justica, como virtude moral,
consiste no habito mediante o qual se
da com vontade constante e firme a
cada um o que lhe é devido. A justica
entre pessoas singulares chama-se
comutativa (por exemplo, o ato de
pagar uma divida); a justica
distributiva “regula o que a
comunidade deve aos cidadaos
proporcionalmente as suas
contribuicdes e as suas
necessidades” (Catecismo, 2411)[5]; e
a justica legal é a do cidaddo para
com a comunidade (por exemplo,
pagar os impostos justos).

A virtude da solidariedade é “a
determinacdo firme e perseverante
de empenhar-se a favor do bem
comum: isto é, do bem de todos e da
cada um, porque todos somos



verdadeiramente responsaveis por
todos[6]”. “A solidariedade é uma
virtude eminentemente crista que
pratica a partilha dos bens
espirituais mais ainda que dos
materiais” (Catecismo, 1948).

3. O respeito aos bens alheios

O sétimo mandamento proibe tomar
ou reter injustamente o alheio, ou
causar algum dano injusto ao
proximo em seus bens materiais.
Comete-se furto ou roubo quando se
tomam ocultamente os bens do
proximo. O assalto é o apoderar-se
violentamente das coisas alheias. A
fraude é o furto que se leva a cabo
enganando ao proximo com
armadilhas, documentos falsos, etc.,
ou retendo o justo salario. A usura
consiste em reclamar maior interesse
do licito pela quantidade prestada
(geralmente, aproveitando-se de uma
situacdo de necessidade material do
proximo).



“Sdo também moralmente ilicitos a
especulacdo, pela qual se faz variar
artificialmente a avaliacao dos bens,
visando levar vantagem em
detrimento do outro; a corrupcao,
pela qual se “compra” o julgamento
daqueles que devem tomar decisdes
de acordo com o direito [p. ex, o
suborno de um empregado publico
ou privado]; a apropriacdo e o uso
privados dos bens sociais de uma
empresa; os trabalhos malfeitos, a
fraude fiscal, a falsificacdo de
cheques e faturas, os gastos
excessivos, o desperdicio. Infligir
voluntariamente um prejuizo aos
proprietarios privados ou publicos é
contrario a lei moral e exige
reparacdo” (Catecismo, 2409).

“Os contratos estdo sujeitos a justica
comutativa, que regula as trocas
entre as pessoas e entre as
instituicGes no pleno respeito aos
seus direitos. A justica comutativa
obriga estritamente; exige a



salvaguarda dos direitos de
propriedade, o pagamento das
dividas e o cumprimento de
obrigacdes livremente

contraida” (Catecismo, 2411). “Os
contratos [devem ser] rigorosamente
observados, na medida em que o
compromisso assumido for
moralmente justo” (Catecismo, 2410).

A obrigacdo de reparar: quem
cometeu uma injustica deve
consertar o dano causado, na medida
em que isto seja possivel. A
restituicdo do roubado - ou pelo
menos o desejo e proposito de
restituir - é necessario para receber a
absolvigdo sacramental. O dever de
restituir obriga com urgéncia: a
demora culpavel agrava o dano ao
credor e a culpa do devedor. Exime
do dever de restituicdo a
impossibilidade fisica ou moral,
enquanto dure. A obrigacdo pode
extinguir-se, por exemplo, ao ser



perdoada a divida por parte do
credor[7].

4. A doutrina social da Igreja

A Igreja, “quando cumpre sua missao
de anunciar o Evangelho,
testemmunha ao homem, em nome de
Cristo, sua dignidade propria e sua
vocacdo a comunhao de pessoas,
ensina-lhe as exigéncias da justica e
da paz, de acordo com a sabedoria
divina” (Catecismo, 2419). O conjunto
destes ensinamentos sobre principios
que devem regular a vida social
chama-se Doutrina social e faz parte
da doutrina moral catdlica[8].

Alguns ensinamentos fundamentais
da Doutrina social da Igreja sdo: 1) a
dignidade transcendente da pessoa
humana e a inviolabilidade de seus
direitos; 2) o reconhecimento da
familia como célula basica da
sociedade fundada no verdadeiro
matrimoénio indissoluvel, e a
necessidade de protegé-la e fomenta-



la através das leis sobre o
matrimonio, a educacdo e a moral
publica; 3) os ensinamentos a
respeito do bem comum e da fungao
do Estado.

A missdo da Hierarquia da Igreja é
de ordem diversa a da missdo da
autoridade politica. A finalidade da
Igreja é sobrenatural e sua missao é
conduzir os homens a salvacao. Por
isso, quando o Magistério se refere a
aspectos temporais do bem comum, o
faz assim como devem ordenar-se ao
Bem supremo, nosso fim ultimo. A
Igreja expressa um julgamento
moral, em matéria econdmica e
social, “quando o exigem os direitos
fundamentais da pessoa ou a
salvacdo das almas™”[9].

E importante sublinhar que “néo
cabe aos pastores da Igreja intervir
diretamente na construcao politica e
na organizacdo da vida social. Essa
tarefa faz parte da vocacdo dos fiéis



leigos, que agem por propria
iniciativa com seus
concidadaos” (Catecismo, 2442)[10].

5. Atividade econdmica e justica
social

“O trabalho humano procede
imediatamente das pessoas criadas a
imagem de Deus e chamadas a
prolongar, ajudando-se mutuamente,
a obra da criacdo, dominando a terra
(cfr. Gn 1, 28; Concilio Vaticano II,
Const. Gaudium et spes, 34; Jodo
Paulo II, Enc. Centessimus annus, 31).
O trabalho é, pois, um dever: “Quem
ndo quer trabalhar também nao ha
de comer” (2 Ts 3, 10; cfr. 1 Ts 4, 11).
O trabalho honra os dons do Criador
e os talentos recebidos. Também
pode ser redentor” (Catecismo, 2427).
Realizando o trabalho em unido com
Cristo, o homem faz-se colaborador
do Filho de Deus em sua obra
redentora. O trabalho é meio de
santificacdo das pessoas e das



realidades terrenas, informando-lhes
o Espirito de Cristo (cfr. Ibidem)[11].

No exercicio de seu trabalho, “cada
um tem o direito de iniciativa
econdmica, cada um usara
legitimamente de seus talentos para
contribuir para uma abundéancia que
seja de proveito para todos e para
colher os justos frutos de seus
esforc¢os. Cuidara de seguir as
prescricdes emanadas das
autoridades legitimas, tendo em vista
0 bem comum (cfr. Jodo Paulo II, Enc.
Centessimus annus,1-5-1991, 32;

34)” (Catecismo, 2429)[12].

A responsabilidade do Estado: “A
atividade econdmica, em particular a
economia de mercado, ndo pode se
desenvolver no meio de um vazio
institucional, juridico e politico. Pelo
contrario supde seguranca sobre as
garantias da liberdade individual e a
propriedade, além de um sistema
monetario estavel e servicos publicos



eficientes. A primeira incumbéncia
do Estado é, pois, a de garantir essa
seguranca, de maneira que quem
trabalha e produz possa gozar dos
frutos de seu trabalho e, por isso,
sinta-se estimulado em realiza-lo
eficiente e honestamente”[13].

Os empresarios “tém o dever de
considerar o bem das pessoas e nao
apenas aumento dos lucros.
Entretanto, estes sdo necessarios,
pois permitem realizar os
investimentos que garantem o futuro
das empresas, garantindo o
emprego” (Catecismo, 2432). A eles
“cabe ante a sociedade a
responsabilidade econdmica e
ecoldgica de suas operacdes”[14].

“0 acesso ao trabalho e a profissdo
deve estar aberto a todos, sem
discriminacdo injusta: homens e
mulheres, sdos e excepcionais ou
deficientes, autoctones e migrantes
(cfr. Jodo Paulo II, Enc. Laborem



exercens, 14-11-1981, 19; 22-23). Em
funcdo das circunstancias, também a
sociedade deve ajudar os cidadaos a
conseguir um trabalho e um
emprego (cfr. Juan Pablo II, Enc.
Centessimus annus, 48)”(Catecismo,
2433). “O salario justo € o fruto
legitimo do trabalho. Recusa-lo ou
reté-lo pode constituir uma grave
injustica” (Catecismo, 2434)[15].

A justica social. Esta expressao
comecou a ser usada no século XX,
para referir-se a dimensao universal
que adquiriram os problemas de
justica.“A sociedade garante a justica
social quando realiza as condi¢des
que permitem as associacgodes e a cada
membro seu obter o que lhes é
devido conforme sua natureza e sua
vocacdo” (Catecismo, 1928).

Justica e solidariedade entre as
nacoes. “As nagOes ricas tém uma
responsabilidade moral grave para
com aquelas que ndo podem garantir



sozinhas os proprios meios de seu
desenvolvimento ou foram
impedidas de fazé-lo por tragicos
acontecimentos histdricos. E um
dever de solidariedade e caridade; é
igualmente uma obrigacdo de justica,
se 0 bem-estar das nacdes ricas
provém de recursos naturais ndo
foram equitativamente

pagos” (Catecismo, 2439).

“A ajuda direta representa uma
resposta apropriada a necessidades
imediatas, extraordindrias, causadas
por catastrofes naturais, epidemias
etc., mas ndo basta para reparar os
graves prejuizos que resultam de
situacOes de miséria nem para
prover permanentemente as
necessidades” (Catecismo, 2440).

F necessario também reformar as
institui¢cdes econdmicas e financeiras
internacionais para que promovam e
incrementem relacoes equitativas
com paises menos desenvolvidos (cfr.



ibidem; Juan Pablo II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 30-12-1987, 16).

6. Justica e caridade

A caridade —forma virtutum, forma
de todas as virtudes—, que € de nivel
superior a justica, ndo consiste
apenas ou principalmente em dar
mais do que se deve em estrito
direito. Consiste, sobretudo, em dar-
se a si mesmo — pois isto é amor—, e
deve acompanhar sempre a justica,
vivificando-a a partir do interior.
Esta unido entre justica e caridade
manifesta-se, por exemplo, em dar o
que se deve com alegria, em se
preocupar ndo so com os direitos da
outra pessoa, mas também com suas
necessidades e, em geral, em praticar
a justica com delicadeza e
entendimento[16].

A justica deve estar sempre
informada pela caridade. Nao se
pode tratar de resolver os problemas
da convivéncia humana



simplesmente com uma justica
entendida como um pretenso
adequado funcionar, anonimo, das
estruturas sociais: “Ao resolveres 0s
assuntos, procura nunca exagerar a
justica ao ponto de esqueceres a
caridade”(Sao Josemaria, Sulco, 973).

A justica e a caridade devem ser
vividas especialmente em atencdo as
pessoas necessitadas (pobres,
doentes, etc.). Nunca se podera
atingir uma situacdo social em que
seja supérflua a atencgdo pessoal as
necessidades materiais e espirituais
do proximo. O exercicio das obras de
misericordia, materiais e espirituais,
sera sempre necessario (cfr.
Catecismo, 2447).

“O amor - caridade - sempre sera
necessario, inclusive na sociedade
mais justa. Ndo ha ordem estatal, por
justo que seja, que se faca supérfluo
0 servico do amor. Quem tenta
desentender-se com o amor dispde-se



a desentender-se com o homem
enquanto homem. Sempre havera
sofrimento que necessite de consolo
e ajuda. Sempre havera solidao.
Sempre existirdo também situacoes
de necessidade material nas quais é
indispensavel uma ajuda que
demonstre amor concreto ao
proximo. O Estado que quer prover a
tudo, que absorve tudo em si mesmo,
converte-se definitivamente em uma
instancia burocratica que nao pode
assegurar o que for mais essencial
para o homem afligido - qualquer ser
humano - precisa de: uma intima
atencdo pessoal”[17].

A miséria humana atrai a compaixao
de Cristo Salvador, que a quis
carregar sobre si e identificar-se com
0s irmdos mais pequeninos” (Mt 25,
40). Por isso, também aqueles que
sofrem a miséria sdo objeto de um
amor de preferéncia por parte da
Igreja, que, desde suas origens ndo
tem cessado de trabalhar para alivia-



los e defendé-los (cfr. Catecismo,
2448).

Pau Agulles
Bibliografia basica

Catecismo da Igreja Catdlica,
2401-2463.

Leituras recomendadas

Sao Josemaria, Homilia Viver face a
Deus e face aos homens, em Amigos
de Deus, 154-174.

[1] Este fato cobra especial
relevancia moral nos casos em que,
por grave perigo, deve-se recorrer
aos bens alheios de primeira
necessidade.

[2] No século XX viu-se as
consequéncias nefastas de tal



concepcao, inclusive no plano
econdmico e social.

[3] Cfr. Jodo Paulo II, Enc.
Centessimus annus, 1-5-1991, 10; 13;
44.

“A regulamentacdo da economia
exclusivamente por meio
planejamento centralizado perverte
na base os vinculos sociais; sua
regulamentacdo unicamente pela lei
do mercado vai contra a justica
social, “pois hd muitas necessidades
humanas que ndo podem ser
atendidas pelo mercado” (Jodo Paulo
11, Enc. Centessimus annus, 34). F
preciso preconizar uma
regulamentacdo racional do mercado
e das iniciativas econémicas, de
acordo com uma justa hierarquia de
valores e em vista do bem

comum” (Catecismo, 2425).

[4] Cfr. Sdo Josemaria, Caminho, 631.



[5] A justica distributiva incentiva a
quem governa a sociedade a
distribuir o bem comum, a atribuir
uma honra ou uma tarefa a quem o
merece, sem ceder a favoritismos.

[6] Jodo Paulo II, Enc. Sollicitudo rei
socialis, 30-111-1987, 38.

[7] “Aqueles que, de maneira direta
ou indireta, se apossaram de um bem
alheio tém obrigacdo de o restituir ou
de devolver o equivalente em
natureza ou em espécie, se a coisa
desapareceu, bem como os frutos e
lucros que seu proprietario
legitimamente teria auferido. Sdo
igualmente obrigados a restituir,
proporcionalmente a sua
responsabilidade e ao beneficio
auferido, todos os que participaram
de alguma maneira do roubo, ou
tiraram proveito dele com
conhecimento de causa, como, por
exemplo, os mandantes, os que



ajudaram ou encobriram o
roubo” (Catecismo, 2412).

No caso de que ndo se consiga
encontrar o proprietario de um bem,
0 possuidor de boa fé pode manté-lo
em seu poder; o possuidor de ma fé —
p- eX, porque o roubou - deve
destind-lo aos pobres ou a obras de
beneficéncia.

[8] Cfr. Jodo Paulo II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 41.

[9] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 76; cfr. Catecismo,
2420.

[10] “A acdo social pode implicar
uma pluralidade de caminhos
concretos. Tera sempre em vista o
bem comum e se conformara com a
mensagem evangelica e com a
doutrina da Igreja. Cabe aos fiéis
leigos “animar as realidades
temporais com um zelo cristao e
comportar-se como artesdos da paz e



da justica”(Jodo Paulo II, Enc.
Sollicitudo rei socialis,

47)” (Catecismo, 2442). Cfr. também
Jodo Paulo II, Enc. Sollicitudo rei
socialis, 42.

“O sacerdote deve pregar (...) quais
sdo as virtudes cristas — todas —, e
quais as exigéncias e manifestacoes
concretas que hao de ter essas
virtudes nas diversas circunstancias
da vida dos homens a que ele dirige
seu ministério. Como também deve
ensinar a respeitar e estimar a
dignidade e a liberdade da pessoa
humana que Deus criou, e a peculiar
dignidade sobrenatural que o cristdo
recebe com o batismo.

Nenhum sacerdote que cumpra este
seu dever ministerial podera ser
acusado — a ndo ser por ignorancia
ou ma fé — de meter-se em politica.
Nem sequer se podera dizer que, ao
expor esses ensinamentos, interfere
na tarefa apostolica, que



corresponde aos leigos, de ordenar
cristdmente as estruturas e as
atividades temporais” (Sao
Josemaria, Entrevistas, 5).

[11] “As tarefas profissionais - 0
trabalho do lar também é uma
profissdo de primeira grandeza - sdo
testemunho da dignidade da criatura
humana; ocasido de
desenvolvimento da prépria
personalidade; vinculo de unido com
os outros; fonte de recursos; meio de
contribuir para a melhoria da
sociedade em que vivemos e de
fomentar o progresso da
humanidade inteira...

- Para um cristdo, estas perspectivas
alargam-se e ampliam-se ainda mais,
porque o trabalho - assumido por
Cristo como realidade redimida e
redentora - se converte em meio e
caminho de santidade, em tarefa
concreta santificavel e
santificadora” (Sdo Josemaria, Forja,



702). Cfr. Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, 53.

[12] “Tens de observar todos os teus
deveres civicos, sem te quereres
subtrair ao cumprimento de
nenhuma obrigacdo; e exercer todos
os teus direitos, em bem da
coletividade, sem excetuar
imprudentemente nenhum.

- Também ai deves dar testemunho
cristao” (Sao Josemaria, Forja, 697).

[13] Jodo Paulo II, Enc. Centessimus
annus, 48. Cfr. Catecismo, 2431.

“Outra incumbéncia do Estado é a de
vigiar e encaminhar o exercicio dos
direitos humanos para o setor
econdmico; mas neste campo a
primeira responsabilidade ndo é do
Estado, mas de cada pessoa e dos
diversos grupos e associa¢fes em que
se articula a sociedade” (ibidem).

[14] Ibidem, 37.



[15] «“Levando-se em consideragao
as funcoes e a produtividade, a
situacdo da empresa e o bem comum,
a remuneracao do trabalho deve
garantir ao homem e a seus
familiares os recursos necessarios a
uma vida digna no plano material,
social, cultural e espiritual” (Concilio
Vaticano II, Const. Gaudium et spes,
67, 2)» (Catecismo, 2434).

[16] “Para chegarmos da justica
estrita a abundancia de caridade,
temos todo um trajeto a percorrer. E
ndo sdo muitos 0s que perseveram
até o fim. Alguns se conformam com
aproximar-se dos umbrais:
prescindem da justica e limitam-se a
um pouco de beneficéncia, que
qualificam como caridade, sem
perceber que isso é apenas uma
parte pequena do que estdo
obrigados a fazer. E mostram-se
muito satisfeitos de si mesmos, como
o fariseu que pensava ter preenchido
a medida da lei porque jejuava dois



dias por semana e pagava o dizimo
de tudo o que possuia (cfr. Lc 18,
12)” (Sao Josemaria, Amigos de Deus,
172). Cfr. ibidem, 83; Sdo Josemaria,
Forja, 502.

[17] Bento XVI, Enc. Deus caritas est,
25-12-2005, 28.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/tema-36-o-
setimo-mandamento-do-decalogo/
(19/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-36-o-setimo-mandamento-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-36-o-setimo-mandamento-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-36-o-setimo-mandamento-do-decalogo/

	36. O sétimo mandamento do decálogo

