opusdei.org

Tema 36. A Oracao
do Pai-Nosso

Através da oracdo do Pai Nosso,
Jesus quer conscientizar os seus
apostolos sobre sua condicao de
filhos de Deus. Uma
consequéncia importante da
consciéncia de sermos filhos de
Deus € a confianca e o
abandono filial nas maos de
Deus. O Pai Nosso é o modelo de
toda oracdo: ndo somente
pedimos tudo o que devemos
retamente desejar, mas
também de acordo com a
ordem em que convém deseja-
lo.



01/10/2022

Jesus nos ensina a dirigir-nos a
Deus como Pai

A primeira palavra da Oracéo do
Senhor, “Pai” é a mais importante, ja
que com ela Jesus nos ensina a
dirigir-nos a Deus como Pai: “Orar ao
Pai é entrar em seu mistério, tal qual
Ele é, e tal como o Filho no-lo
revelou: A expressdo "Deus Pai"
nunca fora revelada a ninguém.
Quando o préprio Moisés perguntou
a Deus quem Ele era, ouviu outro
nome. A noés este nome foi revelado
no Filho, pois este nome novo
implica o nome novo de Pai
(Tertuliano, De oratione,

3” (Catecismo, 2779)

Ao ensinar o Pai-Nosso, Jesus revela
também aos seus discipulos que eles
agora participam da sua condicdo de



Filho “Mediante a revelacao desta
oracdo, os discipulos descobrem uma
especial participacdo sua na filiacao
divina, da qual Sdo Jodo dira no
Prologo do seu Evangelho: ‘A todos os
que o acolheram (ou seja a todos os
que acolheram o Verbo feito carne),
Jesus deu o poder de se tornarem
filhos de Deus’ (Jo 1, 12). Por isso,
com razdo rezam segundo seu
ensinamento: Pai Nosso”™.

Jesus Cristo sempre distingue entre
“meu Pai” e “vosso Pai” (cfr. Jo 20,17).
De fato, quando € Ele quem reza
nunca diz “Pai nosso”. Isto
demonstra que sua relacdo com Deus
é totalmente singular: é uma relacao
sua e de ninguém mais. Com a
oracao do Pai- Nosso, Jesus quer
conscientizar seus discipulos da sua
condicdo de filhos de Deus,
indicando ao mesmo tempo a
diferenca que existe entre a sua
filiacdo natural e nossa filiagao



divina adotiva, que €é recebida como
dom gratuito de Deus.

A oracdo do cristdo é a oracdo de um
filho de Deus que se dirige a seu Pai
Deus com confianca filial, que
“traduz-se nas liturgias do Oriente e
do Ocidente pela bela expressao
tipicamente cristd: "parrhesia”,
simplicidade sem rodeios, confianca
filial, jovial segurancga, audacia
humilde, certeza de ser amado (Cfr.
Ef 3,12; Heb 3, 6; 4,16; 10,19; 1 Jo 2,
28; 3,21; 5,14” (Catecismo 2778). O
vocabulo “parrhesia” indica
originariamente o privilégio de
liberdade de palavra que tinha o
cidaddo grego nas assembleias
populares e que foi adotado pelos
Padres da Igreja para expressar o
comportamento filial do cristdo
diante de seu Pai Deus.

Filiacdo divina e fraternidade
crista



Quando chamamos Deus de Pai
Nosso, reconhecemos que a filiacdo
divina nos une a Cristo, “primogénito
entre muitos irmdos” (Rom 8,29), por
meio de uma verdadeira
fraternidade sobrenatural. A Igreja é
essa nova comunhdo de Deus com os
homens (Cfr. Catecismo2790).

Por esse motivo, a santidade crista,
mesmo sendo pessoal e individual,
nunca é individualista ou
egocéntrica. “Se rezamos
verdadeiramente ao "Nosso Pai",
saimos do individualismo, pois o
Amor que acolhemos nos liberta (do
individualismo). O "nosso" do inicio
da Oracdo do Senhor, como 0 "nos"
dos quatro ultimos pedidos, ndo
exclui ninguém. Para que seja dito
em verdade (Cfr. Mt 5,23-24; 6, 14-16),
nossas divisdes e oposi¢coes devem
ser superadas” (Catecismo, 2792).

A fraternidade que a filiacdo divina
estabelece, estende-se também a



todos os homens, porque, de certo
modo, todos sdo filhos de Deus - suas
criaturas — e estdo chamados a
santidade. “Na terra, ha apenas uma
raca: a raca dos filhos de Deus”™. Por
isso, o cristdo deve sentir-se solidario
na tarefa de conduzir a Deus toda a
humanidade.

A filiagdo divina nos impulsiona ao
apostolado, que é uma manifestagao
necessaria da filiacao e da
fraternidade. “Devemos pensar nos
outros — em primeiro lugar, nos que
estdo ao nosso lado — como
verdadeiros filhos de Deus que sdo,
com toda a dignidade desse titulo
maravilhoso. Com os filhos de Deus
temos que nos comportar como
filhos de Deus: 0 nosso amor deve ser
sacrificado, diario, feito de mil
detalhes de compreensdo, de
sacrificio silencioso, de dedicacgao
que ndo se percebe”™,



Uma consequéncia importante do
senso de filiacdo divina é a confianca
e 0 abandono nas méaos de Deus. Sdo
Josemaria afirmava que “um filho
pode reagir de muitas maneiras
diante de seu pai. Temos de nos
esforcar por ser dos que procuram
perceber que, ao querer-nos cComo
filhos, o Senhor fez com que
vivéssemos em sua casa no meio
deste mundo, que féssemos da sua
familia, que as suas coisas fossem
nossas e as nossas suas, que
tivéssemos essa familiaridade e
confianca com Ele que nos faz pedir,
como uma crianca, a propria lua!”.

O abandono filial, que nao se deve
tanto a luta ascética pessoal —
embora seja necessaria — consiste em
deixar-se levar por Deus. Consiste
num abandono ativo, livre e
consciente do filho. Esta atitude deu
origem a um modo concreto de viver
a filiacdo divina, que ndo € o unico,
nem é caminho obrigatério para



todos, que se chama “infancia
espiritual”; consiste em reconhecer-
se ndo apenas como filho, mas filho
pequeno, crianga muito necessitada
diante de Deus. Assim se expressa
Sao Francisco de Sales: “Se ndo vos
fizerdes simples como as criangas,
ndo entrareis no reino de meu Pai (Mt
10, 16). Enquanto o menino é
pequenino permanece com grande
simplicidade; conhece somente sua
mae; tem um s6 amor, sua mae, uma
Unica aspiracdo, o colo de sua mae,
ndo deseja outra coisa do que deitar-
se em um descanso tdo amavel. A
alma perfeitamente simples somente
tem um amor, Deus; e nesse unico
amor, uma so aspiracdo, repousar no
peito do Pai celestial, e ali estabelecer
seu descanso, como filho amoroso,
deixando completamente todo
cuidado a seu cargo, ndo vendo outra
coisa a ndo ser permanecer nessa
santa confianca”™. Por sua vez, Sao
Josemaria também aconselhava a
percorrer o caminho da infancia



espiritual: “Sendo criancgas, ndo
tereis magoas; as crianc¢as esquecem
depressa os desgostos para voltarem
aos seus divertimentos habituais. Por
isso, com esse " abandono", ndo
tereis que vos preocupar, pois
descansareis no Pai”".

As sete peticoes do Pai-Nosso

Na oracdo do Senhor, seguem-se sete
peticdes depois da invocacdo inicial
“Pai nosso que estais no céu”. “Os
trés primeiros pedidos tém por
objeto a Gloria do Pai: a santificacdo
do Nome, a vinda do Reino e o
cumprimento da Vontade divina. Os
quatro seguintes apresentam-lhe
nossos desejos: esses pedidos
concernem a nossa vida, para nutri-
la ou para cura-la do pecado, e se
relacionam com nosso combate
visando a vitdria do Bem sobre o
Mal” (Catecismo, 2857).

O Pai-Nosso é o modelo de toda
oracdo, como ensina Sdo Tomas de



Aquino: “A Oracdo Dominical é
perfeitissima (...). Nao s6 pedimos
todas as coisas que podemos
retamente desejar, mas, ainda, na
ordem em que sdo desejaveis, De
modo que essa Oragdo ndo sO nos
ensina a pedir, mas também

manifesta todo o nosso afeto””.

Primeira peti¢do: Santificado seja o
V0SSO nome

A santidade de Deus ndo pode ser
acrescentada por nenhuma criatura.
Por isso, “o termo ‘santificar’ deve
ser entendido aqui (...) ndo em seu
sentido causativo (s6 Deus santifica,
torna santo), mas sobretudo num
sentido estimativo: reconhecer como
santo, tratar de maneira santa (...).
Desde o primeiro pedido a nosso Pai,
somos mergulhados no mistério
intimo de sua Divindade e no evento
da salvacgdo de nossa humanidade.
Pedir-lhe que seu nome seja
santificado nos envolve na "decisao



prévia que lhe aprouve tomar" (Ef
1,9) para "ser santos e
irrepreensiveis diante dele no
amor" (Ef 1,4)” (Catecismo 2807).
Assim, a exigéncia da primeira
peticdo é que a santidade divina
resplandeca e se acrescente nas
nossas vidas: “Por quem poderia ser
santificado aquele que é o
santificador? Mas como ele disse:
"sede santos, porque eu também sou
santo" (Lev 20,26), pedimos e
rogamos perseverar naquilo que
comecamos a ser pela santificacdo do
batismo. E 0 pedimos diariamente.
Pois nos é necessaria uma
santificacdo cotidiana, a fim de
purificar-nos continuamente dos
pecados em que diariamente
incidimos (...). Oramos para que esta
santificacdo permaneca em nos”™.

Segunda peti¢do: Venha a nds o vosso
reino



A segunda peticdo exprime a
esperanca de que chegue um novo
tempo em que Deus seja reconhecido
por todos como Rei que enchera os
seus suditos de beneficios. “Este
pedido é o "Marana Tha", o grito do
Espirito e da Esposa: "Vem, Senhor
Jesus (Ap 22,20) (...). Na oracdo do
Senhor, trata-se principalmente da
vinda final do Reinado de Deus
mediante o retorno de Cristo (Cfr. Tt
2, 13)” (Catecismo, 2817-2818). Por
outro lado, o Reino de Deus ja foi
iniciado neste mundo com a primeira
vinda de Cristo e o envio do Espirito
Santo. “O reino de Deus é justica, paz
e gozo no Espirito Santo” (Rom 14,
17). Os ultimos tempos nos quais ja
estamos sdo os da efusdo do Espirito
Santo. Desde entdo esta travado um
combate decisivo entre a "carne" e o
Espirito. (cf. Gal 5,16-25): “S6 um
coracao puro pode dizer com
seguranca: "Venha a nds o vosso
Reino". E preciso ter aprendido com
Paulo para dizer: "Portanto que o



pecado ndo impere mais em vosso
corpo mortal" (Rom 6,12). Quem se
conserva puro em suas acoes, em
seus pensamentos e em suas palavras
pode dizer a Deus: "Venha o vosso
Reino" (Sdo Cirilo de Jerusalém,
Cathecheses mystagogicae,
5,13)”(Catecismo, 2819). Concluindo,
na segunda peticdo expressamos 0
desejo de que Deus possa reinar em
nos hoje por meio da graga, que seu
reino na Terra possa se estender
cada dia mais e que, no final dos
tempos, Ele possa reinar plenamente
sobre todos no Céu.

Terceira petigdo: Seja feita a vossa
vontade assim na terra como no Céu

E vontade de Deus que “todos os
homens se salvem e cheguem ao
conhecimento da verdade” (1 Tim 2,
3-4). Jesus nos ensina que se entra no
Reino dos Céus, ndo atraveés de
palavras, mas “cumprindo a vontade
do meu Pai que esta no céu” (Mt



2,21). Por esse motivo, aqui “pedimos
ao nosso Pai que una nossa vontade a
de seu Filho para realizar sua
Vontade, seu plano de salvagdo para
a vida do mundo. Somos
radicalmente incapazes de fazé-lo;
mas, unidos a Jesus e com a forga de
seu Espirito Santo, podemos
entregar-lhe nossa vontade e decidir-
nos a escolher o que seu Filho
sempre escolheu: fazer o que agrada
ao Pai (Cfr. Jo 6, 26-58)” (Catecismo,
2825). Quando pedimos no Pai nosso
seja feita vossa vontade assim na
terra como no Céu, pedimos “nao
para que Deus faca o que quer, mas
para que nds possamos fazer o que
Deus quer”™. Por outro lado, a
expressao assim na terra como no
Céu, manifesta que nessa peticao
desejamos que assim como se
cumpriu a vontade de Deus nos anjos
e nos bem-aventurados do Céu, assim
se cumpra nos que ainda
permanecem na terra.



Quarta petigdo: O pdo nosso de cada
dia nos dai hoje

Esta peticdo exprime o abandono
filial dos filhos de Deus, pois “O Pai,
que nos da a vida, ndo pode deixar
de nos dar o alimento necessario a
vida, todos os bens "uteis", materiais
e espirituais” (Catecismo, 2830). A
expressao "de cada dia", “Tomada em
um sentido temporal, é uma
retomada pedagogica de "hoje" para
nos confirmar numa confianca "sem
reserva". Tomada em sentido
qualitativo, significa o necessario a
vida, e, em sentido mais amplo, todo
bem suficiente para a subsisténcia
(Cfr. I Tim 6, 18)” (Catecismo, 2837).

Quinta peticdo: Perdoai-nos as nossas
ofensas, assim como nos perdoamos
aos que nos tém ofendido

Comecamos reconhecendo nossa
condicdo de pecadores: “neste novo
pedido, nos nos voltamos a ele, como
o filho praédigo (cfr. Lc 15, 11-32), e



nos reconhecemos pecadores, diante
dele, como o publicano (Cfr. Lc
18,13). Nosso pedido comeca por
uma "confissdo", na qual declaramos,
ao mesmo tempo, nossa miséria e
sua Misericordia” (Catecismo, 2839).
No entanto, esta peticdo nao sera
ouvida se antes ndo respondermos a
uma exigéncia: perdoarmos aqueles
que nos ofendem. E 0 motivo é o
seguinte: “este mar de misericordia
ndo pode penetrar em nosso coracao
enquanto ndo tivermos perdoado aos
que nos ofenderam. O amor, como 0
Corpo de Cristo, € indivisivel: ndo
podemos amar o Deus que ndo
vemos se ndo amamos 0 irmao, ou a
irmd, que vemos (Cfr. IJo 4,20).
Recusando-se a perdoar nossos
irmdos e irmas, nosso coracao se
fecha, sua dureza o torna
impermedvel ao amor
misericordioso do Pai” (Catecismo
2840).



Sexta peticdo: Ndo nos deixeis cair na
tentacdo

Este pedido esta relacionado com o
anterior, porque o pecado é
consequéncia do livre consentimento
a tentacdo. Por isso, agora “pedimos
ao nosso Pai que ndo nos "deixe cair”
nela (...) Nos lhe pedimos que nédo
nos deixe enveredar pelo caminho
que conduz ao pecado. Estamos
empenhados no combate "entre a
carne e o Espirito". Este pedido
implora o Espirito de discernimento
e de fortaleza.” (Catecismo, 2846).
Deus sempre nos da a sua graca para
vencermos as tentagoes. “Deus, que é
fiel, ndo permitira que sejais
tentados além das vossas forc¢as, mas
com a tentac¢ao Ele vos dara os meios
de suporta-la e sairdes dela (I Cor 10,
13). Mas para vencer sempre as
tentagdes € preciso rezar: “tal
combate e tal vitoria ndo sao
possiveis sendo com a oracdo. Foi
pela sua oracdo que Jesus venceu o



Tentador, desde o comeco (Cfr. Mt 4,
11) e no ultimo combate de sua
agonia (Cfr. Mt 26, 36-44). E a seu
combate e a sua agonia que Cristo
nos une neste pedido ao nosso Pai
(...). Este pedido adquire todo seu
sentido dramatico no contexto da
tentacdo final de nosso combate na
terra: pede a perseverancga final. "Eis
que venho como um ladrao: feliz
aquele que vigia!" (Apoc 16,

15)” (Catecismo, 2849).

Sétima peticdo: Mas livrai-nos do mal

A ultima peticdo encontra-se na
oracao sacerdotal de Jesus ao Pai:
“Nao peco que os tires do mundo mas
sim que os preserves do mal” (Jo
17,15). Com efeito, nesse pedido “o
Mal ndo é uma abstracdo, mas
designa uma pessoa, Satanas, o
Maligno, o anjo que se opde a Deus. O
"diabo" ("diabolos") é aquele que "se
atira no meio" do plano de Deus e de
sua "obra de salvacdo" realizada em



Cristo”. (Catecismo, 2851) Além disso,
“ao pedir que nos livre do Maligno,
pedimos igualmente que sejamos
libertados de todos os males,
presentes, passados e futuros, dos
quais ele é autor ou

instigador” (Catecismo, 2854), e que
nos livre especialmente do pecado,
Unico e verdadeiro mal™, e da sua
pena, que é a condenacdo eterna. Os
outros males e tribulacdes podem ser
convertidos em bens, se 0s
aceitarmos e nos unirmos aos
padecimentos de Cristo na Cruz.

Manuel Belda

Bibliografia basica

- Catecismo da Igreja Catolica,
2759-2865

Leituras recomendadas



- Francisco, Catequese sobre o Pai-
Nosso. Trata-se das catequeses dadas
pelo Santo Padre durante 16
Audiéncias gerais as quartas-feiras,
entre dezembro de 2018 e maio de
2019

- Bento XVI-Joseph Ratzinger, Jesus de
Nazaré (capitulo dedicado a Oragdo
do Senhor).

- Sdo Josemaria, Homilias A relagdo
com Deus e Rumo a santidade

™S40 Jodo Paulo II, Audiéncia,
1/07/1987.

I S30 Josemaria, E Cristo que passa,
13.

1 Ihidem, 36.

“ Ibidem, 64.



1S40 Francisco de Sales, Conversas
espirituais, n. 16,7 em Obras seletas
de Sdo Francisco de Sales, vol. 1.

' S30 Josemaria, Caminho, 864.

' Sd0 Tomas de Aquino, Summa
theologiae, 11-11, 82,9.

81 Sd0 Cipriano, De dominica oratione,
12.

 Ibidem, 14.

19 cfr. Sdo Josemaria, Caminho, 386.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/tema-36-a-
oracao-do-pai-nosso/ (13/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-36-a-oracao-do-pai-nosso/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-36-a-oracao-do-pai-nosso/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-36-a-oracao-do-pai-nosso/

	Tema 36. A Oração do Pai-Nosso

