
opusdei.org

Tema 36. A Oração
do Pai-Nosso

Através da oração do Pai Nosso,
Jesus quer conscientizar os seus
apóstolos sobre sua condição de
filhos de Deus. Uma
consequência importante da
consciência de sermos filhos de
Deus é a confiança e o
abandono filial nas mãos de
Deus. O Pai Nosso é o modelo de
toda oração: não somente
pedimos tudo o que devemos
retamente desejar, mas
também de acordo com a
ordem em que convém desejá-
lo.



01/10/2022

Jesus nos ensina a dirigir-nos a
Deus como Pai

A primeira palavra da Oração do
Senhor, “Pai” é a mais importante, já
que com ela Jesus nos ensina a
dirigir-nos a Deus como Pai: “Orar ao
Pai é entrar em seu mistério, tal qual
Ele é, e tal como o Filho no-lo
revelou: A expressão "Deus Pai"
nunca fora revelada a ninguém.
Quando o próprio Moisés perguntou
a Deus quem Ele era, ouviu outro
nome. A nós este nome foi revelado
no Filho, pois este nome novo
implica o nome novo de Pai
(Tertuliano, De oratione,
3” (Catecismo, 2779)

Ao ensinar o Pai-Nosso, Jesus revela
também aos seus discípulos que eles
agora participam da sua condição de



Filho “Mediante a revelação desta
oração, os discípulos descobrem uma
especial participação sua na filiação
divina, da qual São João dirá no
Prólogo do seu Evangelho: ‘A todos os
que o acolheram (ou seja a todos os
que acolheram o Verbo feito carne),
Jesus deu o poder de se tornarem
filhos de Deus’ (Jo 1, 12). Por isso,
com razão rezam segundo seu
ensinamento: Pai Nosso”[1].

Jesus Cristo sempre distingue entre
“meu Pai” e “vosso Pai” (cfr. Jo 20,17).
De fato, quando é Ele quem reza
nunca diz “Pai nosso”. Isto
demonstra que sua relação com Deus
é totalmente singular: é uma relação
sua e de ninguém mais. Com a
oração do Pai- Nosso, Jesus quer
conscientizar seus discípulos da sua
condição de filhos de Deus,
indicando ao mesmo tempo a
diferença que existe entre a sua
filiação natural e nossa filiação



divina adotiva, que é recebida como
dom gratuito de Deus.

A oração do cristão é a oração de um
filho de Deus que se dirige a seu Pai
Deus com confiança filial, que
“traduz-se nas liturgias do Oriente e
do Ocidente pela bela expressão
tipicamente cristã: "parrhesia",
simplicidade sem rodeios, confiança
filial, jovial segurança, audácia
humilde, certeza de ser amado (Cfr.
Ef 3,12; Heb 3, 6; 4,16; 10,19; 1 Jo 2,
28; 3,21; 5,14” (Catecismo 2778). O
vocábulo “parrhesia” indica
originariamente o privilégio de
liberdade de palavra que tinha o
cidadão grego nas assembleias
populares e que foi adotado pelos
Padres da Igreja para expressar o
comportamento filial do cristão
diante de seu Pai Deus.

Filiação divina e fraternidade
cristã



Quando chamamos Deus de Pai
Nosso, reconhecemos que a filiação
divina nos une a Cristo, “primogênito
entre muitos irmãos” (Rom 8,29), por
meio de uma verdadeira
fraternidade sobrenatural. A Igreja é
essa nova comunhão de Deus com os
homens (Cfr. Catecismo2790).

Por esse motivo, a santidade cristã,
mesmo sendo pessoal e individual,
nunca é individualista ou
egocêntrica. “Se rezamos
verdadeiramente ao "Nosso Pai",
saímos do individualismo, pois o
Amor que acolhemos nos liberta (do
individualismo). O "nosso" do início
da Oração do Senhor, como o "nós"
dos quatro últimos pedidos, não
exclui ninguém. Para que seja dito
em verdade (Cfr. Mt 5,23-24; 6, 14-16),
nossas divisões e oposições devem
ser superadas” (Catecismo, 2792).

A fraternidade que a filiação divina
estabelece, estende-se também a



todos os homens, porque, de certo
modo, todos são filhos de Deus – suas
criaturas – e estão chamados à
santidade. “Na terra, há apenas uma
raça: a raça dos filhos de Deus”[2]. Por
isso, o cristão deve sentir-se solidário
na tarefa de conduzir a Deus toda a
humanidade.

A filiação divina nos impulsiona ao
apostolado, que é uma manifestação
necessária da filiação e da
fraternidade. “Devemos pensar nos
outros – em primeiro lugar, nos que
estão ao nosso lado – como
verdadeiros filhos de Deus que são,
com toda a dignidade desse título
maravilhoso. Com os filhos de Deus
temos que nos comportar como
filhos de Deus: o nosso amor deve ser
sacrificado, diário, feito de mil
detalhes de compreensão, de
sacrifício silencioso, de dedicação
que não se percebe”[3].



Uma consequência importante do
senso de filiação divina é a confiança
e o abandono nas mãos de Deus. São
Josemaria afirmava que “um filho
pode reagir de muitas maneiras
diante de seu pai. Temos de nos
esforçar por ser dos que procuram
perceber que, ao querer-nos como
filhos, o Senhor fez com que
vivêssemos em sua casa no meio
deste mundo, que fôssemos da sua
família, que as suas coisas fossem
nossas e as nossas suas, que
tivéssemos essa familiaridade e
confiança com Ele que nos faz pedir,
como uma criança, a própria lua!”[4].

O abandono filial, que não se deve
tanto à luta ascética pessoal –
embora seja necessária – consiste em
deixar-se levar por Deus. Consiste
num abandono ativo, livre e
consciente do filho. Esta atitude deu
origem a um modo concreto de viver
a filiação divina, que não é o único,
nem é caminho obrigatório para



todos, que se chama “infância
espiritual”; consiste em reconhecer-
se não apenas como filho, mas filho
pequeno, criança muito necessitada
diante de Deus. Assim se expressa
São Francisco de Sales: “Se não vos
fizerdes simples como as crianças,
não entrareis no reino de meu Pai (Mt
10, 16). Enquanto o menino é
pequenino permanece com grande
simplicidade; conhece somente sua
mãe; tem um só amor, sua mãe, uma
única aspiração, o colo de sua mãe,
não deseja outra coisa do que deitar-
se em um descanso tão amável. A
alma perfeitamente simples somente
tem um amor, Deus; e nesse único
amor, uma só aspiração, repousar no
peito do Pai celestial, e ali estabelecer
seu descanso, como filho amoroso,
deixando completamente todo
cuidado a seu cargo, não vendo outra
coisa a não ser permanecer nessa
santa confiança”[5]. Por sua vez, São
Josemaria também aconselhava a
percorrer o caminho da infância



espiritual: “Sendo crianças, não
tereis mágoas; as crianças esquecem
depressa os desgostos para voltarem
aos seus divertimentos habituais. Por
isso, com esse " abandono", não
tereis que vos preocupar, pois
descansareis no Pai”[6].

As sete petições do Pai-Nosso

Na oração do Senhor, seguem-se sete
petições depois da invocação inicial
“Pai nosso que estais no céu”. “Os
três primeiros pedidos têm por
objeto a Glória do Pai: a santificação
do Nome, a vinda do Reino e o
cumprimento da Vontade divina. Os
quatro seguintes apresentam-lhe
nossos desejos: esses pedidos
concernem à nossa vida, para nutri-
la ou para curá-la do pecado, e se
relacionam com nosso combate
visando à vitória do Bem sobre o
Mal” (Catecismo, 2857).

O Pai-Nosso é o modelo de toda
oração, como ensina São Tomás de



Aquino: “A Oração Dominical é
perfeitíssima (...). Não só pedimos
todas as coisas que podemos
retamente desejar, mas, ainda, na
ordem em que são desejáveis, De
modo que essa Oração não só nos
ensina a pedir, mas também
manifesta todo o nosso afeto”[7].

Primeira petição: Santificado seja o
vosso nome

A santidade de Deus não pode ser
acrescentada por nenhuma criatura.
Por isso, “o termo ‘santificar’ deve
ser entendido aqui (...) não em seu
sentido causativo (só Deus santifica,
torna santo), mas sobretudo num
sentido estimativo: reconhecer como
santo, tratar de maneira santa (...).
Desde o primeiro pedido a nosso Pai,
somos mergulhados no mistério
íntimo de sua Divindade e no evento
da salvação de nossa humanidade.
Pedir-lhe que seu nome seja
santificado nos envolve na "decisão



prévia que lhe aprouve tomar" (Ef
1,9) para "ser santos e
irrepreensíveis diante dele no
amor" (Ef 1,4)” (Catecismo 2807).
Assim, a exigência da primeira
petição é que a santidade divina
resplandeça e se acrescente nas
nossas vidas: “Por quem poderia ser
santificado aquele que é o
santificador? Mas como ele disse:
"sede santos, porque eu também sou
santo" (Lev 20,26), pedimos e
rogamos perseverar naquilo que
começamos a ser pela santificação do
batismo. E o pedimos diariamente.
Pois nos é necessária uma
santificação cotidiana, a fim de
purificar-nos continuamente dos
pecados em que diariamente
incidimos (...). Oramos para que esta
santificação permaneça em nós”[8].

Segunda petição: Venha a nós o vosso
reino



A segunda petição exprime a
esperança de que chegue um novo
tempo em que Deus seja reconhecido
por todos como Rei que encherá os
seus súditos de benefícios. “Este
pedido é o "Marana Tha", o grito do
Espírito e da Esposa: "Vem, Senhor
Jesus (Ap 22,20) (...). Na oração do
Senhor, trata-se principalmente da
vinda final do Reinado de Deus
mediante o retorno de Cristo (Cfr. Tt
2, 13)” (Catecismo, 2817-2818). Por
outro lado, o Reino de Deus já foi
iniciado neste mundo com a primeira
vinda de Cristo e o envio do Espírito
Santo. “O reino de Deus é justiça, paz
e gozo no Espírito Santo” (Rom 14,
17). Os últimos tempos nos quais já
estamos são os da efusão do Espírito
Santo. Desde então está travado um
combate decisivo entre a "carne" e o
Espírito. (cf. Gal 5,16-25): “Só um
coração puro pode dizer com
segurança: "Venha a nós o vosso
Reino". É preciso ter aprendido com
Paulo para dizer: "Portanto que o



pecado não impere mais em vosso
corpo mortal" (Rom 6,12). Quem se
conserva puro em suas ações, em
seus pensamentos e em suas palavras
pode dizer a Deus: "Venha o vosso
Reino" (São Cirilo de Jerusalém, 
Cathecheses mystagogicae,
5,13)”(Catecismo, 2819). Concluindo,
na segunda petição expressamos o
desejo de que Deus possa reinar em
nós hoje por meio da graça, que seu
reino na Terra possa se estender
cada dia mais e que, no final dos
tempos, Ele possa reinar plenamente
sobre todos no Céu.

Terceira petição: Seja feita a vossa
vontade assim na terra como no Céu

É vontade de Deus que “todos os
homens se salvem e cheguem ao
conhecimento da verdade” (1 Tim 2,
3-4). Jesus nos ensina que se entra no
Reino dos Céus, não através de
palavras, mas “cumprindo a vontade
do meu Pai que está no céu” (Mt



2,21). Por esse motivo, aqui “pedimos
ao nosso Pai que una nossa vontade à
de seu Filho para realizar sua
Vontade, seu plano de salvação para
a vida do mundo. Somos
radicalmente incapazes de fazê-lo;
mas, unidos a Jesus e com a força de
seu Espírito Santo, podemos
entregar-lhe nossa vontade e decidir-
nos a escolher o que seu Filho
sempre escolheu: fazer o que agrada
ao Pai (Cfr. Jo 6, 26-58)” (Catecismo,
2825). Quando pedimos no Pai nosso 
seja feita vossa vontade assim na
terra como no Céu, pedimos “não
para que Deus faça o que quer, mas
para que nós possamos fazer o que
Deus quer”[9]. Por outro lado, a
expressão assim na terra como no
Céu, manifesta que nessa petição
desejamos que assim como se
cumpriu a vontade de Deus nos anjos
e nos bem-aventurados do Céu, assim
se cumpra nos que ainda
permanecem na terra.



Quarta petição: O pão nosso de cada
dia nos dai hoje

Esta petição exprime o abandono
filial dos filhos de Deus, pois “O Pai,
que nos dá a vida, não pode deixar
de nos dar o alimento necessário à
vida, todos os bens "úteis", materiais
e espirituais” (Catecismo, 2830). A
expressão "de cada dia", “Tomada em
um sentido temporal, é uma
retomada pedagógica de "hoje" para
nos confirmar numa confiança "sem
reserva". Tomada em sentido
qualitativo, significa o necessário à
vida, e, em sentido mais amplo, todo
bem suficiente para a subsistência
(Cfr. I Tim 6, 18)” (Catecismo, 2837).

Quinta petição: Perdoai-nos as nossas
ofensas, assim como nós perdoamos
aos que nos têm ofendido

Começamos reconhecendo nossa
condição de pecadores: “neste novo
pedido, nós nos voltamos a ele, como
o filho pródigo (cfr. Lc 15, 11-32), e



nos reconhecemos pecadores, diante
dele, como o publicano (Cfr. Lc
18,13). Nosso pedido começa por
uma "confissão", na qual declaramos,
ao mesmo tempo, nossa miséria e
sua Misericórdia” (Catecismo, 2839).
No entanto, esta petição não será
ouvida se antes não respondermos a
uma exigência: perdoarmos aqueles
que nos ofendem. E o motivo é o
seguinte: “este mar de misericórdia
não pode penetrar em nosso coração
enquanto não tivermos perdoado aos
que nos ofenderam. O amor, como o
Corpo de Cristo, é indivisível: não
podemos amar o Deus que não
vemos se não amamos o irmão, ou a
irmã, que vemos (Cfr. I Jo 4,20).
Recusando-se a perdoar nossos
irmãos e irmãs, nosso coração se
fecha, sua dureza o torna
impermeável ao amor
misericordioso do Pai” (Catecismo
2840).



Sexta petição: Não nos deixeis cair na
tentação

Este pedido está relacionado com o
anterior, porque o pecado é
consequência do livre consentimento
à tentação. Por isso, agora “pedimos
ao nosso Pai que não nos "deixe cair"
nela (...) Nós lhe pedimos que não
nos deixe enveredar pelo caminho
que conduz ao pecado. Estamos
empenhados no combate "entre a
carne e o Espírito". Este pedido
implora o Espírito de discernimento
e de fortaleza.” (Catecismo, 2846).
Deus sempre nos dá a sua graça para
vencermos as tentações. “Deus, que é
fiel, não permitirá que sejais
tentados além das vossas forças, mas
com a tentação Ele vos dará os meios
de suportá-la e sairdes dela (I Cor 10,
13). Mas para vencer sempre as
tentações é preciso rezar: “tal
combate e tal vitória não são
possíveis senão com a oração. Foi
pela sua oração que Jesus venceu o



Tentador, desde o começo (Cfr. Mt 4,
11) e no último combate de sua
agonia (Cfr. Mt 26, 36-44). É a seu
combate e à sua agonia que Cristo
nos une neste pedido ao nosso Pai
(...). Este pedido adquire todo seu
sentido dramático no contexto da
tentação final de nosso combate na
terra: pede a perseverança final. "Eis
que venho como um ladrão: feliz
aquele que vigia!" (Apoc 16,
15)” (Catecismo, 2849).

Sétima petição: Mas livrai-nos do mal

A última petição encontra-se na
oração sacerdotal de Jesus ao Pai:
“Não peço que os tires do mundo mas
sim que os preserves do mal” (Jo
17,15). Com efeito, nesse pedido “o
Mal não é uma abstração, mas
designa uma pessoa, Satanás, o
Maligno, o anjo que se opõe a Deus. O
"diabo" ("diabolos") é aquele que "se
atira no meio" do plano de Deus e de
sua "obra de salvação" realizada em



Cristo”. (Catecismo, 2851) Além disso,
“ao pedir que nos livre do Maligno,
pedimos igualmente que sejamos
libertados de todos os males,
presentes, passados e futuros, dos
quais ele é autor ou
instigador” (Catecismo, 2854), e que
nos livre especialmente do pecado,
único e verdadeiro mal[10], e da sua
pena, que é a condenação eterna. Os
outros males e tribulações podem ser
convertidos em bens, se os
aceitarmos e nos unirmos aos
padecimentos de Cristo na Cruz.

Manuel Belda

Bibliografia básica

- Catecismo da Igreja Católica,
2759-2865

Leituras recomendadas



- Francisco, Catequese sobre o Pai-
Nosso. Trata-se das catequeses dadas
pelo Santo Padre durante 16
Audiências gerais às quartas-feiras,
entre dezembro de 2018 e maio de
2019

- Bento XVI-Joseph Ratzinger, Jesus de
Nazaré (capítulo dedicado à Oração
do Senhor).

- São Josemaria, Homilias A relação
com Deus e Rumo à santidade

[1] São João Paulo II, Audiência,
1/07/1987.

[2] São Josemaria, É Cristo que passa,
13.

[3] Ibidem, 36.

[4] Ibidem, 64.



[5] São Francisco de Sales, Conversas
espirituais, n. 16,7 em Obras seletas
de São Francisco de Sales, vol. I.

[6] São Josemaria, Caminho, 864.

[7] São Tomás de Aquino, Summa
theologiae, II-II, 82,9.

[8] São Cipriano, De dominica oratione,
12.

[9] Ibidem, 14.

[10] Cfr. São Josemaria, Caminho, 386.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-36-a-
oracao-do-pai-nosso/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-36-a-oracao-do-pai-nosso/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-36-a-oracao-do-pai-nosso/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-36-a-oracao-do-pai-nosso/

	Tema 36. A Oração do Pai-Nosso

