
opusdei.org

34. O quinto
mandamento do
Decálogo

A vida humana é sagrada,
porque é fruto da ação criadora
de Deus e permanece sempre
em uma especial relação com o
Criador.

04/02/2015

1. “Não matarás”

“A vida humana é sagrada porque
desde sua origem ela encerra a ação
criadora de Deus e permanece para
sempre numa relação especial com o



Criador, seu único fim (...); ninguém,
em nenhuma circunstância, pode
reivindicar para si o direito de
destruir diretamente um ser humano
inocente” (Catecismo, 2258).

O homem é alguém singular: a única
criatura deste mundo à qual Deus
ama por si mesma[1]. Está destinado
a conhecer e a amar eternamente a
Deus, e a sua vida é sagrada. Foi
criado à imagem e semelhança de
Deus (cfr. Gn 1, 26-27), e este é o
fundamento último da dignidade
humana e do mandamento não
matarás.

O livro do Gênesis apresenta o abuso
contra a vida humana como
consequência do pecado original.
Javé manifesta-se sempre como
protetor da vida: inclusive da de
Caim, após ter matado seu irmão
Abel; sangue de seu sangue, imagem
de todo homicídio. Ninguém deve
fazer justiça por suas próprias mãos,



e ninguém pode reivindicar o direito
de dispor da vida do próximo (cfr. Gn
4, 13-15).

Este mandamento faz referência aos
seres humanos. É legítimo servir-se
dos animais para obter alimento,
vestido, etc.: Deus colocou-os na terra
para que estivessem a serviço do
homem. A conveniência de não os
matar ou maltratar provem da
desordem que pode implicar nas
paixões humanas, ou de um dever de
justiça (se são propriedade de outro)
(cfr. Catecismo, 2417). Além do mais,
não se deve esquecer que o homem
não é ‘dono’ da Criação, mas
administrador e, portanto, tem
obrigação de respeitar e cuidar da
natureza, da qual precisa para a sua
própria existência e
desenvolvimento (cfr. Catecismo,
2418).

2. Plenitude deste mandamento



O mandamento de salvaguardar a
vida do homem “tem seu aspecto
mais profundo na exigência da 
veneração e amor para com a pessoa
e sua vida”[2].

A misericórdia e o perdão são
próprios de Deus; e na vida dos filhos
de Deus também deve estar presente
a misericórdia, que nos leva a
compadecermo-nos, em nosso
coração, pela miséria alheia: “Bem-
aventurados os misericordiosos,
porque alcançarão misericórdia” (Mt
5, 7)[3].

É necessário também aprender a
perdoar as ofensas (cfr. Mt 5, 22). Ao
receber uma ofensa deve-se tentar
não se encolerizar, nem permitir que
a ira invada o coração. Mais ainda,
no Pai-Nosso – a oração que nos
deixou Jesus como oração
dominical–, o Senhor une seu perdão
–o perdão a respeito das ofensas que
cometemos– ao perdão dos que nos



ofenderam (cfr. Mt 6, 9-13; Lc 11,
2-4). Nesta luta nos ajudará:
contemplar a Paixão de Nosso
Senhor, que nos perdoou e redimiu
levando com amor e com paciência
as injustiças; considerar que
ninguém deve parecer, para o
cristão, um estranho ou um inimigo
(cfr. Mt 5, 44-45); pensar no
julgamento que segue à morte, no
qual seremos julgados sobre o amor
ao próximo; recordar que um cristão
deve vencer o mal com o bem (cfr. 
Rm 12, 21); e ver as injurias como
oportunidade para a própria
purificação.

3. O respeito da vida humana

O quinto preceito manda não matar.
Condena também bater, ferir ou
fazer qualquer dano injusto a si
mesmo e ao próximo no corpo, quer
por si, quer por outros; bem como
ofender com palavras injuriosas ou
querer o mal. Neste mandamento é



proibido igualmente matar-se
(suicídio).

3.1. O homicídio voluntário

“O quinto mandamento condena
como gravemente pecaminoso o
homicídio direto e voluntário. O
assassino e os que cooperam
voluntariamente com o assassinato
cometem um pecado que clama ao
céu por vingança (cfr. Gn 4,
19)” (Catecismo, 2268)[4].

A encíclica Evangelium vitae
formulou de modo definitivo e
infalível a seguinte norma negativa:
“com a autoridade conferida por
Cristo a Pedro e a seus Sucessores,
em comunhão com os Bispos da
Igreja católica, confirmo que a
eliminação direta e voluntária de um
ser humano inocente é sempre
gravemente imoral. Esta doutrina,
fundamentada naquela lei não
escrita que cada homem, à luz da
razão, encontra no próprio coração



(cfr. Rm 2, 14-15), é corroborada pela
Sagrada Escritura, transmitida pela
Tradição da Igreja e ensinada pelo
Magistério ordinário e universal”[5].
Assim, o homicídio que é, sem
exceção, gravemente imoral é aquele
que responde a uma escolha
deliberada e se dirige a uma pessoa
inocente. Portanto, a legítima defesa
e a pena de morte não se incluem
nesta formulação absoluta, e são
objeto de um tratamento
específico[6].

Colocar a vida nas mãos do homem
implica um poder de disposição, que
pressupõe saber administrá-lo como
uma colaboração com Deus. Isto
exige uma atitude de amor e de
serviço, e não de domínio arbitrário:
trata-se de um senhorio ministerial,
não absoluto, reflexo do senhorio
único e infinito de Deus[7].

3.2. O aborto



“A vida humana deve ser respeitada
e protegida de maneira absoluta a
partir do momento da
concepção” (Catecismo, 2270). Não é
admissível nenhuma discriminação,
nem sequer a baseada nas diferentes
etapas do desenvolvimento da vida.
Em situações conflituosas, é
determinante a filiação natural à
espécie biológica humana. Com isto
não se impõem à pesquisa biomédica
limites diferentes daqueles que a
dignidade humana estabelece para
qualquer outro campo da atividade
humana.

“O aborto direto, isto é, desejado
como fim ou como meio, é sempre
uma desordem moral grave
enquanto eliminação deliberada de
um ser humano inocente”[8]. A
expressão como fim ou como meio
compreende as duas modalidades da
voluntariedade direta: neste caso, o
que atua quer conscientemente
matar, e por isso cumpre a ação.



“Nenhuma circunstância, nenhuma
finalidade, nenhuma lei do mundo
poderá jamais tornar lícito um ato
que é intrinsecamente ilícito, por ser
contrário à Lei de Deus, escrita no
coração da cada homem,
reconhecível pela mesma razão e
proclamada pela Igreja”[9]. O
respeito da vida deve ser
reconhecido como a fronteira que
nenhuma atividade individual ou
estatal pode superar. O direito
inalienável de toda pessoa humana
inocente à vida é um elemento
constitutivo da sociedade civil e de
sua legislação e como tal deve ser
reconhecido e respeitado tanto por
parte da sociedade como da
autoridade política (cfr. Catecismo,
2273)[10].

Assim, podemos afirmar que “o
direito de mandar constitui uma
exigência da ordem espiritual
[moral] e provem de Deus. Por isso,
se os governantes promulgam uma



lei ou ditam uma disposição
qualquer contrária a essa ordem
espiritual e, portanto, oposta à
vontade de Deus, em tal caso nem a
lei promulgada nem a disposição
ditada podem obrigar em sã
consciência o cidadão (...); ainda
mais, em semelhante situação, a
própria autoridade se desmorona
por completo e se origina uma
iniquidade horrível”[11]. Tanto é
assim que “leis deste tipo não só não
criam nenhuma obrigação de
consciência, mas que, pelo contrário,
estabelecem uma grave e precisa
obrigação de se opor a elas mediante
a objeção de consciência”[12].

“Visto que deve ser tratado como
uma pessoa desde a concepção, o
embrião deverá ser defendido em
sua integridade, cuidado e curado, na
medida do possível, como qualquer
outro ser humano” (Catecismo, 2273).

3.3. A eutanásia



“Por eutanásia, em sentido
verdadeiro e próprio, deve-se
entender uma ação ou uma omissão,
que por sua natureza e na intenção,
causa a morte, com o fim de eliminar
qualquer dor (...). É uma grave
violação da lei de Deus, como
eliminação deliberada e moralmente
inaceitável de uma pessoa humana
(...). Semelhante prática implica,
segundo as circunstâncias, a malícia
própria do suicídio ou do
homicídio”[13]. Trata-se de uma das
consequências, gravemente
contrárias à dignidade da pessoa
humana, às quais pode levar o
hedonismo e a perda do sentido
cristão da dor.

“A interrupção de procedimentos
médicos onerosos, perigosos,
extraordinários ou
desproporcionados aos resultados
esperados pode ser legítima. É a
rejeição da ‘obstinação terapêutica’.
Não se quer dessa maneira provocar



a morte; aceita-se não poder impedi-
la” (Catecismo, 2278)[14].

Por outro lado, “mesmo quando a
morte é considerada iminente, os 
cuidados comumente devidos a uma
pessoa doente não podem ser
legitimamente
interrompidos” (Catecismo, 2279)
[15]. A alimentação e hidratação
artificiais são, em princípio, cuidados
habituais devidos a todo doente[16].

3.4. O suicídio

“Somos os administradores e não os
proprietários da vida que Deus nos
confiou. Não podemos dispor
dela” (Catecismo, 2280). “O suicídio
contradiz a inclinação natural do ser
humano em conservar e perpetuar a
própria vida. É gravemente contrário
ao justo amor de si mesmo. Ofende
igualmente ao amor do próximo,
porque rompe injustamente os
vínculos de solidariedade com as
sociedades familiar, nacional e



humana, às quais nos ligam muitas
obrigações. O suicídio é contrário ao
amor do Deus vivo” (Catecismo, 2281)
[17].

Preferir a própria morte para salvar
a vida de outro não é suicídio, pelo
contrário, pode constituir um ato de
extrema caridade.

3.5. A legítima defesa

A proibição de causar a morte não
suprime o direito de impedir que um
injusto agressor cause danos[18]. A
legítima defesa pode ser inclusive
um dever grave para quem é
responsável pela vida do outro ou do
bem comum (cfr. Catecismo, 2265).

3.6. A pena de morte

Defender o bem comum da sociedade
exige que se ponha o agressor em
situação de não poder causar dano.
Por isto, a legítima autoridade pode
infligir penas proporcionais à



gravidade dos delitos. As penas têm
como fim compensar a desordem
introduzida pela falta, preservar a
ordem pública e a segurança das
pessoas, e a emenda do culpado (cfr. 
Catecismo, 2266).

O Catecismo da Igreja Católica
destaca que “Durante muito tempo,
considerou-se o recurso à pena de
morte por parte da autoridade
legítima, depois de um processo
regular, como uma resposta
adequada à gravidade de alguns
delitos e um meio aceitável, ainda
que extremo, para a tutela do bem
comum.

Hoje vai-se tornando cada vez mais
viva a consciência de que a
dignidade da pessoa não se perde,
mesmo depois de ter cometido
crimes gravíssimos. Além disso,
difundiu-se uma nova compreensão
do sentido das sanções penais por
parte do Estado. Por fim, foram



desenvolvidos sistemas de detenção
mais eficazes, que garantem a
indispensável defesa dos cidadãos
sem, ao mesmo tempo, tirar
definitivamente ao réu a
possibilidade de se redimir.

Por isso a Igreja ensina, à luz do
Evangelho, que ‘a pena de morte é
inadmissível, porque atenta contra a
inviolabilidade e dignidade da
pessoa’[19], e empenha-se com
determinação a favor da sua abolição
em todo o mundo”(cfr. Catecismo,
2267).

4. O respeito da dignidade das
pessoas

4.1. O respeito à alma do próximo:
o escândalo

Nós, os cristãos, estamos obrigados a
buscar a vida e a saúde sobrenatural
da alma do próximo, além da do
corpo.



O escândalo é o contrário: “é a
atitude ou o comportamento que leva
outrem a praticar o mal. Aquele que
escandaliza torna-se o tentador do
próximo (...). O escândalo constitui
uma falta grave se, por ação ou
omissão, conduzir deliberadamente o
outro a uma falta grave” (Catecismo,
2284). Pode-se causar escândalo por
comentários injustos, pela promoção
de espetáculos, livros e revistas
imorais, por seguir modas contrárias
ao pudor, etc.

“O escândalo se reveste de uma
gravidade particular em virtude da
autoridade dos que o causam ou da
fraqueza dos que o
sofrem” (Catecismo, 2285): “se
alguém fizer cair em pecados um
destes pequenos que creem em mim,
melhor fora que lhe atassem ao
pescoço a mó de um moinho e o
lançassem no fundo do mar” (Mt 18,
6)[20].



4.2. O respeito à saúde do corpo

O respeito ao próprio corpo é uma
exigência da caridade, pois o corpo é
templo do Espírito Santo (cfr. 1 Co 6,
19; 3, 16ss.; 2 Co 6, 16), e somos
responsáveis – naquilo que de nós
depende – de buscar a saúde
corporal, que é um meio para servir
a Deus e aos homens. Mas a vida
corporal não é um valor absoluto: a
moral cristã opõe-se a uma
concepção neopagã que promove o 
culto ao corpo, e que pode conduzir à
perversão das relações humanas (cfr.
Catecismo, 2289).

“A virtude da temperança manda 
evitar toda espécie de exceção, o
abuso da comida, do álcool, do fumo
e dos medicamentos. Aqueles que,
em estado de embriaguez ou por
gosto imoderado pela velocidade,
põem em risco a segurança alheia e a
própria, nas estradas, no mar ou no



ar, tornam-se gravemente
culpáveis” (Catecismo, 2290).

O uso de drogas é uma falta grave,
pelo dano que representa para a
saúde, e pela fuga da
responsabilidade dos atos que se
podem realizar sob sua influência. A
produção clandestina e o tráfico de
drogas são atividades imorais (cfr. 
Catecismo, 2291).

A pesquisa científica não pode
legitimar atos que, em si mesmos, são
contrários à dignidade das pessoas e
à lei moral. Nenhum ser humano
pode ser tratado como um meio para
o progresso da ciência (cfr. 
Catecismo, 2295). Atentam contra
este princípio práticas como a
procriação artificial substitutiva ou o
uso de embriões com fins
experimentais.

4.3. O transplante de órgãos



A doação de órgãos para transplantes
é legítima e pode ser um ato de
caridade, se a doação for plenamente
livre e gratuita[21], e respeita a
ordem da justiça e da caridade.

“Uma pessoa só pode doar algo do
que pode se privar sem sério perigo
ou dano para sua própria vida ou
identidade pessoal, e por uma razão
justa e proporcionada. Resulta óbvio
que os órgãos vitais só podem ser
doados após a morte”[22].

É preciso que o doador ou seus
representantes tenham dado seu
consentimento consciente (cfr. 
Catecismo, 2296). Esta doação, “ainda
que seja lícita em si mesma, pode
chegar a ser ilícita, se viola os
direitos e sentimentos de terceiros a
quem compete a tutela do cadáver:
os parentes próximos, em primeiro
termo; mas poderia inclusive tratar
de outras pessoas em virtude de
direitos públicos ou privados”[23].



4.4. O respeito à liberdade física e
à integridade corporal

Os sequestros e o fazer reféns são
moralmente ilícitos: é tratar as
pessoas só como meios para se obter
diversos fins, privando-as
injustamente da liberdade. São
também gravemente contrários à
justiça e à caridade, o terrorismo e a
tortura.

“Fora das indicações médicas de
ordem estritamente terapêutica, as
amputações, mutilações de
esterilizações diretamente
voluntárias de pessoas inocentes são
contrárias à lei moral” (Catecismo,
2297). Por outro lado, não são
contrárias à lei moral aquelas que se
seguem de uma ação terapêutica
necessária para o bem do corpo
tomado em sua totalidade, e que não
se querem nem como fim nem como
meio, mas que se sofrem e se
toleram.



4.5. O respeito aos mortos

“Os corpos dos defuntos devem ser
tratados com respeito e caridade, na
fé e na esperança da ressurreição. O
enterro dos mortos é uma obra de
misericórdia corporal (cfr. Tb 1,
16-18), que honra os filhos de Deus,
templos do Espírito
Santo” (Catecismo, 2300). “A Igreja
recomenda vivamente que se
conserve o piedoso costume de
sepultar os corpos dos defuntos; mas
não proíbe a cremação, a não ser que
tenha sido preferida por razões
contrárias à doutrina cristã” (CIC,
can. 1176).

5. A defesa da paz

“Bem-aventurados os pacíficos,
porque serão chamados filhos de
Deus” (Mt 5, 9). Característica do
espírito de filiação divina é ser
semeadores de paz e de alegria[24].
“A paz não pode ser obtida na terra
sem a salvaguarda dos bens das



pessoas, sem a livre comunicação
entre os seres humanos, o respeito da
dignidade das pessoas e dos povos, a
prática assídua da fraternidade (...).
É obra da justiça (cfr. Is 32, 17) e
efeito da caridade” (Catecismo, 2304).

“Por causa dos males e das injustiças
que toda guerra acarreta, a Igreja
insta cada um a orar e agir para que
a Bondade divina nos livre da antiga
escravidão da guerra (cfr. Concílio
Vaticano II, Const. Gaudium et spes,
81,4)” (Catecismo, 2307).

Existe uma “legítima defesa
mediante a força militar”. Mas “a
gravidade de semelhante decisão
submete a esta a condições rigorosas
de legitimidade moral” (Catecismo,
2309)[25].

“As injustiças, as desigualdades
excessivas de ordem econômica ou
social, a inveja, a desconfiança e o
orgulho, que existem entre os
homens e as nações, ameaçam sem



cessar a paz e causam as guerras.
Tudo o que se faz para superar estas
desordens contribui para edificar a
paz e evitar a guerra” (Catecismo,
2317).

“Ama a tua pátria: o patriotismo é
uma virtude cristã. Mas se o
patriotismo se converte num
nacionalismo que leva a encarar com
frieza, com desprezo - sem caridade
cristã nem justiça -, outros povos,
outras nações, é um pecado”[26].

Pau Agulles Simó

Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica,
2258-2330.

João Paulo II, Enc. Evangelium vitae,
25-3-95, cap. III.



Leituras recomendadas

L. Ciccone, Lavita umana, Ares,
Milano 2000.

L. Melina, Corso di Bioetica. Il
Vangelo della Vita, Piemme, Casale
Monferrato 1996.

[1] Cfr. Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 24.

[2] João Paulo II, Enc. Evangelium
vitae, 25-3-95, 41.

[3] “As obras de misericórdia são
ações caritativas pelas quais
socorremos o próximo em suas
necessidades corporais e
espirituais” (Catecismo, 2447).

[4] Também “proíbe que de faça algo
com a intenção de provocar 
indiretamente a morte de uma



pessoa. A lei moral proíbe expor
alguém a um risco mortal sem razão
grave, bem como recusar ajuda a
uma pessoa em perigo” (Catecismo,
2269).

[5] João Paulo II, Enc. Evangelium
vitae, 57.

[6] Cfr. Ibidem, 55-56.

[7] Cfr. Ibidem, 52.

[8] Ibidem, 62.

[9] Ibidem, 62. É tal a gravidade do
crime do aborto, que a Igreja
sanciona este delito com pena
canônica de excomunhão latae
sententiae (cfr. Catecismo, 2272).

[10] “Estes direitos do homem não
estão subordinados nem aos
indivíduos nem aos pais, e também
não são uma concessão da sociedade
ou do Estado: pertencem à natureza
humana e são inerentes à pessoa em



virtude do ato criador que a originou
(...). Quando uma lei positiva priva a
uma categoria de seres humanos da
proteção que a ordem civil lhes deve,
o Estado nega a igualdade de todos
diante da lei. Quando o Estado não
põe seu poder a serviço dos direitos
de todo cidadão, e particularmente
de quem é mais débil, enfraquecem-
se os próprios fundamentos do
estado de direito’ (Congregação para
a Doutrina da Fé, Instr. Donum vitae,
22-II-87, 3).

“Quantos crimes se cometem em
nome da justiça! - Se tu vendesses
armas de fogo, e alguém te pagasse o
preço de uma delas para matar com
essa arma a tua mãe, tu a
venderias?... Mas será que não te
dava o seu justo preço?...

Professor, jornalista, político,
diplomata: meditai” (São Josemaria, 
Caminho, 400).



[11] João XXIII, Enc. Pacem in terris,
11-IV-63, 51.

[12] João Paulo II, Enc. Evangelium
vitae, 73.

[13] João Paulo II, Enc. Evangelium
vitae, 65.

[14] “As decisões devem ser tomadas
pelo paciente, se tiver a competência
e a capacidade para isso; caso
contrário, pelos que têm direitos
legais, respeitando sempre a vontade
razoável e os interesses legítimos do
paciente” (Catecismo, 2278).

[15] “O emprego de analgésicos para
aliviar os sofrimentos do moribundo,
ainda que com o risco de abreviar
seus dias, pode ser moralmente
conforme à dignidade humana se a
morte não é desejada, nem como fim
nem como meio, mas somente
prevista e tolerada como inevitável.
Os cuidados paliativos constituem
uma forma privilegiada de caridade



desinteressada. Por esta razão devem
ser encorajados” (Catecismo, 2279).

[16] Cfr. João Paulo II, Discorso ai
partecipanti ao Congresso
Internazionale seu ‘I trattamenti dei
sostegno vitale e o stato vegetativo.
Progressi scientifici e dilemmi etici’,
20-III-2004, n. 4; cfr. também
Conselho Pontifício da Pastoral para
os Agentes Sanitários, Carta dos
Agentes da Saúde, n. 120;
Congregação para a Doutrina da Fé, 
Respostas a algumas perguntas da
Conferência Episcopal Estadunidense
sobre a alimentação e hidratação
artificiais, 1-VIII-2007.

[17] No entanto, “não se deve
desesperar da salvação das pessoas
que se mataram. Deus pode, por
caminhos que só Ele conhece, dar-
lhes ocasião de um arrependimento
salutar. A Igreja ora pelas pessoas
que atentaram contra a própria
vida” (Catecismo, 2283).



[18] “O amor a si mesmo permanece
um princípio fundamental da
moralidade. Por tanto, é legítimo
fazer respeitar o próprio direito à
vida. Quem defende sua vida não é
culpável de homicídio, mesmo se for
obrigado a matar o
agressor” (Catecismo, 2264; cfr. João
Paulo II, Enc. Evangelium vitae, 55):
neste caso, o homicídio do agressor
não constitui objeto direto da
vontade daquele que se defende, o
objeto moral consiste em remover
uma iminente ameaça contra a
própria vida.

[19] Discurso do Santo Padre
Francisco aos participantes no
encontro promovido pelo Conselho
Pontifício para a Promoção da Nova
Evangelização, 11 de outubro de 2017

[20] “Tornam-se, portanto, culpados
de escândalo aqueles que instituem
leis ou estruturas sociais que levam à
degradação dos costumes e à



corrupção da vida religiosa ou a
‘condições sociais que,
voluntariamente ou não, tornam
difícil e praticamente impossível
uma conduta cristã conforme os
mandamentos’ (Pio XII, Discurso 1
junho 1941)” (Catecismo, 2286).

[21] Cfr. João Paulo II, Discurso,
22-6-1991, 3; Catecismo, 2301.

[22] Ibidem, 4.

[23] Pio XII, Discorso all'Associazione
Italiana Donatori dei Cornea,
14-5-1956.

[24] Cfr. São Josemaria, É Cristo que
passa, 124.

[25] “É preciso ao mesmo tempo:

– Que o dano causado pelo agressor à
nação ou à comunidade das nações
seja duradouro, grave e verdadeiro.



– Que todos os demais meios para
pôr fim à agressão tenham resultado
impraticáveis ou ineficazes.

– Que se reúnam as condições sérias
de sucesso.

– Que o emprego das armas não
entranhe males e desordens mais
graves que o mal que se pretende
eliminar. O poder dos meios
modernos de destruição obriga a
uma prudência extrema na
apreciação desta condição.

Estes são os elementos tradicionais
enumerados na doutrina chamada
da ‘guerra justa’.

A apreciação destas condições de
legitimidade moral pertence ao
julgamento prudente daqueles que
estão encarregados do bem
comum” (Catecismo, 2309). Ademais,
“existe a obrigação moral de
desobedecer àquelas decisões que



ordenam genocídios” (Catecismo,
2313).

A corrida de armamentos, “em lugar
de eliminar as causas de guerra,
corre o risco de agravá-las. O
investimento de riquezas fabulosas
na fabricação de armas sempre mais
modernas impede a ajuda aos povos
indigentes, e obstaculiza seu
desenvolvimento” (Catecismo, 2315).
A corrida de armamentos “é uma
praga gravíssima da humanidade e
prejudica aos pobres de modo
intolerável” (Concílio Vaticano II,
Const. Gaudium et spes, 81). As
autoridades têm o direito e o dever
de regulamentar a produção e o
comércio de armas (cfr. Catecismo,
2316).

[26] São Josemaria, Sulco, 315. Cfr.
São Josemaria, Forja, 879; Caminho,
525.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-34-o-
quinto-mandamento-do-decalogo/

(01/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-34-o-quinto-mandamento-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-34-o-quinto-mandamento-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-34-o-quinto-mandamento-do-decalogo/

	34. O quinto mandamento do Decálogo

