opusdei.org

34. O quinto
mandamento do
Decalogo

A vida humana é sagrada,
porque é fruto da acdo criadora
de Deus e permanece sempre
em uma especial relacdo com o
Criador.

04/02/2015

1. “Nao mataras”

“A vida humana é sagrada porque
desde sua origem ela encerra a agao
criadora de Deus e permanece para
sempre numa relacao especial com o



Criador, seu unico fim (...); ninguém,
em nenhuma circunstancia, pode
reivindicar para si o direito de
destruir diretamente um ser humano
inocente” (Catecismo, 2258).

O homem é alguém singular: a unica
criatura deste mundo a qual Deus
ama por si mesma[1]. Esta destinado
a conhecer e a amar eternamente a
Deus, e a sua vida é sagrada. Foi
criado a imagem e semelhanca de
Deus (cfr. Gn 1, 26-27), e este é 0
fundamento ultimo da dignidade
humana e do mandamento ndo
matardas.

O livro do Génesis apresenta o abuso
contra a vida humana como
consequéncia do pecado original.
Javé manifesta-se sempre como
protetor da vida: inclusive da de
Caim, apos ter matado seu irmdo
Abel; sangue de seu sangue, imagem
de todo homicidio. Ninguém deve
fazer justica por suas proprias maos,



e ninguém pode reivindicar o direito
de dispor da vida do proximo (cfr. Gn
4,13-15).

Este mandamento faz referéncia aos
seres humanos. E legitimo servir-se
dos animais para obter alimento,
vestido, etc.: Deus colocou-o0s na terra
para que estivessem a servico do
homem. A conveniéncia de ndo os
matar ou maltratar provem da
desordem que pode implicar nas
paixdes humanas, ou de um dever de
justica (se sdo propriedade de outro)
(cfr. Catecismo, 2417). Além do mais,
ndo se deve esquecer que o homem
ndo é ‘dono’ da Criagdo, mas
administrador e, portanto, tem
obrigacdo de respeitar e cuidar da
natureza, da qual precisa para a sua
propria existéncia e
desenvolvimento (cfr. Catecismo,
2418).

2. Plenitude deste mandamento



O mandamento de salvaguardar a
vida do homem “tem seu aspecto
mais profundo na exigéncia da
veneragdo e amor para com a pessoa
e sua vida”[2].

A misericordia e o perddo sdo
proprios de Deus; e na vida dos filhos
de Deus também deve estar presente
a misericordia, que nos leva a
compadecermo-nos, em nosso
coracao, pela miséria alheia: “Bem-
aventurados os misericordiosos,
porque alcangardo misericordia” (Mt
5, NI3].

E necesséario também aprender a
perdoar as ofensas (cfr. Mt 5, 22). Ao
receber uma ofensa deve-se tentar
ndo se encolerizar, nem permitir que
a ira invada o coracdo. Mais ainda,
no Pai-Nosso — a oragao que nos
deixou Jesus como oracao
dominical-, o Senhor une seu perdao
—0 perdao a respeito das ofensas que
cometemos— ao perddo dos que nos



ofenderam (cfr. Mt 6, 9-13; Lc 11,
2-4). Nesta luta nos ajudara:
contemplar a Paixdo de Nosso
Senhor, que nos perdoou e redimiu
levando com amor e com paciéncia
as injusticas; considerar que
ninguém deve parecer, para o
cristdo, um estranho ou um inimigo
(cfr. Mt 5, 44-45); pensar no
julgamento que segue a morte, no
qual seremos julgados sobre o amor
ao proximo; recordar que um cristao
deve vencer o mal com o bem (cfr.
Rm 12, 21); e ver as injurias como
oportunidade para a propria
purificacao.

3. O respeito da vida humana

O quinto preceito manda ndo matar.
Condena também bater, ferir ou
fazer qualquer dano injusto a si
mesmo e ao proximo no corpo, quer
por si, quer por outros; bem como
ofender com palavras injuriosas ou
querer o mal. Neste mandamento é



proibido igualmente matar-se
(suicidio).

3.1. O homicidio voluntario

“O quinto mandamento condena
como gravemente pecaminoso o
homicidio direto e voluntdario. O
assassino e os que cooperam
voluntariamente com o assassinato
cometem um pecado que clama ao
céu por vinganca (cfr. Gn 4,

19)” (Catecismo, 2268)[4].

A enciclica Evangelium vitae
formulou de modo definitivo e
infalivel a seguinte norma negativa:
“com a autoridade conferida por
Cristo a Pedro e a seus Sucessores,
em comunhdo com os Bispos da
Igreja catolica, confirmo que a
eliminacdo direta e voluntaria de um
ser humano inocente é sempre
gravemente imoral. Esta doutrina,
fundamentada naquela lei ndo
escrita que cada homem, a luz da
razao, encontra no proprio coragao



(cfr. Rm 2, 14-15), é corroborada pela
Sagrada Escritura, transmitida pela
Tradicdo da Igreja e ensinada pelo
Magistério ordinario e universal”[5].
Assim, o homicidio que é, sem
excecdo, gravemente imoral é aquele
que responde a uma escolha
deliberada e se dirige a uma pessoa
inocente. Portanto, a legitima defesa
e a pena de morte ndo se incluem
nesta formulacao absoluta, e sdo
objeto de um tratamento
especifico[6].

Colocar a vida nas maos do homem
implica um poder de disposicdo, que
pressup0Oe saber administra-lo como
uma colaboracdo com Deus. Isto
exige uma atitude de amor e de
servico, e ndo de dominio arbitrario:
trata-se de um senhorio ministerial,
ndo absoluto, reflexo do senhorio
unico e infinito de Deus[7].

3.2. 0 aborto



“A vida humana deve ser respeitada
e protegida de maneira absoluta a
partir do momento da

concepgdo” (Catecismo, 2270). Nao é
admissivel nenhuma discriminacao,
nem sequer a baseada nas diferentes
etapas do desenvolvimento da vida.
Em situagdes conflituosas, é
determinante a filiacdo natural a
espécie bioldgica humana. Com isto
ndo se impdem a pesquisa biomédica
limites diferentes daqueles que a
dignidade humana estabelece para
qualquer outro campo da atividade
humana.

“O aborto direto, isto é, desejado
como fim ou como meio, é sempre
uma desordem moral grave
enquanto eliminacdo deliberada de
um ser humano inocente”[8]. A
expressao como fim ou como meio
compreende as duas modalidades da
voluntariedade direta: neste caso, 0
que atua quer conscientemente
matar, e por isso cumpre a acao.



“Nenhuma circunstancia, nenhuma
finalidade, nenhuma lei do mundo
podera jamais tornar licito um ato
que € intrinsecamente ilicito, por ser
contrario a Lei de Deus, escrita no
coracdo da cada homem,
reconhecivel pela mesma razdo e
proclamada pela Igreja”[9]. O
respeito da vida deve ser
reconhecido como a fronteira que
nenhuma atividade individual ou
estatal pode superar. O direito
inaliendvel de toda pessoa humana
inocente a vida é um elemento
constitutivo da sociedade civil e de
sua legislacgdo e como tal deve ser
reconhecido e respeitado tanto por
parte da sociedade como da
autoridade politica (cfr. Catecismo,
2273)[10].

Assim, podemos afirmar que “o
direito de mandar constitui uma
exigéncia da ordem espiritual
[moral] e provem de Deus. Por isso,
se 0s governantes promulgam uma



lei ou ditam uma disposigao
qualquer contrdria a essa ordem
espiritual e, portanto, oposta a
vontade de Deus, em tal caso nem a
lei promulgada nem a disposicdo
ditada podem obrigar em sa
consciéncia o cidadao (...); ainda
mais, em semelhante situacao, a
propria autoridade se desmorona
por completo e se origina uma
iniquidade horrivel”[11]. Tanto é
assim que “leis deste tipo ndo s6 ndo
criam nenhuma obrigacao de
consciéncia, mas que, pelo contrario,
estabelecem uma grave e precisa
obrigacdo de se opor a elas mediante
a objecao de consciéncia”[12].

“Visto que deve ser tratado como
uma pessoa desde a concepcao, 0
embrido devera ser defendido em
sua integridade, cuidado e curado, na
medida do possivel, como qualquer
outro ser humano” (Catecismo, 2273).

3.3. A eutanasia



“Por eutandsia, em sentido
verdadeiro e proprio, deve-se
entender uma a¢ao ou uma omissao,
que por sua natureza e na intencao,
causa a morte, com o fim de eliminar
qualquer dor (...). E uma grave
violagdo da lei de Deus, como
eliminacdo deliberada e moralmente
inaceitavel de uma pessoa humana
(...). Semelhante pratica implica,
segundo as circunstancias, a malicia
propria do suicidio ou do
homicidio”[13]. Trata-se de uma das
consequéncias, gravemente
contrarias a dignidade da pessoa
humana, as quais pode levar o
hedonismo e a perda do sentido
cristdo da dor.

“A interrupcdo de procedimentos
médicos onerosos, perigosos,
extraordindrios ou
desproporcionados aos resultados
esperados pode ser legitima. E a
rejeicdo da ‘obstinacdo terapéutica’.
Ndo se quer dessa maneira provocar



a morte; aceita-se ndo poder impedi-
1a” (Catecismo, 2278)[14].

Por outro lado, “mesmo quando a
morte é considerada iminente, os
cuidados comumente devidos a uma
pessoa doente ndo podem ser
legitimamente

interrompidos” (Catecismo, 2279)
[15]. A alimentacdo e hidratacao
artificiais sdo, em principio, cuidados
habituais devidos a todo doente[16].

3.4. O suicidio

“Somos os administradores e ndo os
proprietarios da vida que Deus nos
confiou. Ndo podemos dispor

dela” (Catecismo, 2280). “O suicidio
contradiz a inclinacdo natural do ser
humano em conservar e perpetuar a
prépria vida. E gravemente contrario
ao justo amor de si mesmo. Ofende
igualmente ao amor do proximo,
porque rompe injustamente os
vinculos de solidariedade com as
sociedades familiar, nacional e



humana, as quais nos ligam muitas
obrigacoes. O suicidio é contrario ao
amor do Deus vivo” (Catecismo, 2281)
[17].

Preferir a prépria morte para salvar
a vida de outro ndo é suicidio, pelo
contrario, pode constituir um ato de
extrema caridade.

3.5. Alegitima defesa

A proibicdo de causar a morte ndo
suprime o direito de impedir que um
injusto agressor cause danos[18]. A
legitima defesa pode ser inclusive
um dever grave para quem €
responsavel pela vida do outro ou do
bem comum (cfr. Catecismo, 2265).

3.6. A pena de morte

Defender o bem comum da sociedade
exige que se ponha o agressor em
situacdo de ndo poder causar dano.
Por isto, a legitima autoridade pode
infligir penas proporcionais a



gravidade dos delitos. As penas tém
como fim compensar a desordem
introduzida pela falta, preservar a
ordem publica e a seguranca das
pessoas, e a emenda do culpado (cfr.
Catecismo, 2266).

O Catecismo da Igreja Catolica
destaca que “Durante muito tempo,
considerou-se o recurso a pena de
morte por parte da autoridade
legitima, depois de um processo
regular, como uma resposta
adequada a gravidade de alguns
delitos e um meio aceitavel, ainda
que extremo, para a tutela do bem
comum.

Hoje vai-se tornando cada vez mais
viva a consciéncia de que a
dignidade da pessoa ndo se perde,
mesmo depois de ter cometido
crimes gravissimos. Além disso,
difundiu-se uma nova compreensao
do sentido das sanc¢des penais por
parte do Estado. Por fim, foram



desenvolvidos sistemas de detencdo
mais eficazes, que garantem a
indispensavel defesa dos cidadaos
sem, a0 mesmo tempo, tirar
definitivamente ao réu a
possibilidade de se redimir.

Por isso a Igreja ensina, a luz do
Evangelho, que ‘a pena de morte é
inadmissivel, porque atenta contra a
inviolabilidade e dignidade da
pessoa’[19], e empenha-se com
determinacdo a favor da sua aboli¢do
em todo o mundo”(cfr. Catecismo,
2267).

4. O respeito da dignidade das
pessoas

4.1. O respeito a alma do proximo:
o escandalo

NOs, os cristdos, estamos obrigados a
buscar a vida e a saude sobrenatural
da alma do proximo, além da do
COrpo.



O escandalo é o contrario: “é a
atitude ou o comportamento que leva
outrem a praticar o mal. Aquele que
escandaliza torna-se o tentador do
proximo (...). O escandalo constitui
uma falta grave se, por acao ou
omissao, conduzir deliberadamente o
outro a uma falta grave” (Catecismo,
2284). Pode-se causar escandalo por
comentarios injustos, pela promocao
de espetaculos, livros e revistas
imorais, por seguir modas contrarias
ao pudor, etc.

“0O escandalo se reveste de uma
gravidade particular em virtude da
autoridade dos que o causam ou da
fraqueza dos que o

sofrem” (Catecismo, 2285): “se
alguém fizer cair em pecados um
destes pequenos que creem em mim,
melhor fora que lhe atassem ao
pescoco a mo de um moinho e o
lancassem no fundo do mar” (Mt 18,
6)[20].



4.2. O respeito a saude do corpo

O respeito ao proprio corpo é uma
exigéncia da caridade, pois o corpo é
templo do Espirito Santo (cfr. 1 Co 6,
19; 3, 16ss.; 2 Co 6, 16), e somos
responsaveis — naquilo que de nos
depende — de buscar a saude
corporal, que é um meio para servir
a Deus e aos homens. Mas a vida
corporal ndo é um valor absoluto: a
moral cristd opde-se a uma
concepc¢ao neopaga que promove o
culto ao corpo, e que pode conduzir a
perversao das relacdes humanas (cfr.
Catecismo, 2289).

“A virtude da temperanca manda
evitar toda espécie de excecgdo, 0
abuso da comida, do alcool, do fumo
e dos medicamentos. Aqueles que,
em estado de embriaguez ou por
gosto imoderado pela velocidade,
pdem em risco a seguranca alheia e a
propria, nas estradas, no mar ou no



ar, tornam-se gravemente
culpaveis” (Catecismo, 2290).

O uso de drogas é uma falta grave,
pelo dano que representa para a
saude, e pela fuga da
responsabilidade dos atos que se
podem realizar sob sua influéncia. A
producdo clandestina e o trafico de
drogas sao atividades imorais (cfr.
Catecismo, 2291).

A pesquisa cientifica nao pode
legitimar atos que, em si mesmos, sdo
contrarios a dignidade das pessoas e
a lei moral. Nenhum ser humano
pode ser tratado como um meio para
0 progresso da ciéncia (cfr.
Catecismo, 2295). Atentam contra
este principio praticas como a
procriacdo artificial substitutiva ou o
uso de embrides com fins
experimentais.

4.3. O transplante de o6rgaos



A doacdo de orgdos para transplantes
é legitima e pode ser um ato de
caridade, se a doacao for plenamente
livre e gratuita[21], e respeita a
ordem da justica e da caridade.

“Uma pessoa sO pode doar algo do
que pode se privar sem Ssério perigo
ou dano para sua propria vida ou
identidade pessoal, e por uma razao
justa e proporcionada. Resulta 6bvio
que os Orgaos vitais s0 podem ser
doados apos a morte”[22].

E preciso que o doador ou seus
representantes tenham dado seu
consentimento consciente (cfr.
Catecismo, 2296). Esta doacdo, “ainda
que seja licita em si mesma, pode
chegar a ser ilicita, se viola os
direitos e sentimentos de terceiros a
quem compete a tutela do cadaver:
0s parentes proximos, em primeiro
termo; mas poderia inclusive tratar
de outras pessoas em virtude de
direitos publicos ou privados”[23].



4.4. O respeito a liberdade fisica e
a integridade corporal

Os sequestros e o fazer reféns sao
moralmente ilicitos: é tratar as
pessoas s0 como meios para se obter
diversos fins, privando-as
injustamente da liberdade. Sdo
também gravemente contrarios a
justica e a caridade, o terrorismo e a
tortura.

“Fora das indica¢bes médicas de
ordem estritamente terapéutica, as
amputacoes, mutilacdes de
esterilizacdes diretamente
voluntarias de pessoas inocentes sdo
contrarias a lei moral” (Catecismo,
2297). Por outro lado, ndo sdo
contrarias a lei moral aquelas que se
seguem de uma acdo terapéutica
necessaria para o bem do corpo
tomado em sua totalidade, e que ndo
se querem nem como fim nem como
meio, mas que se sofrem e se
toleram.



4.5. O respeito aos mortos

“Os corpos dos defuntos devem ser
tratados com respeito e caridade, na
fé e na esperanca da ressurreicdo. O
enterro dos mortos é uma obra de
misericordia corporal (cfr. Th 1,
16-18), que honra os filhos de Deus,
templos do Espirito

Santo” (Catecismo, 2300). “A Igreja
recomenda vivamente que se
conserve o piedoso costume de
sepultar os corpos dos defuntos; mas
ndo proibe a cremacdao, a nao ser que
tenha sido preferida por razdes
contrarias a doutrina crista” (CIC,
can. 1176).

5. A defesa da paz

“Bem-aventurados os pacificos,
porque serdo chamados filhos de
Deus” (Mt 5, 9). Caracteristica do
espirito de filiacdo divina é ser
semeadores de paz e de alegria[24].
“A paz ndo pode ser obtida na terra
sem a salvaguarda dos bens das



pessoas, sem a livre comunicacgao
entre os seres humanos, o respeito da
dignidade das pessoas e dos povos, a
pratica assidua da fraternidade (...).
E obra da justica (cfr. Is 32, 17) e
efeito da caridade” (Catecismo, 2304).

“Por causa dos males e das injusticas
que toda guerra acarreta, a Igreja
insta cada um a orar e agir para que
a Bondade divina nos livre da antiga
escravidao da guerra (cfr. Concilio
Vaticano II, Const. Gaudium et spes,
81,4)” (Catecismo, 2307).

Existe uma “legitima defesa
mediante a forca militar”. Mas “a
gravidade de semelhante decisdo
submete a esta a condicdes rigorosas
de legitimidade moral” (Catecismo,
2309)[25].

“As injusticas, as desigualdades
excessivas de ordem econ6mica ou
social, a inveja, a desconfianca e o
orgulho, que existem entre os
homens e as nac¢des, ameacam sem



cessar a paz e causam as guerras.
Tudo o que se faz para superar estas
desordens contribui para edificar a
paz e evitar a guerra” (Catecismo,
2317).

“Ama a tua patria: o patriotismo é
uma virtude cristd. Mas se o
patriotismo se converte num
nacionalismo que leva a encarar com
frieza, com desprezo - sem caridade
crista nem justica -, outros povos,
outras nacodes, € um pecado”[26].

Pau Agulles Simo

Bibliografia basica

Catecismo da Igreja Catdlica,
2258-2330.

Jodo Paulo II, Enc. Evangelium vitae,
25-3-95, cap. III.



Leituras recomendadas

L. Ciccone, Lavita umana, Ares,
Milano 2000.

L. Melina, Corso di Bioetica. Il
Vangelo della Vita, Piemme, Casale
Monferrato 1996.

[1] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 24.

[2] Jodo Paulo II, Enc. Evangelium
vitae, 25-3-95, 41.

[3] “As obras de misericordia sdo
acoes caritativas pelas quais
socorremos o proximo em suas
necessidades corporais e
espirituais” (Catecismo, 2447).

[4] Também “proibe que de faca algo
com a intencdo de provocar
indiretamente a morte de uma



pessoa. A lei moral proibe expor
alguém a um risco mortal sem razao
grave, bem como recusar ajuda a
uma pessoa em perigo” (Catecismo,
2269).

[5] Jodo Paulo II, Enc. Evangelium
vitae, 57.

[6] Cfr. Ibidem, 55-56.
[7] Cfr. Ibidem, 52.
[8] Ibidem, 62.

[9] Ibidem, 62. E tal a gravidade do
crime do aborto, que a Igreja
sanciona este delito com pena
canonica de excomunhaéo latae
sententiae (cfr. Catecismo, 2272).

[10] “Estes direitos do homem nao
estdo subordinados nem aos
individuos nem aos pais, e também
nao sao uma concessao da sociedade
ou do Estado: pertencem a natureza
humana e sdo inerentes a pessoa em



virtude do ato criador que a originou
(...). Quando uma lei positiva priva a
uma categoria de seres humanos da
protecdo que a ordem civil lhes deve,
o Estado nega a igualdade de todos
diante da lei. Quando o Estado néo
poe seu poder a servico dos direitos
de todo cidaddo, e particularmente
de quem é mais débil, enfraquecem-
se 0s proprios fundamentos do
estado de direito’ (Congregacao para
a Doutrina da Fé, Instr. Donum vitae,
22-11-87, 3).

“Quantos crimes se cometem em
nome da justica! - Se tu vendesses
armas de fogo, e alguém te pagasse o
preco de uma delas para matar com
essa arma a tua made, tu a
venderias?... Mas serd que ndao te
dava o seu justo preco?...

Professor, jornalista, politico,
diplomata: meditai” (S4o Josemaria,
Caminho, 400).



[11] Jodo XXIII, Enc. Pacem in terris,
11-IV-63, 51.

[12] Jodo Paulo II, Enc. Evangelium
vitae, 73.

[13] Jodo Paulo II, Enc. Evangelium
vitae, 65.

[14] “As decisOes devem ser tomadas
pelo paciente, se tiver a competéncia
e a capacidade para isso; caso
contrario, pelos que tém direitos
legais, respeitando sempre a vontade
razoavel e os interesses legitimos do
paciente” (Catecismo, 2278).

[15] “O emprego de analgésicos para
aliviar os sofrimentos do moribundo,
ainda que com o risco de abreviar
seus dias, pode ser moralmente
conforme a dignidade humana se a
morte nao é desejada, nem como fim
nem como meio, mas somente
prevista e tolerada como inevitavel.
Os cuidados paliativos constituem
uma forma privilegiada de caridade



desinteressada. Por esta raziao devem
ser encorajados” (Catecismo, 2279).

[16] Cfr. Jodo Paulo II, Discorso ai
partecipanti ao Congresso
Internazionale seu ‘I trattamenti dei
sostegno vitale e o stato vegetativo.
Progressi scientifici e dilemmi etici’,
20-111-2004, n. 4; cfr. também
Conselho Pontificio da Pastoral para
0s Agentes Sanitarios, Carta dos
Agentes da Saude, n. 120;
Congregacao para a Doutrina da Fé,
Respostas a algumas perguntas da
Conferéncia Episcopal Estadunidense
sobre a alimentagdo e hidratagdo
artificiais, 1-VIII-2007.

[17] No entanto, “nao se deve
desesperar da salvacdo das pessoas
que se mataram. Deus pode, por
caminhos que so Ele conhece, dar-
lhes ocasido de um arrependimento
salutar. A Igreja ora pelas pessoas
que atentaram contra a propria
vida” (Catecismo, 2283).



[18] “O amor a si mesmo permanece
um principio fundamental da
moralidade. Por tanto, é legitimo
fazer respeitar o proprio direito a
vida. Quem defende sua vida néo é
culpavel de homicidio, mesmo se for
obrigado a matar o

agressor” (Catecismo, 2264; cfr. Jodo
Paulo II, Enc. Evangelium vitae, 55):
neste caso, o homicidio do agressor
ndo constitui objeto direto da
vontade daquele que se defende, o
objeto moral consiste em remover
uma iminente ameaca contra a
propria vida.

[19] Discurso do Santo Padre
Francisco aos participantes no
encontro promovido pelo Conselho
Pontificio para a Promog¢do da Nova
Evangelizagdo, 11 de outubro de 2017

[20] “Tornam-se, portanto, culpados
de escandalo aqueles que instituem
leis ou estruturas sociais que levam a
degradacdo dos costumes e a



corrupcdo da vida religiosa ou a
‘condicdes sociais que,
voluntariamente ou ndo, tornam
dificil e praticamente impossivel
uma conduta cristd conforme os
mandamentos’ (Pio XII, Discurso 1
junho 1941)” (Catecismo, 2286).

[21] Cfr. Jodo Paulo II, Discurso,
22-6-1991, 3; Catecismo, 2301.

[22] Ibidem, 4.

[23] Pio XII, Discorso all'Associazione
Italiana Donatori dei Cornea,
14-5-1956.

[24] Cfr. Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, 124.

[25] “E preciso ao mesmo tempo:

— Que o dano causado pelo agressor a
nacao ou a comunidade das nacdes
seja duradouro, grave e verdadeiro.



— Que todos os demais meios para
por fim a agressdo tenham resultado
impraticaveis ou ineficazes.

— Que se reunam as condicdes sérias
de sucesso.

— Que 0 emprego das armas nao
entranhe males e desordens mais
graves que o mal que se pretende
eliminar. O poder dos meios
modernos de destrui¢cdo obriga a
uma prudéncia extrema na
apreciacdo desta condicao.

Estes sdo os elementos tradicionais
enumerados na doutrina chamada
da ‘guerra justa’.

A apreciacgdo destas condicdes de
legitimidade moral pertence ao
julgamento prudente daqueles que
estdo encarregados do bem

comum” (Catecismo, 2309). Ademais,
“existe a obrigacdo moral de
desobedecer aquelas decisdes que



ordenam genocidios” (Catecismo,
2313).

A corrida de armamentos, “em lugar
de eliminar as causas de guerra,
corre o risco de agrava-las. O
investimento de riquezas fabulosas
na fabricacdo de armas sempre mais
modernas impede a ajuda aos povos
indigentes, e obstaculiza seu
desenvolvimento” (Catecismo, 2315).
A corrida de armamentos “é uma
praga gravissima da humanidade e
prejudica aos pobres de modo
intoleravel” (Concilio Vaticano II,
Const. Gaudium et spes, 81). As
autoridades tém o direito e o dever
de regulamentar a producdo e o
comércio de armas (cfr. Catecismo,
2316).

[26] Sdo Josemaria, Sulco, 315. Cfr.
Sao Josemaria, Forja, 879; Caminho,
525.




pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/tema-34-o-
quinto-mandamento-do-decalogo/
(01/02/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-34-o-quinto-mandamento-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-34-o-quinto-mandamento-do-decalogo/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-34-o-quinto-mandamento-do-decalogo/

	34. O quinto mandamento do Decálogo

