
opusdei.org

Tema 34. O nono e o
décimo
mandamentos

O nono e o décimo
mandamentos fazem referência
aos atos internos que
correspondem aos pecados
contra o sexto e o sétimo
mandamentos. Os pecados
internos podem deformar a
consciência. A luta contra os
pecados internos é uma parte
do esforço cristão de amar com
todo o coração, com toda a
mente e com todas as forças. A
pureza de coração significa ter
um modo santo de sentir.



01/10/2022

“Não cobiçarás a mulher do teu
próximo. Não cobiçarás sua casa,
nem seu campo, nem seu escravo,
nem sua escrava, nem seu boi, nem
seu jumento, nem nada do que lhe
pertence” (Dt 5, 21).

“Todo aquele que lançar um olhar de
cobiça para uma mulher, já
adulterou com ela em seu
coração” (Mt 5, 28).

Santificar o mundo interior

Quando Jesus responde à pergunta
sobre o que é mais importante na
Lei, suas palavras mostram que a
vida moral não se reduz a realizar
uma série de atos externos, mas é
algo mais profundo: “Amarás o
Senhor teu Deus de todo o teu
coração, de toda a tua alma, de todo o



teu entendimento e com toda a tua
força” (Mc 12, 30). A santidade, que é
sempre um dom de Deus, não
consiste fundamentalmente numa
vida sem pecados graves, mas numa
vida cheia de amor de Deus; amor
que requer uma ordem e uma
harmonia interiores, impossíveis
para o homem sem a graça, mas que
se pode perceber nas pessoas santas.
A correspondência a esse dom de
Deus está, ao mesmo tempo, ao nosso
alcance; tantas e tantos irmãos
nossos na fé souberam fazer
frutificar essa graça através do seu
esforço pessoal: “Senhor, tu me
entregaste cinco talentos. Aqui estão
mais cinco que eu lucrei” (Mt 25, 20).

Essa ordem e essa harmonia interior
constituem o que se conhece como
“pureza de coração”, que é louvada
por Jesus no sermão da montanha, e
que permite, além disso, uma
particular abertura ao próximo: “Por
este caminho entramos em relação



com o próximo que, a partir do amor
que Deus mostra em Jesus Cristo, é
uma chamada à beleza da fidelidade,
da generosidade e da autenticidade.
Mas para viver assim — ou seja, na
beleza da fidelidade, da
generosidade e da autenticidade —
precisamos de um coração novo,
habitado pelo Espírito Santo [...]
através da dádiva de desejos novos
(Cf. Rm 8, 6). Desejar segundo o
Espírito, desejar ao ritmo do Espírito,
desejar com a música do Espírito (...)
Eis o que é o Decálogo para nós
cristãos: contemplar a Cristo para
abrir-nos ao seu coração, para
receber seus desejos, para receber
seu Santo Espírito”[1].

O afeto pelas pessoas e pelos bens
materiais é algo em si mesmo bom,
que requer, porém, uma ordem
levando em conta o bem global da
pessoa, que, para o cristão,
concretiza-se nesse amor a Deus que
envolve a pessoa inteira: inteligência,



coração e o resto das faculdades. Os
bens materiais, imprescindíveis
como meios, não são capazes de
preencher a aspiração de infinito do
coração do homem, que é feito para
Deus e que não se sacia com o bem-
estar material. Esse bem-estar, se não
estiver integrado na vida segundo o
Espírito Santo, muitas vezes
entorpece a inteligência e o coração e
torna difícil amar verdadeiramente
os outros e reconhecer suas
necessidades.

Os pecados internos

O nono e o décimo mandamentos
fazem referência aos atos internos
que correspondem aos pecados
contra o sexto e o sétimo
mandamentos, que a tradição moral
classifica dentro dos chamados
pecados internos. Ordenam, de
forma positiva, viver a castidade (o
nono) e o desprendimento dos bens
materiais (décimo) nos pensamentos



e desejos, segundo as palavras do
Senhor: “Bem-aventurados os puros
de coração, porque verão a Deus” e
“Bem-aventurados os que têm um
coração de pobre porque deles é o
Reino dos céus” (Mt 5, 3.8).

A primeira questão à qual seria
necessário responder é: faz sentido
falar de pecados internos? Ou: por
que um exercício da inteligência e da
vontade que não se concretiza em
uma ação externa seria
repreensível?

A resposta não é evidente, pois nas
listas de pecados que o Novo
Testamento oferece aparecem
sobretudo atos externos (adultério,
fornicação, homicídio, idolatria,
feitiçarias, disputas, iras, etc.). Nessas
mesmas listas, vemos, no entanto,
citados também como pecados,
certos atos internos (inveja,
concupiscência, avareza)[2].



O próprio Jesus explica que é do
coração do homem que procedem “os
maus pensamentos, os homicídios, os
adultérios, as impurezas, os furtos, os
falsos testemunhos, as calúnias” (Mt
15, 19). E no âmbito específico da
castidade, ensina que “todo aquele
que olhar para uma mulher, com o
desejo de possuí-la, já cometeu
adultério com ela no seu
coração” (Mt 5, 28). Destes textos
procede uma importante nota para a
moral, pois dão a entender como a
fonte das ações humanas e, portanto,
da bondade ou maldade da pessoa,
encontra-se nos desejos do coração,
no que a pessoa “quer” ou escolhe. A
maldade do homicídio, do adultério,
do roubo não está principalmente no
aspecto físico da ação, ou em suas
consequências (que têm também um
papel importante), mas na vontade
(no coração) do homicida, do
adúltero, do ladrão, que, ao escolher
essa determinada ação, está 
querendo-a: está se determinando em



uma direção contrária à direção do
amor ao próximo e, portanto, ao
amor de Deus também.

A vontade dirige-se sempre ao que
percebe como um bem, porém, às
vezes, trata-se de um bem aparente,
algo que aqui e agora não leva ao
bem da pessoa toda. O ladrão quer
algo que considera um bem, mas o
fato de que este objeto pertença a
outra pessoa torna impossível que
escolher ficar com ele possa levar ao
seu bem como pessoa, ou o que dá no
mesmo, à finalidade da sua vida.
Neste sentido, não é necessário o ato
exterior para determinar a vontade
de modo negativo. Quem decide
roubar um objeto, mesmo que depois
não o consiga fazer por causa de um
imprevisto, atuou mal. Realizou um
ato interno voluntário contra a
virtude da justiça.

A bondade e a maldade da pessoa
estão na vontade e, portanto, falando



estritamente, deveríamos utilizar
estas categorias para nos referirmos
aos desejos (queridos, aceitos), não
aos pensamentos. Ao falar da
inteligência utilizamos outras
categorias, como verdadeiro e falso.
Quando o nono mandamento proíbe
os “pensamentos impuros” não está
se referindo às imagens ou ao
pensamento em si, mas ao
movimento da vontade que aceita o
gozo desordenado que uma certa
imagem (interna ou externa) provoca
nele[3].

Os pecados internos são divididos
tradicionalmente em:

- maus pensamentos: são a
representação imaginária de um ato
pecaminoso sem intenção de realizá-
lo. Poderia chegar a ser pecado
mortal se for uma questão grave e se
for proposital ou houver
consentimento em deleitar-se nela;



- maus desejos: desejo interior e
genérico de uma ação pecaminosa
com o qual a pessoa se compraz. Não
corresponde a uma intenção clara de
realizá-la (que supõe sempre um
querer eficaz), embora com
frequência a pessoa estaria disposta
a realiza-lo se não houvessem
motivos que a limitam (como as
consequências da ação, a dificuldade
para realizá-la, etc.);

- gozo pecaminoso: é a complacência
deliberada em uma ação má já
realizada pela pessoa ou por outros.
Renova de alguma forma o pecado
na alma.

Os pecados internos têm menor
gravidade que os correspondentes
pecados externos, pois o ato externo
manifesta em geral uma
voluntariedade mais intensa. São, no
entanto, muito prejudiciais,
sobretudo para as pessoas que



procuram a intimidade e amizade
com Deus, já que:

- são mais facilmente cometidos, pois
basta o consentimento da vontade; e
as tentações costumam ser mais
frequentes;

- presta-se menos atenção a eles, pois,
às vezes por ignorância e às vezes
por certa cumplicidade com as
paixões, não se quer reconhecê-los
como pecados, pelo menos veniais, se
o consentimento foi imperfeito.

Os pecados internos podem
deformar a consciência, por
exemplo, quando se admite,
habitualmente ou com certa
frequência, o pecado venial interno,
mesmo que se queira evitar o pecado
mortal. Tal deformação pode dar
lugar a manifestações de
irritabilidade, faltas de caridade,
espírito crítico, resignação com
frequentes tentações sem luta tenaz
contra elas etc.[4]. Em alguns casos



pode inclusive levar a não querer
reconhecer os pecados internos,
camuflando-os com razões sem
razão, que acabam por confundir
cada vez mais a consciência. Como
consequência, cresce facilmente o
amor próprio, nascem inquietações,
a humildade e a contrição sincera
tornam-se mais custosas e pode-se
chegar à tibieza.

A luta contra os pecados internos que
configura aos poucos uma finura e
um equilíbrio moral no interior da
pessoa, não tem nada a ver com os
escrúpulos que implicam uma
hipertrofia da sensibilidade interior
e podem chegar a constituir um
verdadeiro transtorno psíquico.

A luta contra os pecados internos é
parte do empenho cristão por amar
com todo o coração, com toda a
mente e com todas as forças. Ajudam
neste campo:



- a frequência dos sacramentos que
nos dão ou aumentam a graça, e nos
curam de nossas misérias diárias;

- a oração, a mortificação e o
trabalho, procurando sinceramente a
Deus;

- a humildade – que permite
reconhecer nossas misérias sem nos
desesperarmos por nossos erros – e a
confiança em Deus, sabendo que está
sempre disposto a perdoar-nos;

- o exercício da sinceridade com
Deus, conosco mesmos e na direção
espiritual, cuidando com esmero o
exame de consciência.

A purificação do coração

Estes dois mandamentos, em sentido
amplo, consideram os mecanismos
íntimos que estão na raiz de
qualquer pecado[5]. Em sentido
positivo, estes mandamentos
convidam a atuar com intenção reta,



com um coração puro. Têm por isso
uma grande importância, pois não se
limitam à consideração externa das
ações, mas consideram a fonte da
qual procedem tais ações.

Estes dinamismos internos são
fundamentais na vida moral cristã,
onde os dons do Espírito Santo e as
virtudes infusas são modulados pelas
disposições da pessoa. Têm, neste
sentido, uma importância particular
as virtudes morais, que são
disposições da vontade e dos outros
apetites para realizar o bem. Com
estes elementos em mente, é possível
afastar uma certa caricatura da vida
moral como luta por evitar os
pecados, e descobrir o imenso
panorama positivo do esforço por
crescer na virtude (por purificar o
coração) que a existência humana
tem, e em particular a do cristão.

Estes mandamentos referem-se mais
especificamente aos pecados



internos contra as virtudes da
castidade e da justiça, bem refletidos
no texto da Sagrada Escritura que
fala de “três espécies de cobiça ou
concupiscência: a concupiscência da
carne, a concupiscência dos olhos e a
soberba da vida (1 Jo 2,
16)” (Catecismo, 2514).

Todo homem descobre em seu
interior algumas tendências
desordenadas, que a tradição moral
denominou concupiscência. O
Catecismo o explica falando da
“revolta que a carne provoca contra
o "espírito". Provém da
desobediência do primeiro
pecado” (Catecismo, 2515). Depois do
pecado original ninguém está isento
da concupiscência, com exceção de
Nosso Senhor Jesus Cristo e de Nossa
Senhora.

Embora a concupiscência em si não
seja pecado, inclina para o pecado, e
o gera quando não se submete à



razão iluminada pela fé, com a ajuda
da graça. Esquecendo da existência
da concupiscência, é fácil pensar que
todas as tendências que se
experimentam “são naturais” e que
não há mal em deixar-se levar por
elas. Muitos percebem que esta ideia
é falsa ao considerar o que acontece,
por exemplo, com o impulso para a
violência, que se reconhece como
algo negativo que é preciso evitar. No
âmbito da castidade, não é tão fácil,
no entanto, reconhecer que os
estímulos “naturais” são muitas
vezes inadequados. O nono
mandamento nos ajuda a
compreender que não é assim, e que
a concupiscência obscureceu a
natureza; de modo que o que se
experimenta como natural é,
frequentemente, consequência do
pecado, e é preciso dominá-lo.
Podemos dizer o mesmo do anseio
imoderado de riquezas, ou cobiça, ao
qual se refere o décimo
mandamento.



É importante conhecer esta
desordem causada em nós pelo
pecado original e pelos nossos
pecados pessoais, já que esse
conhecimento:

- estimula-nos a rezar: só Deus
perdoa o pecado original, que deu
origem à concupiscência; e, da
mesma forma, só com sua ajuda
conseguimos vencer esta tendência
desordenada; a graça de Deus cura
nossa natureza das feridas do pecado
(além de elevá-la à ordem
sobrenatural);

- ensina-nos a amar toda a criação,
que saiu boa das mãos de Deus; são
nossos desejos desordenados que
tornam possível o mau uso dos bens
criados.

O combate pela pureza e a
liberdade de coração

A pureza de coração significa ter um
modo santo de sentir. Com a ajuda de



Deus e o esforço pessoal chegamos a
ser cada vez mais “limpos de
coração”: limpeza “nos
pensamentos” e “nos desejos”. Esta
limpeza ou pureza de coração é uma
metáfora que se refere à maior
liberdade do coração para amar.

No que diz respeito ao nono
mandamento, o cristão obtém esta
pureza com a graça de Deus e através
da virtude e do dom da castidade,
pureza de intenção, pureza do olhar
e da oração[6].

A pureza do olhar não se limita a
afastar a contemplação de imagens
claramente inconvenientes, mas
exige uma purificação do uso dos
nossos sentidos externos, que leva a
olhar o mundo e as outras pessoas
com visão sobrenatural. Trata-se de
uma luta positiva que permite que o
homem descubra a verdadeira
beleza de toda a criação, e de modo
particular, a beleza dos que foram



plasmados à imagem e semelhança
de Deus[7].

“A pureza exige o pudor.Este é uma
parte integrante da esperança. O
pudor preserva a intimidade da
pessoa. Consiste na recusa de
mostrar aquilo que deve ficar
escondido. Está ordenado à
castidade, exprimindo sua
delicadeza. Orienta os olhares e os
gestos em conformidade com a
dignidade das pessoas e de sua
união” (Catecismo, 2521).

No que se refere aos bens materiais,
a sociedade atual fomenta o
consumismo e a autoafirmação
pessoal com uma força tão poderosa,
que até coloca em perigo a
estabilidade da família. Muitas as
pessoas percebem tarde demais que
concentraram a vida na profissão,
em ganhar dinheiro e posição, e
negligenciaram outras facetas mais
importantes de sua existência: o



relacionamento com Deus e com a
sua família.

A importância exagerada que se
concede hoje ao bem-estar material
acima de muitos outros valores, não
é sinal de progresso humano, supõe
uma redução e aviltamento do
homem, cuja dignidade está em ser
criatura espiritual chamada à vida
eterna como filho de Deus (Cf. Lc 12,
19-20).

O “décimo mandamento exige banir
a inveja do coração
humano” (Catecismo, 2538). A inveja
é um pecado capital. “Designa a
tristeza sentida diante do bem do
outro” (Catecismo, 2539). Da inveja
podem derivar muitos outros
pecados: ódio, murmuração,
detração, desobediência, etc. A inveja
implica uma rejeição da caridade.
Para lutar contra ela deve-se viver a
virtude da benevolência, que leva a
desejar o bem aos outros como



manifestação do amor que temos a
eles. A virtude da humildade
também ajuda nesta luta, pois não se
deve esquecer que a inveja procede
com frequência do orgulho (Cf.
Catecismo, 2540).

Para ter a capacidade de amar com
todo o coração e com todas as forças
é necessária uma ordem interior,
proporcionada pela graça e pelas
virtudes, e que não fica na simples
continência, que no máximo evita os
pecados mais graves, mas conseguem
essa harmonia cheia de paz que as
pessoas santas possuem.

Pablo Requena

Bibliografia básica

- Catecismo da Igreja Católica,
2514-2557



Leituras recomendadas

- São Josemaria, Homilia Porque
verão a Deus, em Amigos de Deus,
175-189; Homilia Desprendimento, em
Amigos de Deus, 110-126

[1] Francisco, Audiência, 28/11/2018.

[2] Cfr. Gl. 5, 19-21; Rm 1, 29-31; Cl 3, 5.
São Paulo, depois de fazer um
chamamento para abster-se da
fornicação escreve “Que cada um de
vós saiba possuir o seu corpo santa e
honestamente, sem se deixar levar
pelas paixões desregradas, como os
pagãos que não conhecem a Deus
[...], pois Deus não chamou para a
impureza, mas para a santidade” (1
Ts 4, 3-7). Ele sublinha a importância
dos afetos, que são a origem das
ações, e faz ver a necessidade de sua
purificação para a vida cristã.



[3] Deste modo, podemos entender
facilmente, a diferença entre “sentir
“e “consentir”, referindo-se a uma
determinada paixão ou movimento
da sensibilidade. Apenas quando há
consentimento da vontade, se pode
falar de pecado (se a matéria for
pecaminosa).

[4] “Vais chapinhando nas tentações,
pões-te em perigo, brincas com a
vista e com a imaginação, ficas
conversando sobre... estupidezes. – E
depois te assustas por te assaltarem
dúvidas, escrúpulos, confusões,
tristezas e desalento. Tens de admitir
que és pouco consequente” (São
Josemaria, Sulco, 132).

[5] “O décimo mandamento se refere à
intenção do coração e resume, junto
com o nono, todos os preceitos da
Lei” (Catecismo, 2534).

[6] “Com a graça de Deus, alcançará a
pureza de coração: pela virtude e
pelo dom da castidade, pois a



castidade permite amar com um
coração reto e indiviso; pela pureza
de intenção, que consiste em ter em
vista o fim verdadeiro do homem;
com uma atitude simples, o batizado
procura encontrar e realizar a
vontade de Deus em todas as coisas
(Cfr. Rm 12, 2; Cl 1, 10); pela pureza
do olhar, exterior e interior; pela
disciplina dos sentimentos e da
imaginação; pela recusa de toda
complacência nos pensamentos
impuros que tendem a desviar do
caminho dos mandamentos divinos:
"A vista desperta a paixão dos
insensatos" (Sb 15,5); pela
oração” (Catecismo, 2520).

[7] “Os olhos! Por eles entram na alma
muitas iniquidades. Quantas
experiências como a de Davi!... – se
guardardes a vista, tereis assegurado
a guarda do vosso coração” (São
Josemaria, Caminho, 183). “Meu
Deus! : encontro graça e beleza em
tudo o que vejo: guardarei a vista a



toda hora, por Amor” (São Josemaria,
Forja, 415).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-34-o-
nono-e-o-decimo-mandamentos/

(31/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-34-o-nono-e-o-decimo-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-34-o-nono-e-o-decimo-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-34-o-nono-e-o-decimo-mandamentos/

	Tema 34. O nono e o décimo mandamentos

