opusdei.org

Tema 34. Ononoeo
décimo
mandamentos

O nono e o décimo
mandamentos fazem referéncia
aos atos internos que
correspondem aos pecados
contra o sexto e 0 sétimo
mandamentos. Os pecados
internos podem deformar a
consciéncia. A luta contra os
pecados internos é uma parte
do esforgo cristdo de amar com
todo o coracdo, com toda a
mente e com todas as forcas. A
pureza de coracdo significa ter
um modo santo de sentir.



01/10/2022

“N&o cobicaras a mulher do teu
proximo. Nao cobicaras sua casa,
nem seu campo, nem seu escravo,
nem sua escrava, nem seu boi, nem
seu jumento, nem nada do que lhe
pertence” (Dt 5, 21).

“Todo aquele que lancar um olhar de
cobica para uma mulher, ja
adulterou com ela em seu

coracdo” (Mt 5, 28).

Santificar o mundo interior

Quando Jesus responde a pergunta
sobre o que é mais importante na
Lei, suas palavras mostram que a
vida moral ndo se reduz a realizar
uma série de atos externos, mas €
algo mais profundo: “Amaras o
Senhor teu Deus de todo o teu
coracao, de toda a tua alma, de todo o



teu entendimento e com toda a tua
forca” (Mc 12, 30). A santidade, que é
sempre um dom de Deus, ndo
consiste fundamentalmente numa
vida sem pecados graves, mas numa
vida cheia de amor de Deus; amor
que requer uma ordem e uma
harmonia interiores, impossiveis
para o homem sem a graca, mas que
se pode perceber nas pessoas santas.
A correspondéncia a esse dom de
Deus esta, a0 mesmo tempo, ao nosso
alcance; tantas e tantos irmaos
nossos na fé souberam fazer
frutificar essa graca através do seu
esforgo pessoal: “Senhor, tu me
entregaste cinco talentos. Aqui estdo
mais cinco que eu lucrei” (Mt 25, 20).

Essa ordem e essa harmonia interior
constituem o que se conhece como
“pureza de coracdo”, que é louvada
por Jesus no sermdo da montanha, e
que permite, além disso, uma
particular abertura ao proximo: “Por
este caminho entramos em relacao



com o proximo que, a partir do amor
que Deus mostra em Jesus Cristo, é
uma chamada a beleza da fidelidade,
da generosidade e da autenticidade.
Mas para viver assim — ou seja, na
beleza da fidelidade, da
generosidade e da autenticidade —
precisamos de um coragio novo,
habitado pelo Espirito Santo [...]
através da dadiva de desejos novos
(Cf. Rm 8, 6). Desejar segundo o
Espirito, desejar ao ritmo do Espirito,
desejar com a musica do Espirito (...)
Eis o que é o Decalogo para nos
cristdos: contemplar a Cristo para
abrir-nos ao seu coracdao, para
receber seus desejos, para receber
seu Santo Espirito”".

O afeto pelas pessoas e pelos bens
materiais é algo em si mesmo bom,
que requer, porém, uma ordem
levando em conta o bem global da
pessoa, que, para o cristao,
concretiza-se nesse amor a Deus que
envolve a pessoa inteira: inteligéncia,



coracao e o resto das faculdades. Os
bens materiais, imprescindiveis
como meios, ndo sdo capazes de
preencher a aspiracdo de infinito do
coracdao do homem, que é feito para
Deus e que ndo se sacia com o bem-
estar material. Esse bem-estar, se nao
estiver integrado na vida segundo o
Espirito Santo, muitas vezes
entorpece a inteligéncia e o coragao e
torna dificil amar verdadeiramente
os outros e reconhecer suas
necessidades.

Os pecados internos

O nono e o décimo mandamentos
fazem referéncia aos atos internos
que correspondem aos pecados
contra o sexto e o sétimo
mandamentos, que a tradicdo moral
classifica dentro dos chamados
pecados internos. Ordenam, de
forma positiva, viver a castidade (o
nono) e o desprendimento dos bens
materiais (décimo) nos pensamentos



e desejos, segundo as palavras do
Senhor: “Bem-aventurados os puros
de coracdo, porque verdo a Deus” e
“Bem-aventurados os que tém um
coracao de pobre porque deles é o
Reino dos céus” (Mt 5, 3.8).

A primeira questdo a qual seria
necessario responder €é: faz sentido
falar de pecados internos? Ou: por
que um exercicio da inteligéncia e da
vontade que ndo se concretiza em
uma acao externa seria
repreensivel?

A resposta ndo € evidente, pois nas
listas de pecados que o Novo
Testamento oferece aparecem
sobretudo atos externos (adultério,
fornicagdo, homicidio, idolatria,
feiticarias, disputas, iras, etc.). Nessas
mesmas listas, vemos, no entanto,
citados também como pecados,
certos atos internos (inveja,

concupiscéncia, avareza)®.



O proprio Jesus explica que é do
coracdo do homem que procedem “os
maus pensamentos, os homicidios, os
adultérios, as impurezas, os furtos, os
falsos testemunhos, as calunias” (Mt
15, 19). E no ambito especifico da
castidade, ensina que “todo aquele
que olhar para uma mulher, com o
desejo de possui-la, ja cometeu
adultério com ela no seu

coracao” (Mt 5, 28). Destes textos
procede uma importante nota para a
moral, pois ddo a entender como a
fonte das acdes humanas e, portanto,
da bondade ou maldade da pessoa,
encontra-se nos desejos do coracao,
no que a pessoa “quer” ou escolhe. A
maldade do homicidio, do adultério,
do roubo néo esta principalmente no
aspecto fisico da acao, ou em suas
consequéncias (que tém também um
papel importante), mas na vontade
(no coracdo) do homicida, do
adultero, do ladréo, que, ao escolher
essa determinada acao, esta
querendo-a: esta se determinando em



uma direcdo contraria a diregdo do
amor ao proximo e, portanto, ao
amor de Deus também.

A vontade dirige-se sempre ao que
percebe como um bem, porém, as
vezes, trata-se de um bem aparente,
algo que aqui e agora ndo leva ao
bem da pessoa toda. O ladrdo quer
algo que considera um bem, mas o
fato de que este objeto pertenca a
outra pessoa torna impossivel que
escolher ficar com ele possa levar ao
seu bem como pessoa, ou o que da no
mesmo, a finalidade da sua vida.
Neste sentido, ndao é necessario o ato
exterior para determinar a vontade
de modo negativo. Quem decide
roubar um objeto, mesmo que depois
ndo o consiga fazer por causa de um
imprevisto, atuou mal. Realizou um
ato interno voluntario contra a
virtude da justica.

A bondade e a maldade da pessoa
estdo na vontade e, portanto, falando



estritamente, deveriamos utilizar
estas categorias para nos referirmos
aos desejos (queridos, aceitos), ndo
aos pensamentos. Ao falar da
inteligéncia utilizamos outras
categorias, como verdadeiro e falso.
Quando o nono mandamento proibe
0s “pensamentos impuros” ndo esta
se referindo as imagens ou ao
pensamento em si, mas ao
movimento da vontade que aceita o
gozo desordenado que uma certa
imagem (interna ou externa) provoca
nele®,

Os pecados internos sdo divididos
tradicionalmente em:

- maus pensamentos: sdo a
representacdo imagindria de um ato
pecaminoso sem intencdo de realiza-
lo. Poderia chegar a ser pecado
mortal se for uma questdo grave e se
for proposital ou houver
consentimento em deleitar-se nela;



- maus desejos: desejo interior e
genérico de uma agao pecaminosa
com o qual a pessoa se compraz. Nao
corresponde a uma intencdo clara de
realiza-la (que supde sempre um
querer eficaz), embora com
frequéncia a pessoa estaria disposta
a realiza-lo se ndo houvessem
motivos que a limitam (como as
consequéncias da acdo, a dificuldade
para realiza-la, etc.);

- g0z0 pecaminoso: é a complacéncia
deliberada em uma a¢do ma ja
realizada pela pessoa ou por outros.
Renova de alguma forma o pecado
na alma.

Os pecados internos tém menor
gravidade que os correspondentes
pecados externos, pois o ato externo
manifesta em geral uma
voluntariedade mais intensa. Sao, no
entanto, muito prejudiciais,
sobretudo para as pessoas que



procuram a intimidade e amizade
com Deus, ja que:

- sdo mais facilmente cometidos, pois
basta o consentimento da vontade; e
as tentacOes costumam ser mais
frequentes;

- presta-se menos atengdo a eles, pois,
as vezes por ignorancia e as vezes
por certa cumplicidade com as
paixodes, ndo se quer reconhecé-los
como pecados, pelo menos veniais, se
o consentimento foi imperfeito.

Os pecados internos podem
deformar a consciéncia, por
exemplo, quando se admite,
habitualmente ou com certa
frequéncia, o pecado venial interno,
mesmo que se queira evitar o pecado
mortal. Tal deformacdo pode dar
lugar a manifestacdes de
irritabilidade, faltas de caridade,
espirito critico, resignacao com
frequentes tentagdes sem luta tenaz
contra elas etc.”. Em alguns casos



pode inclusive levar a ndo querer
reconhecer os pecados internos,
camuflando-os com razdes sem
razao, que acabam por confundir
cada vez mais a consciéncia. Como
consequéncia, cresce facilmente o
amor proprio, nascem inquietacoes,
a humildade e a contricdo sincera
tornam-se mais custosas e pode-se
chegar a tibieza.

A luta contra os pecados internos que
configura aos poucos uma finura e
um equilibrio moral no interior da
pessoa, ndo tem nada a ver com 0s
escrupulos que implicam uma
hipertrofia da sensibilidade interior
e podem chegar a constituir um
verdadeiro transtorno psiquico.

A luta contra os pecados internos é
parte do empenho cristdo por amar
com todo o coragdo, com toda a
mente e com todas as forcas. Ajudam
neste campo:



- a frequéncia dos sacramentos que
nos dao ou aumentam a graga, € nos
curam de nossas misérias diarias;

- a oracdo, a mortificacdo e o
trabalho, procurando sinceramente a
Deus;

- a humildade - que permite
reconhecer nossas misérias sem nos
desesperarmos por nossos erros — e a
confianca em Deus, sabendo que esta
sempre disposto a perdoar-nos;

- 0 exercicio da sinceridade com
Deus, conosco mesmos e na direcao
espiritual, cuidando com esmero o
exame de consciéncia.

A purificacdo do coracao

Estes dois mandamentos, em sentido
amplo, consideram os mecanismos
intimos que estdo na raiz de
qualquer pecado®. Em sentido
positivo, estes mandamentos
convidam a atuar com intencdo reta,



com um coracdo puro. Tém por isso
uma grande importancia, pois nao se
limitam a consideracdo externa das
acoes, mas consideram a fonte da
qual procedem tais acdes.

Estes dinamismos internos sdo
fundamentais na vida moral crista,
onde os dons do Espirito Santo e as
virtudes infusas sdo modulados pelas
disposicdes da pessoa. Tém, neste
sentido, uma importancia particular
as virtudes morais, que sdo
disposicOes da vontade e dos outros
apetites para realizar o bem. Com
estes elementos em mente, é possivel
afastar uma certa caricatura da vida
moral como luta por evitar os
pecados, e descobrir o imenso
panorama positivo do esforgo por
crescer na virtude (por purificar o
coracao) que a existéncia humana
tem, e em particular a do cristdo.

Estes mandamentos referem-se mais
especificamente aos pecados



internos contra as virtudes da
castidade e da justica, bem refletidos
no texto da Sagrada Escritura que
fala de “trés espécies de cobica ou
concupiscéncia: a concupiscéncia da
carne, a concupiscéncia dos olhos e a
soberba da vida (1 Jo 2,

16)” (Catecismo, 2514).

Todo homem descobre em seu
interior algumas tendéncias
desordenadas, que a tradi¢do moral
denominou concupiscéncia. O
Catecismo o explica falando da
“revolta que a carne provoca contra
0 "espirito". Provém da
desobediéncia do primeiro

pecado” (Catecismo, 2515). Depois do
pecado original ninguém esta isento
da concupiscéncia, com excecdo de
Nosso Senhor Jesus Cristo e de Nossa
Senhora.

Embora a concupiscéncia em si ndo
seja pecado, inclina para o pecado, e
0 gera quando ndo se submete a



razdo iluminada pela fé, com a ajuda
da graca. Esquecendo da existéncia
da concupiscéncia, é facil pensar que
todas as tendéncias que se
experimentam “sdo naturais” e que
ndo ha mal em deixar-se levar por
elas. Muitos percebem que esta ideia
é falsa ao considerar o que acontece,
por exemplo, com o impulso para a
violéncia, que se reconhece como
algo negativo que € preciso evitar. No
ambito da castidade, ndo é tao facil,
no entanto, reconhecer que os
estimulos “naturais” sdo muitas
vezes inadequados. O nono
mandamento nos ajuda a
compreender que ndo € assim, e que
a concupiscéncia obscureceu a
natureza; de modo que o que se
experimenta como natural é,
frequentemente, consequéncia do
pecado, e é preciso domina-lo.
Podemos dizer o mesmo do anseio
imoderado de riquezas, ou cobica, ao
qual se refere o décimo
mandamento.



F importante conhecer esta
desordem causada em nos pelo
pecado original e pelos nossos
pecados pessoais, ja que esse
conhecimento:

- estimula-nos a rezar: s6 Deus
perdoa o pecado original, que deu
origem a concupiscéncia; e, da
mesma forma, s6 com sua ajuda
conseguimos vencer esta tendéncia
desordenada; a graca de Deus cura
nossa natureza das feridas do pecado
(além de eleva-la a ordem
sobrenatural);

- ensina-nos a amar toda a criagdo,
que saiu boa das méos de Deus; sdo
nossos desejos desordenados que
tornam possivel o mau uso dos bens
criados.

O combate pela pureza e a
liberdade de coracao

A pureza de coragao significa ter um
modo santo de sentir. Com a ajuda de



Deus e o esforco pessoal chegamos a
ser cada vez mais “limpos de
coracao”: limpeza “nos
pensamentos” e “nos desejos”. Esta
limpeza ou pureza de coracdo € uma
metafora que se refere a maior
liberdade do coracdo para amar.

No que diz respeito ao nono
mandamento, o cristdo obtém esta
pureza com a graca de Deus e através
da virtude e do dom da castidade,
pureza de intencdo, pureza do olhar
e da oragdo'.

A pureza do olhar néo se limita a
afastar a contemplacdo de imagens
claramente inconvenientes, mas
exige uma purificacdo do uso dos
nossos sentidos externos, que leva a
olhar o mundo e as outras pessoas
com visdo sobrenatural. Trata-se de
uma luta positiva que permite que o
homem descubra a verdadeira
beleza de toda a criagao, e de modo
particular, a beleza dos que foram



plasmados a imagem e semelhanca
(7]

de Deus'".

“A pureza exige o pudor.Este é uma
parte integrante da esperanca. O
pudor preserva a intimidade da
pessoa. Consiste na recusa de
mostrar aquilo que deve ficar
escondido. Esta ordenado a
castidade, exprimindo sua
delicadeza. Orienta os olhares e os
gestos em conformidade com a
dignidade das pessoas e de sua
uniao” (Catecismo, 2521).

No que se refere aos bens materiais,
a sociedade atual fomenta o
consumismo e a autoafirmacdo
pessoal com uma forga tao poderosa,
que até coloca em perigo a
estabilidade da familia. Muitas as
pessoas percebem tarde demais que
concentraram a vida na profissao,
em ganhar dinheiro e posicdo, e
negligenciaram outras facetas mais
importantes de sua existéncia: o



relacionamento com Deus e com a
sua familia.

A importancia exagerada que se
concede hoje ao bem-estar material
acima de muitos outros valores, ndo
é sinal de progresso humano, supde
uma reducdo e aviltamento do
homem, cuja dignidade esta em ser
criatura espiritual chamada a vida
eterna como filho de Deus (Cf. Lc 12,
19-20).

O “décimo mandamento exige banir
a inveja do coracao

humano” (Catecismo, 2538). A inveja
€ um pecado capital. “Designa a
tristeza sentida diante do bem do
outro” (Catecismo, 2539). Da inveja
podem derivar muitos outros
pecados: 6dio, murmuracao,
detracdo, desobediéncia, etc. A inveja
implica uma rejeicdo da caridade.
Para lutar contra ela deve-se viver a
virtude da benevoléncia, que leva a
desejar o bem aos outros como



manifestacdo do amor que temos a
eles. A virtude da humildade
também ajuda nesta luta, pois nao se
deve esquecer que a inveja procede
com frequéncia do orgulho (Cf.
Catecismo, 2540).

Para ter a capacidade de amar com
todo o coragdo e com todas as forcas
€ necessaria uma ordem interior,
proporcionada pela graca e pelas
virtudes, e que ndo fica na simples
continéncia, que no maximo evita os
pecados mais graves, mas conseguem
essa harmonia cheia de paz que as
pessoas santas possuem.

Pablo Requena

Bibliografia basica

- Catecismo da Igreja Catolica,
2514-2557



Leituras recomendadas

- Sdo Josemaria, Homilia Porque
verdo a Deus, em Amigos de Deus,
175-189; Homilia Desprendimento, em
Amigos de Deus, 110-126

M Francisco, Audiéncia, 28/11/2018.

I Cfr. Gl 5,19-21; Rm 1, 29-31; C1 3, 5.
Sao Paulo, depois de fazer um
chamamento para abster-se da
fornicacgao escreve “Que cada um de
vOs saiba possuir o seu corpo santa e
honestamente, sem se deixar levar
pelas paixdes desregradas, como 0s
pagaos que ndo conhecem a Deus
[...], pois Deus ndo chamou para a
impureza, mas para a santidade” (1
Ts 4, 3-7). Ele sublinha a importancia
dos afetos, que sdo a origem das
acoes, e faz ver a necessidade de sua
purificacdo para a vida crista.



B Deste modo, podemos entender
facilmente, a diferenca entre “sentir
“e “consentir”, referindo-se a uma
determinada paixdo ou movimento
da sensibilidade. Apenas quando ha
consentimento da vontade, se pode
falar de pecado (se a matéria for
pecaminosa).

! “Vais chapinhando nas tentagdes,
pOes-te em perigo, brincas com a
vista e com a imaginacao, ficas
conversando sobre... estupidezes. — E
depois te assustas por te assaltarem
duvidas, escrupulos, confusdes,
tristezas e desalento. Tens de admitir
que és pouco consequente” (Sdo
Josemaria, Sulco, 132).

51«0 décimo mandamento se refere a
intencdo do coragdo e resume, junto
com 0 nono, todos os preceitos da
Lei” (Catecismo, 2534).

® «Com a graca de Deus, alcancara a
pureza de coracdo: pela virtude e
pelo dom da castidade, pois a



castidade permite amar com um
coracdo reto e indiviso; pela pureza
de intengdo, que consiste em ter em
vista o fim verdadeiro do homem;
com uma atitude simples, o batizado
procura encontrar e realizar a
vontade de Deus em todas as coisas
(Cfr. Rm 12, 2; Cl 1, 10); pela pureza
do olhar, exterior e interior; pela
disciplina dos sentimentos e da
imaginacdo; pela recusa de toda
complacéncia nos pensamentos
impuros que tendem a desviar do
caminho dos mandamentos divinos:
"A vista desperta a paixdo dos
insensatos" (Sb 15,5); pela

oracao” (Catecismo, 2520).

" «Os olhos! Por eles entram na alma
muitas iniquidades. Quantas
experiéncias como a de Davil... —se
guardardes a vista, tereis assegurado
a guarda do vosso coracdo” (Sao
Josemaria, Caminho, 183). “Meu
Deus! : encontro graga e beleza em
tudo o que vejo: guardarei a vista a



toda hora, por Amor” (Sao Josemaria,
Forja, 415).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/tema-34-o-
nono-e-o-decimo-mandamentos/
(31/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-34-o-nono-e-o-decimo-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-34-o-nono-e-o-decimo-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-34-o-nono-e-o-decimo-mandamentos/

	Tema 34. O nono e o décimo mandamentos

