
opusdei.org

Tema 33. O sétimo e
oitavo mandamentos

A vida cristã esforça-se por
ordenar a Deus e à caridade
fraterna os bens deste mundo.
Tanto a temperança, para
moderar seu uso e sua posse,
quanto a justiça, que preserva
os direitos do próximo, são
importantes. Deve-se
acrescentar a estas duas
virtudes a solidariedade. O
oitavo mandamento proíbe
deturpar a verdade nas
relações com o próximo. Os
cristãos têm o dever de dar
testemunho da Verdade que é
Cristo e de reconhecê-lo diante
dos homens.



01/10/2022

“O sétimo mandamento proíbe tomar
ou reter injustamente os bens do
próximo ou lesá-lo, de qualquer
modo, nos mesmos bens. Prescreve a
justiça e a caridade na gestão dos
bens terrestres e dos frutos do
trabalho dos homens. Exige, em vista
do bem comum, o respeito à
destinação universal dos bens e ao
direito de propriedade privada. A
vida cristã procura ordenar para
Deus e para a caridade fraterna os
bens deste mundo” (Catecismo, 2401).

Deus confiou a terra ao homem para
que a cultivasse e se beneficiasse de
seus frutos. Trata-se de um dom que
Deus dá a todos os homens, e por isso
“A apropriação dos bens é legítima
para garantir a liberdade e a
dignidade das pessoas, para ajudar
cada um a prover suas necessidades



fundamentais e as daqueles de quem
está encarregado” (Catecismo, 2402).
Isto não é contrário ao direito à
propriedade privada, mas, como
ensina o Concílio Vaticano II, esta
deve ser meio de ajuda para os mais
necessitados (Gaudium et spes, 69, 1).
A Igreja rejeitou tanto as ideologias
totalitárias que pretendem acabar
com a propriedade privada, como o
capitalismo ‘selvagem’ e
individualista que procura deixar a
maior parte dos meios de produção
em poucas mãos, deixando muitas
pessoas em situação precária.

O uso dos bens: temperança,
justiça e solidariedade

Em relação ao uso dos meios criados
tanto a temperança, para moderar o
seu uso e a sua posse, como a justiça,
que preserva os direitos do próximo
são importantes. As estas duas
virtudes, deve-se acrescentar a
solidariedade (Cf. Catecismo, 2407).



A virtude da pobreza, como parte da
temperança, não consiste em não ter,
mas em estar desprendido dos bens
materiais, em contentar-se com o que
basta para viver sóbria e
temperadamente[1], e em administrar
os bens para servir aos outros. Nosso
Senhor deu-nos o exemplo de
pobreza e desprendimento desde a
sua vinda ao mundo até a morte (Cf.
2 Cor 8, 9). Ensinou também o dano
que o apego às riquezas pode causar:
“Dificilmente um rico entrará no
reino dos céus” (Mt 19, 23).

A justiça, como virtude moral,
consiste no hábito de dar a cada um
o que lhe é devido, com constância e
firmeza. A justiça entre pessoas
singulares chama-se comutativa (por
exemplo, o ato de pagar uma dívida);
a justiça distributiva regula o que a
comunidade deve aos cidadãos em
função das suas necessidades e
contribuições; e a justiça legal é a do
cidadão para com a comunidade, que



se concretiza entre outras coisas, no
pagamento dos impostos justos[2].

A virtude da solidariedade é “a
determinação firme e perseverante
de empenhar-se a favor do bem
comum: quer dizer, do bem de todos
e de cada um, porque todos somos
verdadeiramente responsáveis por
todos”[3]. A solidariedade é “a
partilha dos bens espirituais mais
ainda que dos materiais” (Catecismo,
1948).

O sétimo mandamento proíbe tomar
ou reter injustamente o bem do
próximo, ou causar-lhe algum dano
injusto em seus bens materiais.
Comete-se furto ou roubo quando se
tomam ocultamente os bens do
próximo. A rapina é apoderar-se
violentamente das coisas alheias. A 
fraude é o furto que se leva a cabo
enganando o próximo com trapaças,
documentos falsos, etc., ou retendo o
justo salário. A usura consiste em



reclamar juros exorbitantes diante
da quantia emprestada
(aproveitando-se, em geral, de uma
situação de necessidade material do
próximo). A corrupção também é
ilícita, assim como todo desperdício.

Quem cometeu uma injustiça deve
reparar o dano causado, na medida
em que for possível. Restituir o que
foi roubado – ou pelo menos ter o
desejo e o propósito de fazê-lo – é
necessário para receber a absolvição
sacramental. A impossibilidade física
ou moral, enquanto durar, exime
dessa obrigação. Isso acontece
também quando, por exemplo, o
credor perdoa a dívida[4].

A Doutrina social da Igreja

O conjunto de ensinamentos sobre os
princípios que devem regular a vida
social chama-se Doutrina Social e faz
parte da doutrina moral católica[5]. É
importante sublinhar que “não cabe
aos pastores da Igreja intervir



diretamente na construção política e
na organização da vida social. Essa
tarefa faz parte da vocação dos fiéis
leigos, que agem por própria
iniciativa com seus
concidadãos” (Catecismo, 2442).

A missão da Hierarquia da Igreja é
de ordem diferente da missão da
autoridade política. O fim da Igreja é
sobrenatural e sua missão é conduzir
os homens à salvação. Por isso,
quando o Magistério se refere a
aspectos temporais do bem comum,
ele o faz na medida em que eles
devem ser ordenados ao Bem
supremo, nosso último fim. A Igreja
expressa juízo moral, em matéria
econômica e social, quando os
direitos fundamentais da pessoa ou a
salvação das almas o exigem.

Alguns ensinamentos fundamentais
da Doutrina social da Igreja são: 1) a
dignidade transcendente da pessoa
humana e a inviolabilidade dos seus



direitos; 2) o reconhecimento da
família como célula básica da
sociedade fundamentada no
verdadeiro matrimônio indissolúvel,
e a necessidade de protegê-la e
promovê-la através das leis sobre o
matrimônio, a educação e a moral
pública; 3) os ensinamentos a
respeito do bem comum e da função
do Estado. Nos últimos anos, o
Magistério insistiu na relevância da
ecologia, e do cuidado da casa
comum como parte importante da
Doutrina social[6].

“O trabalho humano procede
diretamente de pessoas criadas à
imagem de Deus e chamadas a
prolongar, ajudando-se mutuamente,
a obra da criação, dominando a terra
(Cf. Gn 1, 28; Concílio Vaticano II, 
Gaudium et spes, 34; João Paulo II, 
Centessimus annus, 31). O trabalho é,
portanto, um dever: "Quem não quer
trabalhar também não há de
comer" (2 Ts 3, 10; cfr. 1 Ts 4, 11). O



trabalho honra os dons do Criador e
os talentos recebidos. Também pode
ser redentor” (Catecismo, 2427).
Realizando o trabalho em união com
Cristo, o homem se torna
colaborador do Filho de Deus em sua
obra redentora[7]. O trabalho é meio
de santificação das pessoas e das
realidades terrenas, informando-as
com o Espírito de Cristo. “Ao ser
assumido por Cristo, o trabalho se
nos apresenta como realidade
redimida e redentora: não é apenas a
esfera em que o homem se
desenvolve, mas também meio e
caminho de santidade, realidade
santificável e santificadora”[8].

A justiça social é uma expressão que
se começou a utilizar no século XX,
para referir-se à dimensão universal
que os problemas de justiça
adquiriram. “A sociedade garante a
justiça social, quando realiza as
condições que permitam às
associações e a cada membro seu



obter o que lhes é devido conforme
sua natureza e sua
vocação” (Catecismo, 1928). São
muitos os elementos que entram em
jogo quando se trata de justiça social:
a responsabilidade do Estado, o papel
dos empresários, a possibilidade de
acesso ao posto de trabalho, etc.,

A Evangelii gaudium diz que “o
coração de Deus tem um lugar
preferencial para os pobres, tanto
que Ele mesmo ‘se fez pobre’ (2 Cor 8,
9). Todo caminho de nossa redenção
está assinalado pelos pobres” (N.
197). Não se trata só de realizar ações
ou programas de promoção social,
mas de uma atitude de atenção para
o outro, para o necessitado.

Neste contexto ganham importância
particular a justiça e solidariedade
entre as nações. “As nações ricas têm
uma grave responsabilidade moral
para com aquelas que não podem
garantir sozinhas os próprios meios



de seu desenvolvimento ou foram
impedidas de fazê-lo por trágicos
acontecimentos históricos. E um
dever de solidariedade e caridade; é
igualmente uma obrigação de justiça,
se o bem-estar das nações ricas
provém de recursos naturais não
foram equitativamente
pagos” (Catecismo, 2439).

O oitavo mandamento do Decálogo

“O oitavo mandamento proíbe
falsear a verdade nas relações com
os outros. As ofensas à verdade
exprimem, por palavras ou atos, uma
recusa de abraçar a retidão
moral” (Catecismo, 2464).

A inclinação do homem para
conhecer a verdade e manifestá-la
por palavras e obras foi prejudicada
pelo pecado, que feriu a natureza
com a ignorância do entendimento e
a malícia da vontade. Como
consequência do pecado, diminuiu o
amor à verdade, e os homens



enganam-se uns aos outros, muitas
vezes por egoísmo e interesse
próprio. Com a graça de Cristo o
cristão pode fazer que sua vida seja
governada pela verdade.

A virtude que inclina a dizer sempre
a verdade chama-se veracidade, 
sinceridade ou franqueza (Cf. 
Catecismo, 2468). Três aspectos
fundamentais desta virtude:

- sinceridade consigo mesmo: é
reconhecer a verdade sobre a
própria conduta, externa e interna:
intenções, pensamentos, afetos, etc.;
sem medo de esgotar a verdade, sem
fechar os olhos à realidade[9];

- sinceridade com os outros: seria
impossível a convivência humana se
os homens não tivessem confiança
recíproca, quer dizer, se não
dissessem a verdade uns aos outros,
ou não se comportassem, por
exemplo, respeitando os contratos,



ou em geral os pactos, a palavra dada
(Cf. Catecismo 2469);

- sinceridade com Deus: Deus vê tudo,
mas quer que o manifestemos como
filhos. “Um filho de Deus trata o
Senhor como Pai. Não como quem
presta um obséquio servil, nem como
uma reverência protocolar, de mera
cortesia, mas com plena sinceridade
e confiança. Deus não se escandaliza
com os homens. Deus não se cansa
das nossas infidelidades. O nosso Pai
do Céu perdoa qualquer ofensa
quando o filho volta de novo para
Ele, quando se arrepende e pede
perdão. Nosso Senhor é de tal modo
Pai, que prevê os nossos desejos de
sermos perdoados e a eles se
antecipa, abrindo-nos os braços com
a sua graça”[10].

A sinceridade no Sacramento da
Confissão e na direção espiritual são
meios de extraordinária eficácia para
crescer em vida interior: em



simplicidade, humildade e nas outras
virtudes[11]. A sinceridade é essencial
para perseverar no seguimento de
Cristo, porque Cristo é a Verdade (Cf.
Jo 14, 6).

A Sagrada Escritura ensina que é
preciso dizer a verdade com caridade
(Ef. 4, 15). A sinceridade, como todas
as virtudes, deve ser vivida por amor
e com amor (a Deus e aos homens):
com delicadeza e compreensão. Uma
bela manifestação é a correção
fraterna, prática evangélica (Cf. Mt
18, 15) que consiste em advertir a
outra pessoa de uma falta cometida
ou de um defeito, para que se corrija.
Trata-se de uma grande manifestação
de amor à verdade e de caridade.
Pode ser, às vezes, um dever grave.

Dar testemunho da verdade

“O testemunho é um ato de justiça,
que estabelece ou que dá a conhecer
a verdade” (Catecismo, 2472). Os
cristãos têm o dever de dar



testemunho da Verdade que é Cristo
e de reconhecê-lo diante dos homens.

“O martírio é o supremo testemunho
prestado à verdade da fé; designa um
testemunho que vai até a morte. O
mártir dá testemunho de Cristo,
morto e ressuscitado, ao qual está
unido pela caridade” (Catecismo,
2473). Embora a maioria dos cristãos
não sejam chamados a esta
expressão extrema de amor a Deus,
todos devem manifestar a verdade
de Deus e do que Deus revelou
mesmo à custa de perder o seu
prestígio ou posição social. A
sinceridade é chamada, às vezes, a
cumprir, com a ajuda da fortaleza
sobrenatural, atos heroicos em
defesa da verdade.

Na Evangelii gaudium indicam-se
alguns pecados contra a veracidade
como exemplos paradigmáticos de
atitudes que impedem uma



evangelização convincente e atraente
(Cf. n. 100).

“A mentira consiste em dizer o que é
falso com a intenção de enganar
(Santo Agostinho, Mend, 4, 5). O
Senhor denuncia na mentira uma
obra diabólica: "Vós sois do diabo,
vosso pai... nele não há verdade:
quando ele mente, fala do que lhe é
próprio, porque é mentiroso e pai da
mentira" (Jo 8, 44)” (Catecismo, 2482).
A gravidade é medida em função da
verdade à qual a mentira se opõe, da
intenção de quem a profere e das
consequências da mentira. Pode ser
matéria de pecado mortal quando
atenta gravemente contra as virtudes
da justiça e da caridade.

“Quando emitida publicamente, uma
afirmação contrária à verdade
assume uma gravidade particular.
Diante de um tribunal, torna-se um
falso testemunho. Quando está sob



juramento, trata-se de
perjúrio” (Catecismo, 2476).

O direito à honra e à boa fama –
tanto própria como alheia – é um
bem mais precioso do que as
riquezas e de grande importância
para a vida pessoal, familiar e social. 
Os pecados contra a boa fama do
próximo são:

- o juízo temerário: ocorre quando,
sem prova suficiente, se admite como
verdadeira um defeito moral do
próximo (Por ex. julgar que alguém
atuou com má intenção, sem ter
certeza). “Não julgueis e não sereis
julgados, não condeneis e não sereis
condenados” (Lc 6, 37) (Cf. Catecismo,
2477).

- a difamação: qualquer atentado
injusto contra a fama do próximo.
Pode ser de dois tipos: a detração ou 
maledicência (‘falar mal’), que
consiste em revelar pecados ou
defeitos reais do próximo, sem uma



razão proporcionalmente grave
(chama-se murmuração quando se
realiza nas costas do acusado); e 
calúnia que consiste em atribuir ao
próximo pecados ou defeitos
inexistentes. A calúnia encerra uma
dupla malícia: contra a veracidade e
contra a justiça (tanto mais grave
tanto maior for a calúnia e quanto
mais se difunda).

Convém evitar a superficialidade no
falar ou a loquacidade (Cf. Mt 12, 36),
pois leva facilmente à mentira
(apreciações inexatas ou injustas,
exageros, às vezes calúnias). São
frequentes, atualmente, estas ofensas
à verdade ou à boa fama nos meios
de comunicação. É também, por este
motivo, necessário exercitar um
sadio espírito crítico ao receber
notícias dos jornais, revistas, TV, etc.,
assim como das redes sociais. Uma
atitude ingênua ou crédula leva à
formação de juízos falsos[12] ou à
difusão de conteúdo não verificado.



Sempre que se tiver difamado (com
detração ou com calúnia) há
obrigação de empregar os meios
possíveis para devolver ao próximo a
boa fama que injustamente se
prejudicou.

É preciso evitar a cooperação com
estes pecados. Cooperam com a
difamação, embora em grau
diferente, quem ouve o difamador
com gosto e se diverte com o que ele
diz; o superior que não impede a
murmuração contra o súdito e
qualquer pessoa que – mesmo que o
pecado de detração lhe desagrade –
por temor, negligência ou vergonha,
não corrige nem rejeita o difamador
ou caluniador e quem propala
superficialmente insinuações de
outras pessoas contra a fama de um
terceiro[13].

O respeito à intimidade

“O bem e a segurança do outro, o
respeito à vida privada, o bem



comum são razões suficientes para se
calar aquilo que não deve ser
conhecido ou para se usar uma
linguagem discreta. O dever de evitar
o escândalo impõe muitas vezes uma
estrita discrição. Ninguém é obrigado
a revelar a verdade a quem não tem
o direito de conhecê-la” (Catecismo,
2489).

“O sigilo do sacramento da
Reconciliação é sagrado e não pode
ser traído sob nenhum pretexto. "O
sigilo sacramental é inviolável; por
isso, não é lícito ao confessor revelar
o penitente, com palavras, ou de
qualquer outro modo, por nenhuma
causa" (CIC, 983, §1)” (Catecismo,
2490).

Deve-se guardar os segredos
profissionais e, em geral, qualquer
segredo natural. Revelar estes
segredos representa uma falta de
respeito à intimidade das pessoas, e



pode constituir pecado contra a
justiça.

Os meios de comunicação social
exercem uma influência
determinante na opinião pública.
Desde a implantação da Internet, da
expansão das redes sociais e da
rapidez das mensagens, a pessoa tem
responsabilidade sobre os conteúdos
que cria e/ou difunde. Constituem
um campo muito importante de
apostolado para a defesa da verdade
e a cristianização da sociedade.

Pau Agulles - Pablo Requena

Bibliografia básica

- Catecismo da Igreja Católica,
2401-2499

- Francisco, Evangelii gaudium,
186-216



Leituras recomendadas

- São Josemaria, Homilia Viver diante
de Deus e diante dos homens, em 
Amigos de Deus, 154-174.

- São Josemaria, Homilia O respeito
cristão pela pessoa e pela sua
liberdade, em É Cristo que passa,
67-72.

[1] Cfr. São Josemaria, Caminho, 631.

[2] Catecismo, 2411

[3] João Paulo II, Sollicitudo rei
socialis, 30/12/1987, 38.

[4] “Aqueles que, de maneira direta ou
indireta, se apoderaram do bem de
outrem, estão obrigados a restitui-lo
ou a dar o equivalente em natureza
ou espécie, se a coisa desapareceu,
assim como os frutos e vantagens



que seu dono teria legitimamente
auferido. Estão igualmente obrigados
a restituir, na proporção da sua
responsabilidade e de seu proveito,
todos aqueles que, de qualquer modo
participaram no roubo ou dele se
aproveitaram com conhecimento de
causa; por exemplo, aqueles que o
ordenaram, ou ajudaram ou o
ocultaram” (Catecismo, 2412).

[5] Cfr. João Paulo II, Sollicitudo rei
socialis, 41.

[6] Cfr. Francisco, Laudato sí, 63.

[7] Ibíd., 98.

[8] São Josemaria, É Cristo que passa,
nº 47.

[9] Cfr. São Josemaria, Caminho, 33 e
34; Sulco, 148: (sinceridade selvagem)
e exame de consciência.

[10] São Josemaria, É Cristo que passa,
64



[11] Cfr. São Josemaria, Forja, 126-128.

[12] “Os meios de comunicação social
(em particular os mass-media) podem
gerar certa passividade por parte dos
usuários, fazendo deles
consumidores poucos vigilantes de
mensagens ou espetáculos. Os
usuários devem impor-se moderação
e disciplina com relação aos mass-
media. Devem formar uma
consciência clara e reta para resistir
mais facilmente a influências menos
honestas” (Catecismo, 2496). Os
profissionais da opinião pública têm
a obrigação, ao difundir a
informação, “de servir à verdade e
de não ofender a caridade. Devem
esforçar-se por respeitar [...] a
natureza dos fatos e os limites do
juízo crítico com relação às pessoas.
Devem evitar ceder à
difamação” (Catecismo, 2497).

[13] Cfr. São Josemaria, Caminho, 49. A
murmuração é, particularmente,



inimigo nefasto no apostolado: “é
crosta que suja e atrapalha o
apostolado. Vai contra a caridade,
tira forças, rouba a paz e faz perder a
união com Deus” (São Josemaria, 
Caminho, 445. Cfr. Ibid, 453).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-33-o-
setimo-e-oitavo-mandamentos/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-33-o-setimo-e-oitavo-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-33-o-setimo-e-oitavo-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-33-o-setimo-e-oitavo-mandamentos/

	Tema 33. O sétimo e oitavo mandamentos

