
opusdei.org

Tema 31. O quinto
mandamento

Ninguém, em nenhuma
circunstância, pode atribuir a si
o direito de matar de modo
direto um ser humano inocente.
O quinto mandamento proíbe
também agredir, ferir ou
provocar um dano injusto a si
mesmo ou ao próximo no
corpo, pessoalmente ou através
de outras pessoas; assim como
ofender com palavras
injuriosas ou desejar-lhe o mal.
Com relação ao aborto e à
eutanásia é preciso lembrar que
o respeito à vida deve ser
reconhecido como um limite
que nenhuma atividade



individual ou do Estado pode
ultrapassar.

01/10/2022

A vida humana é sagrada

“A vida humana é sagrada, porque,
desde a sua origem ela encerra a
ação criadora de Deus e permanece
para sempre numa relação especial
com o Criador, seu único fim [...];
ninguém, em nenhuma
circunstância, pode reivindicar para
si o direito de destruir diretamente
um ser humano
inocente” (Catecismo, 2258).

O homem foi criado à imagem e
semelhança de Deus (Cf. Gn 1, 26-27).
É alguém singular: a única criatura
deste mundo a quem Deus ama por si
mesma[1]. Está destinado a conhecer
e amar eternamente a Deus. Nisso



radica o fundamento último da
sacralidade e da dignidade humana;
e em sua vertente moral, do
mandamento ‘não matarás’. A
encíclica Evangelium vitae (1995),
que oferece uma bela meditação
sobre o valor da vida humana e sua
chamada à vida eterna de comunhão
com Deus, explica que “da
sacralidade da vida deriva seu 
caráter inviolável” (n. 40). Depois do
dilúvio, na aliança com Noé, aparece
claramente estabelecida a imagem de
Deus como base da condenação do
homicídio (Cf. Gn. 9, 6).

Pôr a vida nas mãos do homem
implica um poder de disposição, que
acarreta saber administrá-lo como
uma colaboração com Deus. Isto
exige uma atitude de amor e de
serviço, e não de domínio arbitrário:
trata-se de um senhorio ministerial,
não absoluto, reflexo do único
senhorio de Deus[2].



O livro do Gênesis apresenta o abuso
contra a vida humana como
consequência do pecado original.
Javé manifesta-se sempre como
protetor da vida: inclusive a de Caim,
depois de ter matado o seu irmão
Abel. Ninguém deve fazer justiça por
suas mãos, e ninguém pode atribuir-
se o direito de dispor da vida do
próximo (Cf. Gn 4, 13-15).

Embora este mandamento refere-se
especificamente aos seres humanos,
recorda-nos a necessidade de cuidar
do resto das criaturas vivas e da
nossa casa comum. Na encíclica 
Laudato si(2015) lê-se: “Quando o
coração está verdadeiramente aberto
a uma comunhão universal, nada e
ninguém fica excluído desta
fraternidade. Portanto, é verdade
também que a indiferença ou a
crueldade com as outras criaturas
deste mundo sempre acabam de
alguma forma por repercutir no
tratamento que reservamos aos



outros seres humanos. O coração é
um só, e a própria miséria que leva a
maltratar um animal não tarda a
manifestar-se na relação com as
outras pessoas. Toda crueldade
contra qualquer criatura ‘é contrário
à dignidade humana’” (N. 92).

Este mandamento, como os outros,
encontra seu significado pleno em
Jesus Cristo, e concretamente no
sermão da montanha: “Ouvistes o
que foi dito aos antigos: ‘Não
matarás’, mas aquele que matar será
castigado pelo juízo do tribunal. Mas
eu vos digo: aquele que se irar contra
seu irmão será réu de juízo; e aquele
que insultar seu irmão será réu
diante do Sinédrio; e aquele que o
maldisser será réu do fogo do
inferno. Portanto, se ao apresentar
sua oferenda no altar lembrares que
teu irmão tem algo contra ti, deixa lá
tua oferta e vai primeiro reconciliar-
te com teu irmão, e depois
apresentarás tua oferta” (Mt 5,



21-24). O mandamento de
salvaguardar a vida do homem “tem
como aspecto mais profundo a
exigência da veneração e amor para
com a pessoa e sua vida”[3].

O dever moral de conservar a vida
e a saúde

Recebemos a vida humana como um
dom de Deus muito precioso que
devemos proteger e conservar. O
Catecismo explica que devemos
cuidar da saúde de modo razoável,
tendo sempre em conta as
necessidades dos outros e do bem
comum (n. 2288). Recorda ao mesmo
tempo que não se trata de um valor
absoluto; a moral cristã opõe-se a
uma concepção neo-pagã que
promove o culto ao corpo e que pode
levar à perversão das relações
humanas (n. 2289).

“A virtude da temperança manda
evitar toda espécie de exceção, o
abuso da comida, do álcool, do fumo



e dos medicamentos. Aqueles que,
em estado de embriaguez ou por
gosto imoderado pela velocidade,
põem em risco a segurança alheia e a
própria, nas estradas, no mar ou no
ar, tornam-se gravemente
culpáveis” (n. 2290). Também por
isso o uso de drogas constitui uma
falta grave, pois implica sério dano
para a saúde (n. 2291).

A carta Samaritanus bonus (2020)
explica que o desenvolvimento da
medicina nos ajuda em nosso dever
de conservar e de cuidar da vida e da
saúde. Recorda-nos ao mesmo tempo
a necessidade de utilizar todas as
possibilidades diagnósticas e
terapêuticas com uma séria
capacidade de discernimento moral,
evitando tudo o que possa ser
desproporcional ou mesmo
desumanizante.

É neste contexto que deve estar a
reflexão sobre os transplantes de

https://opusdei.org/pt-br/article/samaritanus-bonus-eutanasia-cuidados-paliativos/
https://opusdei.org/pt-br/article/samaritanus-bonus-eutanasia-cuidados-paliativos/


órgãos. A Igreja ensina que a doação
de órgãos para transplante é legítima
e pode ser um ato de caridade,
quando se trata de uma ação
plenamente livre e gratuita[4], e
respeita a ordem da justiça e da
caridade. “Uma pessoa só pode doar
algo de que pode privar-se sem sério
perigo ou dano para sua própria vida
ou identidade pessoal, e por uma
razão justa e proporcional. É óbvio
que os órgãos vitais só podem ser
doados depois da morte”[5].

O quinto mandamento proíbe matar.
Condena igualmente agredir, ferir ou
provocar um dano injusto a si
mesmo ou ao próximo no corpo,
pessoalmente ou através de outras
pessoas; assim como ofender com
palavras injuriosas ou desejar-lhe o
mal. Este mandamento proíbe
também tirar a própria vida
(suicídio). A encíclica Evangelium
vitae dedica a terceira parte a tratar
dos atentados contra a vida,



aceitando a tradição moral anterior.
Nesta seção aparece de modo solene
a condenação do homicídio
voluntário, do aborto e da eutanásia.

“O quinto mandamento proíbe, como
gravemente pecaminoso, o homicídio
direto e voluntário. O assassino e os
que cooperam voluntariamente com
o assassinato cometem um pecado
que clama ao céu por vingança (Cf.
Gn. 4, 19)” (Catecismo, 2268)[6]. A 
Evangelium vitae formulou de modo
definitivo e infalível a seguinte
norma negativa: “com a autoridade
conferida por Cristo a Pedro e a seus
Sucessores, em comunhão com os
Bispos da Igreja católica, confirmo
que a eliminação direta e voluntária
de um ser humano inocente é
sempre gravemente imoral. Esta
doutrina, fundamentada na lei não
escrita que cada homem, à luz da
razão, encontra no próprio coração
(Cf. Rm 2, 14-15), é corroborada pela
Sagrada Escritura, transmitida pela



Tradição da Igreja e ensinada pelo
Magistério ordinário e universal[7]”.

Esta condenação não exclui a
possibilidade da legítima defesa, que
às vezes aparece como um
verdadeiro paradoxo. Como ensina
também a Evangelium vitae, “a
legítima defesa pode ser não apenas
um direito, mas um dever grave,
para quem é responsável pela vida
de outro, pelo bem comum da família
ou da sociedade. Infelizmente
acontece que a necessidade de evitar
que o agressor prejudique traz
consigo às vezes a necessidade de
que ele seja eliminado” (n. 55).

O aborto

“A vida humana deve ser respeitada
e protegida, de modo absoluto, a
partir do momento da
concepção” (Catecismo, 2270). Por
isso, “o aborto direto, quer dizer, 
querido como fim ou como meio, é
sempre uma desordem moral grave



na medida em que é uma eliminação
deliberada de um ser humano
inocente”[8]. “Nenhuma
circunstância, nenhuma finalidade,
nenhuma lei do mundo nunca
poderá tornar lícito um ato que é
intrinsecamente ilícito, por ser
contrário à Lei de Deus, escrita no
coração de cada homem,
reconhecível pela própria razão e
proclamada pela Igreja”[9].

No contexto social de muitos países o
aborto é considerado um direito e
meio indispensável para continuar
melhorando a saúde reprodutiva das
mulheres. Isto provoca uma
dificuldade para entender os
ensinamentos da Igreja e constitui
uma das razões que explica que
muitas pessoas recorram a estas
intervenções com uma ignorância,
não poucas vezes invencível. Além
disso, diante da gravidez não
desejada, a pressão social e familiar
pode ser tal que frequentemente a



responsabilidade pessoal da mulher
que recorre ao aborto fica
diminuída.

São por isso dignas de louvor todas
as iniciativas que ajudam as mães a
continuar a sua gravidez, sobretudo
quando devem enfrentar
dificuldades particulares. O Estado
tem nesse âmbito um papel
fundamental, pois se trata da defesa
de uma população especialmente
vulnerável. É igualmente louvável o
trabalho para fornecer informações
adequadas sobre a realidade do
aborto e as suas consequências
psicológicas e existenciais negativas –
às vezes graves – que incidem na
vida de quem escolhe esta opção.

O suicídio e a eutanásia

Algumas pessoas pensam
erroneamente que a proibição de
não matar refere-se somente a
outros, e que o cristianismo não seria
contrário ao suicídio, pelo menos em



certas circunstâncias, dizendo que
não existe uma condenação explicita
na Sagrada Escritura. Como recorda
a Evangelium vitae (n. 66), “o suicídio
é moralmente inaceitável, assim
como o homicídio. A tradição da
Igreja sempre o rejeitou como
decisão gravemente má”. O
Catecismo explica indicando que “é
gravemente contrário ao justo amor
de si mesmo. Ofende igualmente ao
amor do próximo, porque rompe
injustamente os vínculos de
solidariedade com as sociedades
familiar, nacional e humana, às quais
nos ligam muitas obrigações. O
suicídio é contrário ao amor do Deus
vivo” (n. 2281)[10]. Mas é diferente de
escolher a própria morte para salvar
a vida de outro, o que representa um
ato de caridade heroica.

É verdade que alguns
condicionamentos psicológicos,
culturais e sociais podem atenuar ou
inclusive anular a responsabilidade



subjetiva do gesto suicida, e a Igreja
confia a Deus as almas que chegaram
a este ato extremo. Isto não significa,
no entanto, que se justifique a opção
de provocar intencionalmente a
própria morte.

Nos últimos decênios, ao suicídio
veio juntar-se a eutanásia em que
uma terceira pessoa realiza a ação
letal, a pedido do interessado. Por 
eutanásia deve-se entender, em
sentido verdadeiro e próprio, uma
ação ou omissão que por sua
natureza e intenção causa morte,
objetivando eliminar qualquer dor. A
Igreja ensinou sempre que se trata de
“uma grave violação da lei de Deus,
como eliminação deliberada e
moralmente inaceitável de um ser
humano [...]. Semelhante prática
supõe, de acordo com as
circunstâncias, a malícia própria do
suicídio ou do homicídio”[11]. Trata-se
de uma das consequências,
gravemente contrárias à dignidade



da pessoa humana, às quais o
hedonismo e a perda do sentido
cristão da dor podem levar.

É importante distinguir a eutanásia
de outras ações realizadas no marco
de uma adequada assistência médica
no final da vida, como a interrupção
de alguns tratamentos, considerados
em determinado momento
extraordinários ou
desproporcionados para os objetivos
visados. Também é diferente da
chamada ‘sedação paliativa’,
ferramenta terapêutica para algumas
situações terminais em que os
tratamentos normais são
insuficientes para evitar graves
sofrimentos para o paciente.
Algumas vezes não é fácil determinar
as escolhas mais adequadas. Por isso
a carta Samaritanus bonus oferece
alguns critérios que ajudam a tomar
decisões certas.

https://opusdei.org/pt-br/article/samaritanus-bonus-eutanasia-cuidados-paliativos/
https://opusdei.org/pt-br/article/samaritanus-bonus-eutanasia-cuidados-paliativos/


Em relação ao aborto e à eutanásia é
preciso recordar que o respeito da
vida deve ser reconhecido como o
limite que nenhuma atividade
individual ou do Estado pode
ultrapassar. O direito inalienável de
toda pessoa humana inocente à vida
é um elemento constitutivo da
sociedade civil e de sua legislação e
como tal deve ser reconhecido e
respeitado tanto por parte da
sociedade como da autoridade
política (Cf. Catecismo, 2273)[12].

Por isso, as leis que permitem o
aborto “não só não criam nenhuma
obrigação de consciência, mas, pelo
contrário, estabelecem uma grave e
precisa obrigação de opor-se a elas
mediante a objeção de
consciência”[13].

A pena de morte

Durante séculos justificou-se a pena
de morte como um meio eficaz para
garantir a defesa do bem comum, e



inclusive como meio de restituir a
justiça em caso de graves delitos. O
Magistério da Igreja foi evoluindo
progressivamente, tendo em conta as
contínuas melhores possibilidades de
proteger o bem comum dos cidadãos
através de sistemas de detenção
adequados até chegar à formulação
atual do Catecismo (n. 2267), que
considera inadmissível a pena de
morte por atentar contra a
inviolabilidade e a dignidade da
pessoa, indicando que a Igreja se
compromete em sua total abolição
em todo o mundo.

Sequestrar pessoas e fazer reféns são
atos moralmente ilícitos: é tratar as
pessoas apenas como meios de obter
diversos fins, privando-as
injustamente da liberdade. São
também gravemente contrários à
justiça e à caridade o terrorismo e a
tortura.



“Fora das indicações médicas de
ordem estritamente terapêutica, as
amputações, mutilações de
esterilizações diretamente
voluntárias de pessoas inocentes são
contrárias à lei moral” (Catecismo,
2297).

O Catecismo, ao tratar do 5º
mandamento, depois de mencionar
as ofensas ao corpo das pessoas faz
uma referência às ‘ofensas da alma’,
e menciona o escândalo. Jesus já o
havia condenado pregando a seus
discípulos “Se alguém fizer cair em
pecado um destes pequenos que
creem em mim, melhor fora que lhe
atassem ao pescoço a mó de um
moinho e o lançassem ao fundo do
mar” (Mt 18, 6). Trata-se de uma
“atitude ou o comportamento que
leva outrem a praticar o mal”[14].
Trata-se de falta grave, pois arrasta,
tanto por uma ação como por uma
omissão a que outros cometam um
pecado. Pode-se causar escândalo



por comentários injustos, pela
promoção de espetáculos, livros e
revistas imorais, por seguir modas
contrárias ao pudor, etc.[15]

A encíclica Fratelli tutti (2020)
convida a considerar “uma
fraternidade aberta, que permite
reconhecer, valorizar e amar cada
pessoa além da proximidade física,
além do lugar do universo onde
tenha nascido ou onde habite” (n. 1).
Esta fraternidade é capaz de fundar
uma verdadeira paz social e
internacional.

“Bem-aventurados os pacíficos
porque serão chamados filhos de
Deus” (Mt 5, 8). Característica do
espírito de filiação divina é ser 
semeadores de paz e de alegria[16].“A
paz não pode ser obtida na terra sem
a salvaguarda dos bens das pessoas,
sem a livre comunicação entre os
seres humanos, o respeito pela
dignidade das pessoas e dos povos, a



prática assídua da fraternidade [...].
É obra da justiça (Cf. Is 32, 17) e
efeito da caridade” (Catecismo, 2304).

A história da humanidade viu, e
continua contemplando, tantas
guerras que promovem destruição e
ódio. Embora às vezes sejam
apresentadas como eventos
irremediáveis, são “respostas falsas,
não resolvem os problemas que
pretendem superar e, em última
análise, nada mais fazem que
acrescentar novos fatores de
destruição no tecido da sociedade
nacional e mundial”[17]. “Por causa
dos males e injustiças que toda
guerra ocasiona, a Igreja insta
constantemente a todos a orar e
atuar para que a Bondade divina nos
livre da antiga servidão da guerra
(Cf. Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, 81, 84 ” (Catecismo, 2307). O 
Catecismo explica que existe uma
“legítima defesa pela força militar”.
Mas “A gravidade de tal decisão a



submete a condições rigorosas de
legitimidade moral” (Catecismo,
2309). E indica: “É preciso ao mesmo
tempo que: o dano infligido pelo
agressor à nação ou à comunidade de
nações seja durável, grave e certo;
todos os outros meios de pôr fim a tal
dano se tenham revelado
impraticáveis ou ineficazes; estejam
reunidas as condições sérias de êxito;
o emprego das armas não acarrete
males e desordens mais graves do
que o mal a eliminar. O poderio dos
meios modernos de destruição pesa
muito na avaliação desta
condição”[18].

A corrida armamentista, “longe de
eliminar as causas da guerra, corre o
risco de agravá-las. O dispêndio de
riquezas fabulosas na fabricação de
novas armas sempre impede de
socorrer as populações indigentes e
entrava o desenvolvimento dos
povos” (Catecismo 2315). A corrida
armamentista “é uma praga



gravíssima da humanidade e
prejudica os pobres de modo
intolerável” (Concílio Vaticano II, 
Gaudium et spes, 81). As autoridades
têm o direito e o dever de regular a
produção e o comércio de armas (Cf. 
Catecismo, 2316)[19].

Pablo Requena / Pau Agulles

Bibliografia

- Catecismo da Igreja Católica,
2258-2330

- João Paulo II, Evangelium vitae,
25/03/1995, cap. III.

[1] Cfr. Concílio Vaticano II, Gaudium
et spes, 24.



[2] João Paulo II, Evangelium vitae,
25/3/1995, 52

[3] Ibid., 41

[4] Cfr. João Paulo II, Discurso, 22-
VI-1991, 3; Catecismo, 2301.

[5] Ibid., 4.

[6] “O quinto mandamento proíbe que
se faça algo com a intenção de
provocar indiretamente a morte de
uma pessoa. A lei moral proíbe expor
alguém a um risco mortal sem razão
grave, bem como recusar ajuda a
uma pessoa em perigo” (Catecismo,
2269).

[7] João Paulo II, Evangelium vitae, 57.

[8] Ibid., 62

[9] Ibid., 62. É tal a gravidade do crime
do aborto, que a Igreja sanciona este
delito com pena canônica de
excomunhão latae sententiae (Cfr. 
Catecismo, 2272).



[10] No entanto, “não se deve
desesperar da salvação das pessoas
que se mataram. Deus pode, por
caminhos que só Ele conhece, dar-
lhes ocasião de um arrependimento
salutar. A Igreja ora pelas pessoas
que atentaram contra a própria
vida” (Catecismo, 2283).

[11] João Paulo II, Evangelium vitae, 65.

[12] “Estes direitos do homem não
estão subordinados nem aos
indivíduos nem aos pais, nem
tampouco são uma concessão da
sociedade ou do Estado: pertencem à
natureza humana e são inerentes à
pessoa em virtude do ato criador que
a originou [...]. Quando uma lei
positiva priva uma categoria de seres
humanos da proteção que o
ordenamento civil lhes deve, o
Estado nega a igualdade de todos
perante a lei. Quando o Estado não
utiliza o seu poder a serviço dos
direitos de todo cidadão, e



particularmente de quem é mais
débil, ficam quebrantados os
próprios fundamentos do estado de
direito” (Congregação para a
Doutrina da Fé, Donum vitae,
22/02/87, 3.

“Quantos crimes se cometem em
nome da justiça! Se tu vendesses
armas de fogo, e alguém te pagasse o
preço de uma delas para matar com
essa arma a tua mãe, tu a venderias?
Mas será que não te dava o teu justo
preço? Professor, jornalista, político,
diplomata: meditai”. (São Josemaría, 
Caminho, 400).

[13] João Paulo II, Evangelium vitae, 73

[14] Catecismo, 2284.

[15] É assim que “tornam-se, portanto,
culpados de escândalo aqueles que
instituem leis ou estruturas sociais
que levam à degradação dos
costumes e à corrupção da vida
religiosa ou a "condições sociais que,



voluntariamente ou não, tomam
difícil e praticamente impossível
uma conduta cristã conforme aos
mandamentos" (Pio XII, Discurso, 1-
VI-1941)” (Catecismo, 2286).

[16] Cfr. São Josemaría, É Cristo que
passa, 124.

[17] Francisco, Fratelli tutti, 255.

[18] Estes são os elementos
tradicionalmente apontados na
doutrina na chamada ‘guerra justa’.
A apreciação destas condições de
legitimidade moral pertence ao juízo
prudencial daqueles que têm a seu
cargo o bem comum” (Catecismo,
2309). Além disso, “deve-se
moralmente resistir às ordens que
impõem um genocídio”.

[19] Francisco, Fratelli tutti, 256-263.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-31-o-
quinto-mandamento/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-31-o-quinto-mandamento/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-31-o-quinto-mandamento/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-31-o-quinto-mandamento/

	Tema 31. O quinto mandamento

