
opusdei.org

30. O pecado pessoal

O pecado é uma palavra, um ato
ou um desejo contrários à lei
eterna. É uma ofensa a Deus,
que lesa a natureza do homem
e atenta contra a solidariedade
humana.

30/01/2015

1. O pecado pessoal: ofensa a Deus,
desobediência à lei divina

O pecado pessoal é um “ato, palavra
ou desejo contrário à lei eterna”[1].
Isto significa que o pecado é um ato
humano, já que requer o exercício da



liberdade[2], e se expressa em atos
externos, palavras ou atos internos.
Além do mais, este ato humano é
mau, isto é, opõe-se à lei eterna de
Deus, que é a primeira e suprema
regra moral, fundamento das
demais. De modo mais geral, pode-se
dizer que o pecado é qualquer ato
humano oposto à norma moral, isto
é, à reta razão iluminada pela fé.

Trata-se, portanto, de uma postura
negativa em relação a Deus e, em
contraste, um amor desordenado a
nós mesmos. Por isso, também se diz
que o pecado é essencialmente 
aversio a Deo et conversio ad
creaturas. Aaversio não representa
necessariamente um ódio explícito
ou aversão, mas o afastamento de
Deus, como resultado de colocar um
bem aparente ou finito acima do bem
supremo do homem (conversio).
Santo Agostinho descreve-o como “o
amor de si próprio levado até ao
desprezo de Deus”[3]. “Por essa



exaltação orgulhosa de si, o pecado é
diametralmente contrário à
obediência de Jesus, que realiza a
salvação (cfr. Flp 2, 6-9)” (Catecismo,
1850).

O pecado é o único mal em sentido
pleno. Os outros males (a doença, por
exemplo) em si mesmos não afastam
de Deus, embora sejam certamente
privação de algum bem.

2. Pecado mortal e pecado venial

Os pecados podem-se dividir em 
mortais ou graves eveniais ouleves
(cfr. Jo 5, 16-17), dependendo de o
homem perder totalmente a graça de
Deus ou não [4]. O pecado mortal e o
pecado venial podem ser
comparados entre si como a morte e
a doença da alma.

“É pecado mortal o que tem como
objeto uma matéria grave e que, além
do mais, é cometido com pleno
conhecimento e deliberado



consentimento”[5]. “Com toda a
tradição da Igreja, chamamos pecado
mortal a este ato pelo qual um
homem, com liberdade e
advertência, rejeita Deus, a sua lei, a
aliança de amor que Deus lhe
propõe, preferindo voltar-se para si
mesmo, para qualquer realidade
criada e finita, para algo contrário ao
querer divino (conversio ad
creaturam). Isto pode acontecer de
modo direto e formal, como nos
pecados de idolatria, apostasia e
ateísmo; ou de modo equivalente,
como em todas as desobediências aos
mandamentos de Deus em matéria
grave”[6].

-Matéria grave: significa que o ato é
por si mesmo incompatível com a
caridade e, portanto, também com
exigências inevitáveis das virtudes
morais ou teologais.

-Pleno conhecimento (ou advertência)
do entendimento: ou seja, conhece-se



que a ação que se realiza é
pecaminosa, isto é, contrária à lei de
Deus.

-Deliberado (ou perfeito) 
consentimento da vontade: indica
que se quer abertamente essa ação,
que se sabe contrária à lei de Deus.
Isto não significa que para haver
pecado mortal seja necessário querer
ofender diretamente a Deus: basta
que se queira realizar algo
gravemente contrário à sua divina
vontade[7].

As três condições têm de cumprir-se
simultaneamente[8]. Se falta alguma
das três o pecado pode ser venial.
Isto ocorre, por exemplo, quando a
matéria não é grave, embora se
tenha plena advertência e perfeito
consentimento; ou então, quando
não há plena advertência ou perfeito
consentimento, ainda que se trate de
matéria grave. Logicamente, se não
há advertência nem consentimento,



faltam os requisitos para que se
possa falar que uma ação é
pecaminosa, pois não seria um ato
propriamente humano.

2.1. Efeitos do pecado mortal

O pecado mortal “acarreta a perda
da caridade e a privação da graça
santificante, isto é, do estado de
graça. Se este não for recuperado
mediante o arrependimento e o
perdão de Deus, causa a exclusão do
Reino de Cristo e a morte eterna no
inferno” (Catecismo, 1861)[9].
Quando se cometeu um pecado
mortal, e enquanto se permanece
fora do “estado de graça” – sem
recuperá-la na confissão sacramental
– não deve receber a Comunhão, pois
não se pode querer ao mesmo tempo
estar unido e afastado de Cristo: se
cometeria um sacrilégio[10].

Ao perder a união vital com Cristo
pelo pecado mortal, perde-se
também a união com o seu Corpo



místico, a Igreja. Não se deixa de
pertencer à Igreja, mas se está como
membro doente, sem saúde, que
produz um mal a todo o corpo.
Também se ocasiona um dano à
sociedade humana, porque se deixa
de ser luz e fermento, mesmo que
isso possa passar despercebido.

Pelo pecado mortal perdem-se os
méritos adquiridos (embora estes
possam ser recuperados ao receber o
sacramento da Penitência), e a
pessoa fica incapacitada para
adquirir outros novos; o homem fica
sujeito à escravidão do demônio;
diminui o desejo natural de fazer o
bem e provoca-se uma desordem nas
potências e afetos.

2.2. Efeitos do pecado venial

“O pecado venial enfraquece a
caridade; traduz uma afeição
desordenada pelos bens criados;
impede o progresso da alma no
exercício das virtudes e a prática do



bem moral; merece penas temporais.
O pecado venial deliberado e que fica
sem arrependimento, dispõe-nos
pouco a pouco a cometer o pecado
mortal. Mas o pecado venial não
quebra a aliança com Deus. É
humanamente reparável com a graça
de Deus. “Não priva da graça
santificante, da amizade com Deus,
da caridade nem, por conseguinte, da
bem-aventurança eterna” (João Paulo
II, Ex. ap. Reconciliatio et paenitentia
(2-12-1984), 17)” (Catecismo, 1863).

Deus perdoa os pecados veniais na
Confissão e também, fora deste
Sacramento, quando realizamos um
ato de contrição e fazemos
penitência, nos condoendo por não
ter correspondido ao infinito amor
que nos tem.

O pecado venial deliberado, ainda
que não afaste totalmente de Deus, é
uma falta muito triste que esfria a
amizade com Ele. Devemos ter



“horror ao pecado venial
deliberado”. Para uma pessoa que
quer amar de verdade a Deus não faz
sentido consentir em pequenas
traições porque não são pecado
mortal[11]; isso leva à tibieza[12].

2.3. A opção fundamental

A doutrina da opção fundamental[13],
que recusa a distinção tradicional
entre os pecados mortais e os veniais,
sustenta que a perda da graça
santificante pelo pecado mortal –
com tudo o que supõe – compromete
de tal modo à pessoa que somente
pode ser fruto de um ato de oposição
radical e total a Deus, isto é, um ato
de opção fundamental contra Ele[14].

Os defensores desta opinião errônea
afirmam que resultaria quase
impossível cair em pecado mortal no
curso de nossas escolhas cotidianas;
ou se isto acontecesse, recuperar o
estado de graça mediante uma
penitência sincera. Isto porque a



liberdade não seria capaz de
determinar, em sua capacidade
ordinária de escolha, de forma tão
clara e decisiva, o sinal da vida moral
da pessoa. Assim, de acordo com os
autores desta doutrina, como estas
ações seriam “exceções
momentâneas” em uma vida
globalmente reta, poderiam ser
justificadas faltas graves de unidade
e coerência de vida cristã. Uma
consequência infeliz desta teoria
errônea é que ela tira o valor da
capacidade de decisão e do
compromisso da pessoa no uso do
seu livre arbítrio.

Muito relacionado com a doutrina
anterior está a proposta de uma 
tripartição do pecado, em veniais,
graves e mortais. Os últimos
suporiam uma resolução consciente
e irrevogável de ofender a Deus, e
seriam os únicos que afastariam de
Deus e fechariam as portas à vida
eterna. Desta forma, a maioria dos



pecados que, por sua matéria,
tradicionalmente foram
considerados como mortais não
seriam mais que graves, já que não
se cometeriam com uma intenção
positiva de rejeitar a Deus.

A Igreja apontou em numerosas
ocasiões os erros que estão na base
destas correntes de pensamento.
Encontramo-nos diante de uma
doutrina sobre a liberdade, que é
muito debilitada, pois esquece que
na realidade quem decide é a pessoa,
que pode escolher modificar as suas
intenções mais profundas e que de
fato pode mudar os seus propósitos,
suas aspirações, seus objetivos e todo
o seu projeto de vida, através de
determinados atos particulares e
cotidianos[15]. Por outro lado, “fica
sempre firme o princípio de que a
distinção essencial e decisiva está
entre o pecado que destrói a
caridade e o pecado que não mata a
vida sobrenatural; entre a vida e a



morte não existe uma via
intermediária”[16].

2.4. Outras divisões

a) Pode-se distinguir entre o pecado 
atual, que é o próprio ato de pecar, e
o habitual, que é a mancha deixada
na alma pelo pecado atual, com pena
e culpa e, no caso de pecado mortal, a
privação da graça.

b) O pecado pessoal distingue-se por
sua vez do original, com o qual todos
nascemos e que contraímos pela
desobediência de Adão. O pecado
original é inerente a cada um, ainda
que não tenha sido cometido
pessoalmente. Pode ser comparado a
uma doença herdada, que se cura
pelo Batismo (pelo menos, pelo
desejo implícito de receber o
batismo), embora permaneça uma
fraqueza que inclina a cometer
novos pecados pessoais. O pecado
pessoal, portanto, comete-se,



enquanto o pecado original contrai-
se.

c) Os pecados externos são os que se
cometem com uma ação que pode ser
observada a partir do exterior
(homicídio, roubo, difamação, etc.).
Os pecados internos, por outro lado,
permanecem no interior do homem,
isto é, em sua vontade, sem se
manifestar em atos externos (ira,
inveja, avareza não exteriorizadas,
etc.). Todo pecado, externo ou
interno, tem origem em um ato
interno da vontade: é este o ato
propriamente moral. Os atos
puramente interiores podem ser
pecado e inclusive grave.

d) Fala-se de pecados carnais ou 
espirituais conforme tendem
desordenadamente a um bem
sensível (ou a uma realidade que se
apresenta sob aparência de bem; por
exemplo, a luxúria) ou espiritual (a
soberba). Em si, os segundos são



mais graves; não obstante, os
pecados carnais são por regra geral
mais veementes, precisamente
porque o objeto que atrai (uma
realidade sensível) é mais imediato.

e) Pecados de comissão e de omissão:
todo pecado comporta a realização
de um ato voluntário desordenado.
Se este se traduz em uma ação, se
denomina pecado de comissão; se
pelo contrário, o ato voluntário
traduz-se no omitir algo devido, se
chama de omissão.

3. A proliferação do pecado

“O pecado cria uma propensão ao
pecado; gera o vício pela repetição
dos mesmos atos. Disso resultam
inclinações perversas que
obscurecem a consciência e
corrompem a avaliação concreta do
bem e do mal. Assim, o pecado tende
a reproduzir-se e reforçar-se, mas
não consegue destruir o senso moral
até a raiz” (Catecismo, 1865).



Chamamos capitais aos pecados
pessoais que induzem especialmente
a outros pecados, pois são a cabeça
dos demais pecados. São a soberba
(princípio de todo pecado ex parte
aversionis; cfr. Sir 10, 12-13), avareza
(princípio ex parte conversionis),
luxúria, ira, gula, inveja e preguiça
(cfr. Catecismo, 1866).

A perda do sentido do pecado é fruto
do voluntário obscurecimento da
consciência que leva ao homem – por
soberba – a negar que os pecados
pessoais sejam tais e inclusive a
negar que exista o pecado[17].

Às vezes não cometemos diretamente
o mal, mas de alguma maneira
colaboramos, com maior ou menor
responsabilidade e culpa moral, à
ação iníqua de outras pessoas. “O
pecado é um ato pessoal. Além disso,
temos responsabilidade nos pecados
cometidos por outros, quando neles
cooperamos: participando neles



direta e voluntariamente; mandando,
aconselhando, louvando ou
aprovando esses pecados; não os
revelando ou não os impedindo,
quando o somos obrigados; e
protegendo os que fazem o
mal” (Catecismo, 1868).

Os pecados pessoais dão lugar
também a situações sociais
contrárias à bondade divina que se
conhecem como estruturas de
pecado[18]. Estas são a expressão e
efeito dos pecados da cada pessoa
(cfr. Catecismo, 1869)[19].

4. As tentações

No contexto das causas do pecado,
temos que falar da tentação, que é a
incitação ao mal. “A raiz de todos os
pecados está no coração do
homem” (Catecismo, 1873), mas este
pode estar atraído pela presença de
bens aparentes. A atração da
tentação nunca pode ser tão forte
que obrigue a pecar: “Não vos



sobreveio tentação alguma que
ultrapasse as forças humanas. Deus é
fiel: não permitirá que sejais
tentados além das vossas forças, mas
com a tentação, ele vos dará os meios
de suportá-la e sairdes dela” (1 Co 10,
13). Se não se buscam, e se
aproveitam como ocasião de esforço
moral, podem ter um significado
positivo para a vida cristã.

As causas das tentações podem
reduzir-se a três (cfr. 1 Jo 2, 16):

- O “mundo”: não como criação de
Deus, porque neste sentido é bom,
mas na medida em que, pela
desordem do pecado, nos estimula à 
conversio ad creaturas, com um
ambiente materialista e pagão[20].

- O demônio: que nos impele a pecar,
mas não tem poder para nos fazer
pecar. As tentações do diabo são
repelidas com oração[21].



- A “carne” ou concupiscência:
desordem das forças da alma como
resultado dos pecados (também
chamada fomes peccati). Esta
tentação vence-se com a mortificação
e a penitência, e com a decisão de
não dialogar e de ser sinceros na
direção espiritual, sem encobrir a
tentação com “razões sem razão”[22].

Diante de uma tentação, devemos
lutar por evitar o consentimento, que
pressupõe a adesão da vontade à 
complacência, ainda não deliberada,
que segue à representação
involuntária do mal que se dá na 
sugestão.

Para combater as tentações é preciso
ser muito sinceros com Deus, consigo
mesmo e na direção espiritual. Caso
contrário corre-se o risco de
provocar a deformação da
consciência. A sinceridade é um
grande meio para evitar os pecados e
atingir a verdadeira humildade: Deus



Pai vem ao encontro de quem se
confessa pecador, revelando aquilo
que a soberba queria ocultar como
pecado.

Além do mais, devemos fugir das 
ocasiões de pecado, isto é, daquelas
circunstâncias que se apresentam
mais ou menos voluntariamente e
supõem uma tentação. Devemos
evitar sempre as ocasiões livres, e
quando se trata de ocasiões próximas
(isto é, se há perigo sério de cair na
tentação) e necessárias (que não se
podem evitar), se deve fazer todo o
possível para afastar o perigo, ou dito
de outro modo, colocar os meios para
que essas ocasiões passem de 
próximas a remotas. Também – no
possível – se deve evitar as ocasiões 
remotas, contínuas e livres, que
corroem a vida espiritual e
predispõem ao pecado grave.

Pau Agulles Simó



Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica,
1846-1876.

João Paulo II, Ex. ap. Reconciliatio et
paenitentia, 2-12-1984, 14-18.

João Paulo II, Enc. Veritatis splendor,
6-8-1993, 65-70.

Leituras recomendadas

São Josemaria, Homilia A luta
interior, em É Cristo que passa, 73-82.

E. Colom, A. Rodríguez Luño, 
Escolhidos em Cristo para ser santos,
Quadrante, São Paulo, 2016, cap. XI.

A. Fernández, Teologia Moral, vol. I,
Aldecoa, Burgos 19952, pp. 747-834.

[1] Santo Agostinho, Contra Faustum
manichoeum, 22, 27: PL 42, 418. Cfr. 
Catecismo, 1849.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_02121984_reconciliatio-et-paenitentia.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_02121984_reconciliatio-et-paenitentia.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-8.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-8.htm
https://www.quadrante.com.br/escolhidos-em-cristo-para-ser-santos-volume-i-moral-fundamental


[2] Classicamente definiu-se o pecado
como uma desobediência voluntária
à lei de Deus: se não fosse voluntária,
não seria pecado, já que não se
trataria nem sequer de um
verdadeiro e próprio ato humano.

[3] Santo Agostinho, De civitate Dei,
14, 28.

[4] Cfr. João Paulo II, Ex. ap. 
Reconciliatio et paenitentia,
2-12-1984, 17.

[5] Idem. Cfr. Catecismo, 1857-1860.

[6] João Paulo II, Ex. ap. Reconciliatio
et paenitentia, 17.

[7] Comete-se um pecado mortal
quando o homem “o sabendo e o
querendo, escolhe, pelo motivo que
seja, algo gravemente desordenado.
Efetivamente, nesta escolha está já
incluído um desprezo do preceito
divino, uma rejeição do amor de
Deus para a humanidade e para toda



a criação: o homem afasta-se de Deus
e perde a caridade” (Idem).

[8] Cfr. João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, 6-8-1993, 70.

[9] Apesar da consideração do ato em
si, cabe assinalar que o julgamento
sobre as pessoas devemos o confiar
só à justiça e à misericórdia de Deus
(cfr. Catecismo, 1861).

[10] Só quem tiver um motivo
verdadeiramente grave e não
encontrar possibilidade de se
confessar, pode celebrar os
sacramentos e receber a sagrada
comunhão, após fazer um ato de
contrição perfeita, que inclui o
propósito de se confessar o quanto
antes (cfr. Catecismo, 1452 e 1457).

[11] Cfr. São Josemaria, Amigos de
Deus, 243; Sulco, 139.

[12] Cfr. São Josemaria, Caminho,
325-331.



[13] Cfr. João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, 65-70.

[14] Cfr. Idem, 69.

[15] Cfr. João Paulo II, Ex. ap. 
Reconciliatio et paenitentia, 17; 
Veritatis splendor, 70.

[16] Idem, 17.

[17] Cfr. Idem, 18.

[18] Cfr. João Paulo II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 30-12-1987, 36 e ss.

[19] Cfr. João Paulo II, Ex. ap. 
Reconciliatio et paenitentia, 16.

[20] Para combater estas tentações é
preciso ir contracorrente, sempre
que for necessário, com fortaleza, em
lugar de deixar-se arrastar por
costumes mundanos (cfr. São
Josemaria, Caminho, 376).

[21] Por exemplo, a oração a São
Miguel Arcanjo, vencedor de Satanás



(cfr. Ap 12,7 e 20,2). A Igreja sempre
recomendou também alguns
sacramentais, como a água benta,
para combater as tentações do
demônio. “De nenhuma coisa fogem
mais os demônios, para não voltar,
que da água benta”, dizia Santa
Teresa de Ávila (citado em São
Josemaria, Caminho, 572).

[22] Cfr. São Josemaria, Caminho, 134
e 727.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-30-o-
pecado-pessoal/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-30-o-pecado-pessoal/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-30-o-pecado-pessoal/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-30-o-pecado-pessoal/

	30. O pecado pessoal

