
opusdei.org

Tema 3. O
desenvolvimento da
Revelação

Deus se revelou pouco a pouco
ao homem e culminou sua
revelação com a Encarnação.
Cristo constituiu a Igreja, que
mantém a sua memória viva e o
apresenta como o que, tendo
vivido neste mundo, ressuscitou
e permanece entre nós para
sempre. E realiza esta missão
custodiando a palavra de Deus,
recolhida nas Sagradas
Escrituras, transmitindo a
Tradição e ensinando,
iluminada pelo Espírito Santo,



como viver cristãmente em
cada época (Magistério).

01/10/2022

Sumário:

O desenvolvimento da
Revelação: de Abraão a Jesus
Cristo
A constituição da Igreja
A Sagrada Escritura, a Tradição
e o Magistério
Como interpretar a Bíblia

1. O desenvolvimento da
Revelação: de Abraão a Jesus Cristo

A Revelação começa com a própria
criação do homem. A Sagrada
Escritura nos diz que Adão e Eva,
nossos primeiros pais, já mantinham

• 

• 
• 

• 



uma relação e um diálogo com Deus.
Tinham uma certa familiaridade com
Ele, como se vê nas primeiras cenas
do livro do Gênesis. Isto é lógico se
considerarmos que foram criados
para viver em comunhão com Deus.
Essa familiaridade foi perdida por
causa do pecado; a partir de então,
vai ser bem difícil para o homem
descobrir a Deus na vida pessoal e no
ambiente social. No entanto, Deus
prometeu aos primeiros pais que um
dia o pecado seria vencido pela
“descendência da mulher” (Gn 3,15):
desse modo anunciou a obra
redentora de Cristo, que foi
preparada com a história da salvação
precedente.

Nestes relatos das origens, a Bíblia
não pretende narrar os
acontecimentos históricos com
detalhe, mas proporcionar
ensinamentos essenciais sobre o
homem e sua relação fundacional
com Deus, expressas em imagens e



narrações, das quais é difícil emitir
juízo definitivo sobre o valor
histórico. Por isso, não é de se
estranhar que a própria Bíblia não
tenha nenhuma dificuldade em
justapor narrações dos mesmos
acontecimentos e que têm detalhes
diferentes (por exemplo, o livro do
Gênesis apresenta dois relatos
diferentes da criação do homem e da
mulher). Deste modo, podemos
extrair inúmeros ensinamentos dos
diversos relatos bíblicos das origens,
sem necessidade de pensar que todos
os fatos narrados aconteceram
exatamente assim.

O livro do Gênesis também nos conta
que, depois desse primeiro pecado, o
mundo experimentou uma grande
abundância de desordem e injustiça,
que Deus contemplou com desdém.
Isso deu lugar à história do dilúvio,
na qual a Escritura vê o castigo de
Deus pelos numerosos pecados dos
homens. No entanto, depois do



dilúvio, Deus renovou a amizade
com Noé e sua família – que se
salvaram do dilúvio por se
comportarem com justiça – e, por
meio deles, com toda a criação.
Renovou com Noé a relação que
queria ter com Adão, Eva e seus
descendentes. Deus sabia que,
mesmo que o coração do homem
estivesse inclinado ao pecado, a
criação valia a pena, era boa, e pediu
aos homens que crescessem e se
multiplicassem, assim como tinha
pedido a Adão. Com a história de
Noé, Deus deu à criatura humana
uma segunda chance de viver em
amizade com Ele.

Mas o verdadeiro ponto de partida
da história da salvação aconteceu
séculos depois, com o pacto que Deus
fez com Abraão. Aqui encontramos
uma escolha por parte de Deus.
Abraão reconheceu a Deus como
único Senhor, obedeceu-lhe com
grande fé, e Deus destinou-o a ser “o



pai de uma multidão de nações” (Gn
17,5). Assim Deus começou a tarefa
de reunir sob uma só cabeça a
humanidade dispersa pelo pecado.
Duas gerações mais tarde, Deus fez
Jacó mudar de nome: chamou-o
Israel, e seus 12 filhos foram as bases
do povo de Israel: as 12 tribos de
Israel.

Vários séculos mais tarde, na época
de Moisés, essa história de Deus com
os homens adquiriu uma dimensão
mais visível e comprometida. O Deus
de Abraão e dos patriarcas fez de
Israel seu povo e o libertou da
escravidão dos egípcios. Deus fez
uma aliança com Moisés e colocou o
povo sob sua proteção e suas leis, e o
povo aceitou solenemente essa
aliança e se comprometeu a servir ao
Senhor e dar-lhe culto. Na travessia
do Mar Vermelho e na caminhada
pelo deserto do Sinai, na chegada à
terra prometida e na construção do
reino de Davi, Israel experimentou



uma e outra vez que Deus estava com
ele, porque Israel é seu povo, que Ele
mesmo formou entre todos os demais
e que lhe pertence “como um reino
de sacerdotes e uma nação santa” (Ex
19,6).

Nos séculos sucessivos, Deus não
deixou que essa aliança decaísse,
então por meio dos profetas, guiou o
seu povo à esperança de uma
salvação última e definitiva. Quando
o povo se perdia no caminho e
esquecia o seu compromisso com a
aliança, Deus suscitava servos seus
com a tarefa de reconduzir o povo à
obediência e à justiça. Os profetas
animaram e confortaram o povo na
esperança, mas também advertiram
do perigo de uma confiança falsa em
sua condição de eleito, porque essa
escolha, se não fosse correspondida,
poderia se transformar em juízo, em
castigo de Deus pelo pecado. Dois
acontecimentos em particular têm
caráter de castigo: a queda do reino



do Norte (dez das doze tribos de
Israel) no ano 722 a. C., e o exílio do
reino do Sul (as outras duas tribos
que tinham se separado séculos
antes), junto com a destruição da sua
capital, Jerusalém, no ano 587 a. C.
Israel perdeu então a sua autonomia
como povo. Viveu no desterro, em
uma terra ocupada. O Senhor, no
entanto, castigou-o, mas não o
abandonou. O livro de Isaías nos fala
do retorno do povo do exílio da
Babilônia à própria terra, a
refundação do povo; uma
refundação parcial, porque muitos
permaneceram dispersos.

Em todo esse caminho de Deus com
Israel, o povo aprendeu a conhecer a
Deus, soube de sua fidelidade e
manteve a esperança de que Ele
cumpriria as suas promessas de uma
salvação última e definitiva através
de um rei, um descendente de Davi,
que, no fim dos tempos, constituiria
uma nova Aliança. Uma aliança que



não seria escrita em tábuas de pedra,
como a antiga: o próprio Deus a
escreveria no coração dos fiéis pela
presença e ação do Espírito Santo.
Chegaria o dia em que todos os povos
chegariam em massa, atraídos pelo
resplendor da nova Jerusalém, e
reconheceriam o Deus de Israel.
Seria o dia da paz perpétua e do
mundo unido sob um só Deus.

Por meio de todo este processo com
suas diferentes etapas, Deus
preparou o seu povo para a
Revelação definitiva em Jesus Cristo.
Ele é o cumprimento das promessas
do Antigo Testamento e com Ele
chega a renovação anunciada do
final dos tempos. Durante sua vida
na Terra, Jesus comunicou aos
homens novas dimensões
insuspeitadas de Deus. Referiu-se
sempre ao Deus do Antigo
Testamento, dos Patriarcas, dos
profetas e dos reis, e a sua pregação
teve a marca da linguagem e das



ideias que o povo de Israel
compartilhou durante séculos.
Porém, a sua pregação sobre Deus,
mesmo tendo paralelismos nos textos
veterotestamentários e no
pensamento judaico de sua época,
tinha um acento completamente
novo e era, portanto, inconfundível e
única. Jesus proclamou que o Reino
de Deus esperado no Antigo
Testamento já estava muito próximo,
mais ainda, fazia-se presente em suas
palavras, obras e em sua própria
Pessoa.

2. A constituição da Igreja 

“O Senhor Jesus, depois de ter orado
ao Pai, chamando a Si os que Ele
quis, constituiu doze para que
ficassem Consigo e para enviá-los a
pregar o Reino de Deus” (Lumen
gentium, 19). Jesus desejava que, ao
terminar sua missão no mundo, esses
discípulos pudessem continuá-la,
evangelizando todas as nações. Para



isso instituiu o grupo dos apóstolos e
colocou Pedro como cabeça. Na
Última Ceia, introduziu-os nos
mistérios do seu corpo e do seu
sangue doados em sacrifício, e pediu-
lhes que os atualizassem no futuro.
Constituiu-os testemunhas de sua
Ressurreição e enviou-lhes o Espírito
Santo para que os fortalecesse na
missão. Ficava assim plenamente
constituída a Igreja, que era o lugar
onde os homens de cada época
podiam encontrar a Cristo e segui-lo
pelo caminho que leva à vida eterna.

A Igreja mantém a memória de Cristo
sempre viva e o apresenta, não como
um ser do passado, mas como aquele
que, tendo vivido neste mundo em
uma época determinada, ressuscitou
e permanece entre nós para sempre.

3. A Sagrada Escritura, a Tradição
e o Magistério

a) A Sagrada Escritura



Ao longo dos séculos, o povo de
Israel, sob inspiração divina, colocou
por escrito o testemunho da
Revelação de Deus feita aos
Patriarcas, profetas e a pessoas justas
e retas. A Igreja acolhe e venera
essas Escrituras, que constituíram a
preparação pensada por Deus para a
grande Revelação de Jesus Cristo. Os
Apóstolos e os primeiros discípulos
também puseram por escrito o
testemunho da Revelação de Deus,
tal e como se realizou em seu Verbo,
cuja vida terrena testemunharam,
especialmente o mistério pascal de
sua morte e ressurreição. Assim
surgiram os livros do Novo
Testamento, que completam e levam
à plenitude os do Antigo. O que no
Antigo Testamento estava preparado
e proclamado em símbolos e figuras,
é testemunhado no Novo,
desdobrando a verdade contida nos
acontecimentos da história de Jesus.



Os livros sagrados não se baseiam
somente nas recordações ou
testemunho humano do que Deus
realizou em Israel e, principalmente,
do que fez por meio de Cristo; têm
um fundamento mais profundo,
porque a sua origem última está na
ação do Espírito Santo, que iluminou
os escritores humanos e os sustentou
com a sua inspiração e as suas luzes.
Por isso, a Igreja considera que a
Sagrada Escritura não é,
principalmente, uma palavra
humana de grande valor, e sim
verdadeira Palavra de Deus, e venera
as Escrituras como santas e sagradas.
Isto não significa, no entanto, que
Deus “ditou” o texto aos autores dos
livros; significa que contou com
homens que, usando suas próprias
faculdades e meios, deixaram que
Deus agisse neles e por meio deles, e
assim escreveram “como verdadeiros
autores, tudo e só aquilo que ele
próprio queria” (Catecismo, 106).



Neste sentido, nos livros sagrados
também estão presentes as
limitações culturais, filosóficas e
teológicas dos autores, que
escreveram em momentos e culturas
diversos. Mas isso não é um
problema para ter fé na verdade que
transmitem, porque essa verdade é
religiosa, ou seja, não se refere a uma
visão científica do mundo, nem a
uma crônica exata e precisa da
história humana ou a uma sabedoria
enigmática; refere-se, ao sentido
último da vida dos homens,
chamados à comunhão com Deus
como filhos seus em Jesus Cristo, que
se pode expressar de muitos modos:
por meio de diversos gêneros
literários, metáforas e símbolos,
relatos para instruir na virtude e
histórias que realmente
aconteceram. A presença do Espírito
Santo na gênese dos livros sagrados
nos garante que “ensinam
firmemente, com fidelidade e sem
erro, a verdade que Deus quis



consignar” neles para a nossa
salvação (cf Dei Verbum, 11).

b) A Tradição Apostólica e a
“Tradição”

Antes de escrever o testemunho da
vida e da obra de Cristo, os apóstolos
e os primeiros discípulos de Jesus
pregaram o que viram e
contemplaram estando com Ele.
Foram pelo mundo transmitindo
oralmente às comunidades que iam
fundando o que tinham vivido junto
a Cristo, pregavam a mensagem
cristã de salvação e a realizavam
com a liturgia e os sacramentos;
deixaram tudo isso registrado depois
nos escritos do Novo Testamento.
Portanto, existe uma transmissão
oral da vida e da doutrina de Jesus
que precede a transmissão escrita;
mais ainda, que se converte depois
nesses escritos. Essa transmissão oral
compreende muitos aspectos que os
apóstolos aprenderam de Jesus e



recebe o nome de “Tradição
Apostólica”. Em palavras do
Compêndio do Catecismo: “A
Tradição Apostólica é a transmissão
da mensagem de Cristo, realizada
desde as origens do cristianismo,
mediante a pregação, o testemunho,
as instituições, o culto, os escritos
inspirados” (n. 12).

Ao longo do tempo, a Igreja transmite
a Tradição Apostólica de duas
maneiras: oralmente, quando prega e
realiza o que aprendeu de Cristo e o
que os Apóstolos ensinaram e por
escrito, quando transmite a Sagrada
Escritura às novas gerações cristãs
(cf. Catecismo, 76). O primeiro modo
(Tradição oral) se chama
simplesmente “Tradição”.

A Tradição procede dos testemunhos
dos apóstolos sobre a vida e
ensinamentos de Jesus; sua fonte,
portanto, é a mesma que a dos
escritos do Novo Testamento. Mas



ambas (Tradição e Escritura) têm
funções um pouco diferentes, porque
a primeira, ao ser oral e prática, é
mais rica e flexível que a segunda, e
além disso garante, de certo modo, a
autenticidade desta última; a
Escritura, por outro lado, ao ser
consignada por escrito, expõe de
modo fixo e imutável o que Jesus
pregou e viveu, formula e determina,
e impede que os ensinamentos se
deformem com o tempo e sejam
submetidos ao arbítrio das mudanças
de cultura e de mentalidade. “Verba
volant, scripta manent”, disse, com
razão, o imperador romano Tito
falando ao senado romano.

Deste modo, Escritura e Tradição se
iluminam mutuamente: por exemplo,
a Igreja conhece por Tradição os
livros que são inspirados e que, por
esse motivo, formam parte do cânon
de livros da Escritura. Os livros que
compõem a Bíblia católica são
sempre os mesmos, os que a Tradição



indicou como inspirados; havia
outros escritos da mesma época que
também se referiam a Jesus, mas
nunca foram considerados como
inspirados (os escritos apócrifos). E,
por outro lado, a Escritura ajuda a
distinguir e reforça o que pertence
ou não à Tradição. Sirva de exemplo
o fato de que, no Novo Testamento,
se vê que Jesus jejuou 40 dias no
deserto. Assim o aspecto concreto da
Tradição de jejuar no tempo de
Quaresma encontra apoio e
confirmação na Escritura.

c) O Magistério da Igreja

A passagem do tempo traz progresso
material e mudanças culturais e de
mentalidade. Abrem-se novas
perspectivas e se surgem novas
questões que incidem sobre o modo
de viver do cristão. A moralidade de
temas como o desenvolvimento
ecológico sustentável ou o direito a
ter um trabalho não foi discutida na



antiguidade: não se pensava nessas
questões, que incidem no modo de
viver a vida cristã. Por isso o Senhor,
ao estabelecer em sua Igreja a
distinção entre pastores e fiéis, deu
aos primeiros uma graça (um
carisma) de discernimento do que é
adequado à vida cristã das pessoas e
comunidades, e o que a maltrata e
destrói. A tarefa de ensinar,
sustentada por esse carisma, recebe
o nome de “Magistério”. A função do
Magistério é de serviço. Não está
acima da Sagrada Escritura ou da
Tradição, mas sim serve a ambas,
interpretando-as corretamente e
expondo com fidelidade os seus
conteúdos.

A interpretação autêntica da
Revelação “compete exclusivamente
ao Magistério vivo da Igreja, isto é,
ao Sucessor de Pedro, o Bispo de
Roma, e aos Bispos em comunhão
com ele” (Compêndio, 16). Eles
podem exercitar essa função porque,



com a ordenação episcopal, recebem
uma ajuda especial do Espírito Santo
(carisma da verdade), que facilita a
sua compreensão do conteúdo da
Revelação no exercício do seu
ministério. Embora os Bispos possam
errar individualmente, a Igreja em
seu conjunto (a unidade do Romano
Pontífice, dos Bispos em união com
ele e dos fiéis cristãos) não pode
errar em questões sobre a Revelação.
Concretamente, o Romano Pontífice
também não pode errar quando
ensina de modo público e solene (ex
cathedra) que uma determinada
doutrina é definitiva, porque
pertence à Revelação divina. O
mesmo vale no caso dos concílios
ecumênicos: os pastores reunidos em
concílio e em união com o santo
Padre não erram, quando indicam
que se deve crer em algo porque
pertence à fé da Igreja. Nestes e
outros casos, a Igreja não erra
porque o Espírito Santo a assiste para



que ensine com verdade a doutrina
de Cristo.

4. Como interpretar a Bíblia

Poderíamos dizer que a Bíblia
contém dentro dela a vida e a
história do mundo e da humanidade.
Os seus livros em conjunto têm
grande amplitude e, como a própria
vida, contém multiplicidade de
aspectos. Às vezes pode parecer que
a Bíblia se contradiz ou que
propugna atitudes que não podem
ser verdadeiras porque não são
justas. Entre os temas controversos
estão o da violência, o da escravidão,
o papel da mulher, a vingança, etc.
Por isso é importante aprender a
entender o que a Escritura deseja
ensinar em cada tema ou em cada
unidade textual.

O Concílio Vaticano II dedicou um
documento à Revelação divina: a
Constituição Dogmática Dei Verbum.
O capítulo III se referia aos



princípios e critérios a serem levados
em conta para interpretar a Bíblia de
modo correto. São eles:

a) Em primeiro lugar, o Concílio
recorda que Deus é o Autor da
Sagrada Escritura; mas, como
dissemos, nela fala ao homem
através de homens e da maneira
humana. Por isso uma reta
interpretação da Sagrada Escritura
necessita investigar com atenção o
que os autores humanos quiseram
afirmar verdadeiramente e o que
Deus quis manifestar a partir das
palavras humanas.

b) Em segundo lugar, posto que se
trata de um livro inspirado por Deus,
a Escritura deve ser interpretada
“com a ajuda do próprio Espírito
mediante o qual foi escrita” (Dei
Verbum, 12). Ou seja, se requer, por
parte do intérprete uma abertura
pessoal a Deus e à petição de ajuda
para poder entender a Escritura



corretamente. Sem essa abertura é
fácil que dominem na interpretação
preconceitos ou ideias e interesses
pessoais.

c) Em terceiro lugar, é necessário
prestar grande atenção ao conteúdo
e à unidade de toda a Escritura:
somente entendida em sua unidade é
Escritura. Este princípio também é
importante porque nem tudo o que a
Escritura indica tem o mesmo valor
ou força; a palavra de Deus não se
expressa por igual em todos. Dentro
da Escritura existe uma hierarquia
de verdades e conceitos. Conhecê-la
ajuda a interpretar em sua
verdadeira dimensão e alcance as
passagens que podem surpreender o
leitor. É preciso ter sempre em conta
que Cristo é o centro e o coração da
Escritura.

d) Em quarto lugar, a Escritura deve
ser interpretada no contexto da
Tradição viva da Igreja, pois não é



mais que a expressão escrita dessa
mesma Revelação da qual a Tradição
é expressão oral. E junto com a
Tradição é preciso também prestar
atenção em todo o conjunto da fé da
Igreja, que se expressa em seu
Magistério, na harmonia das suas
verdades, na unidade de sua
doutrina. Por exemplo, se a
interpretação de uma certa passagem
bíblica contradiz uma verdade da fé
definida, essa interpretação
dificilmente poderá ser verdadeira.

Bibliografia

– Catecismo da Igreja Católica, n.
74-141.

– Concílio Vaticano II, Const. Dei
Verbum.



– Bento XVI, Exortação Apostólica 
Verbum Domini, 30/09/2010 (Parte I: 
Verbum Dei).

– J. Burgraff, Teologia Fundamental -
Manual de Iniciação, Diel, cap. IV e
VI.

Antonio Ducay

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-3-o-
desenvolvimento-da-revelacao/

(24/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-3-o-desenvolvimento-da-revelacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-3-o-desenvolvimento-da-revelacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-3-o-desenvolvimento-da-revelacao/

	Tema 3. O desenvolvimento da Revelação

