
opusdei.org

29. A pessoa e a
sociedade

Para a pessoa humana a vida
social não é algo acessório, a
pessoa somente cresce e realiza
sua vocação em união com os
outros.

29/01/2015

1. A sociabilidade humana

Deus não criou o homem como um
“ser solitário”, mas o quis como um
“ser social” (cfr. Gn 1,27; 2,18.20.23).
Para a pessoa humana a vida social
não é algo acessório, ela deriva de



uma importante dimensão inerente à
sua natureza: a sociabilidade. O ser
humano somente pode crescer e
realizar sua vocação em união com
os outros[1].

Esta sociabilidade natural faz-se mais
patente à luz da fé, já que existe uma
verdadeira semelhança entre a vida
íntima da Santíssima Trindade e a
comunhão (comum união,
participação) que se deve instaurar
entre os homens; e todos foram
igualmente redimidos por Cristo e
são chamados ao único e mesmo
fim[2]. A Revelação mostra que a
sociabilidade humana deve estar
aberta a toda a humanidade, sem
excluir a ninguém; e deve
caracterizar-se por uma plena
gratuidade, já que no próximo, mais
que um igual, se vê a imagem viva de
Deus, por quem é necessário estar
disposto a se dar até o extremo[3].



O homem, portanto, “está chamado a
existir ‘para’ os outros, a tornar-se
um dom”[4] ainda que não se limite a
isto; está chamado a existir não só
‘com’ os outros ou ‘junto’ aos outros,
mas ‘para’ os outros, o que implica
servir, amar. A liberdade humana
“se degrada quando ele, cedendo às
demasiadas facilidades da vida, se
fecha numa espécie de áureo
isolamento”[5].

A dimensão natural e o reforço
sobrenatural da sociabilidade não
significam, no entanto, que as
relações sociais se possam deixar à
pura espontaneidade: muitas
qualidades naturais do ser humano
(p. ex., a linguagem) requerem
formação e prática para a sua correta
execução. Assim sucede com a
sociabilidade: é necessário um
esforço pessoal e coletivo para
desenvolvê-la[6].



A sociabilidade não se limita aos
aspectos políticos e mercantis, são
mais importantes ainda as relações
baseadas nos aspectos
profundamente humanos: também
pelo que se refere ao âmbito social se
deve pôr em primeiro plano o
elemento espiritual[7]. Daí deriva
que a real possibilidade de edificar
uma sociedade digna das pessoas se
encontra no crescimento interior do
homem. A história da humanidade
não se move por um determinismo
impessoal, mas pela interação de
diferentes gerações de pessoas, cujos
atos livres constroem a ordem
social[8]. Tudo isso evidencia a
necessidade de conferir um relevo
particular aos valores espirituais e às
relações desinteressadas, que
nascem da disposição à autodoação,
etc. E isso tanto como regra de
conduta pessoal quanto como
esquema organizativo da sociedade.



A sociabilidade se liga a outra
característica humana: a radical
igualdade e as diferenças acidentais
das pessoas. Todos os homens
possuem uma mesma natureza e
uma mesma origem, foram
redimidos por Cristo e chamados a
participar na mesma bem-
aventurança divina: “Todos gozam,
portanto, de igual
dignidade” (Catecismo, 1934). Junto a
esta igualdade existem também
diferenças, que devem ser vistas
positivamente se não forem iníquas:
“Essas diferenças pertencem ao
plano de Deus, Ele quer que cada um
receba do outro aquilo que precisa e
que os que dispõem de “talentos”
específicos comuniquem seus
benefícios aos que deles
precisam” (Catecismo, 1937).

2. A sociedade

A sociabilidade humana exerce-se
mediante o estabelecimento de



diversas associações dirigidas a
atingir diferentes finalidades: “Uma
sociedade é um conjunto de pessoas
ligadas de maneira orgânica por um
princípio de unidade que ultrapassa
cada uma delas” (Catecismo, 1880).

Os objetivos humanos são múltiplos,
assim como os tipos de integrações:
amor, etnia, idioma, território,
cultura, etc. Por isso existe um amplo
mosaico de instituições ou
associações, que podem estar
constituídas por poucas pessoas
como a família, ou por um número
sempre maior, à medida que se passa
das diversas associações, às cidades,
os Estados e a Comunidade
internacional.

Algumas sociedades, como a família
e a sociedade civil, correspondem
mais diretamente à natureza do
homem e lhe são necessárias; ainda
que também possuam elementos
culturais que desenvolvem a



natureza humana. Outras são de
livre iniciativa e correspondem ao
que poderíaos chamar de
“culturalização” da tendência natural
das pessoas e que devem ser
favorecidas (cfr. Catecismo, 1882; 
Compêndio, 151).

A ligação estreita que existe entre a
pessoa e a vida social explica a
enorme influência da sociedade no
desenvolvimento pessoal, e o e o
dano que é feito à pessoa humana ao
viver em uma organização social
defeituosa: o comportamento das
pessoas depende, em algum modo, da
organização social, que é um produto
cultural sobre a pessoa. Sem reduzir
o ser humano a um elemento
anônimo da sociedade[9], convém
recordar que o desenvolvimento
pleno da pessoa e o progresso social
se influenciam mutuamente[10]:
entre a dimensão pessoal e a
dimensão social do homem não
existe oposição, mas



complementaridade, mais ainda: são
duas dimensões em íntima conexão
que se reforçam reciprocamente.

Neste sentido, por causa dos pecados
dos homens, chegam-se a gerar na
sociedade estruturas injustas ou 
estruturas de pecado[11]. Estas
estruturas opõem-se à reta ordem da
sociedade, fazem mais difícil a
prática da virtude e mais fáceis os
pecados pessoais contra a justiça, a
caridade, a castidade, etc. Podem ser
costumes imorais generalizados
(como a corrupção política e
econômica), ou leis injustas (como as
que permitem o aborto), etc.[12]. As 
estruturas de pecado devem ser
eliminadas e substituídas por
estruturas justas.

Um meio de capital importância para
desmontar as estruturas injustas e
cristianizar as relações profissionais
e a sociedade inteira, é o empenho
por viver com coerência as normas



de moral profissional; tal empenho é
também condição necessária para
santificar o trabalho profissional.

3. A autoridade[13]

“Toda comunidade humana tem
necessidade de uma autoridade que
a dirija. Tal autoridade encontra seu
fundamento na natureza humana. É
necessária à unidade da sociedade.
Seu papel consiste em assegurar
enquanto possível o bem comum da
sociedade” (Catecismo, 1898).

Como a sociabilidade é uma
qualidade própria da natureza
humana, se deve concluir que toda
autoridade legítima emana de Deus,
como Autor da natureza (cfr. Rm
13,1; Catecismo, 1899). Mas “a
determinação do regime e a
designação dos governantes têm de
deixar-se à livre vontade dos
cidadãos”[14].



A legitimidade moral da autoridade
não procede de si mesma: está ao
serviço de Deus (cfr. Rm 13,4) para o
bem comum[15]. Aqueles que estão
constituídos em autoridade devem
exercê-la como serviço, praticar a
justiça distributiva, evitar o
favoritismo e todo interesse pessoal,
não se comportar de maneira
despótica (cfr. Catecismo, 1902, 2235
e 2236).

“Se a autoridade pública pode, às
vezes, renunciar a reprimir aquilo
que provocaria, em caso de estar
proibido, um dano mais grave (cfr.
São Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I-II, q.96, a.2), no entanto
nunca pode legitimar, como direito
dos indivíduos — ainda que estes
fossem a maioria dos membros da
sociedade —, a ofensa infligida a
outras pessoas mediante a negação
de um direito seu tão fundamental
como o da vida”[16].



Quanto aos sistemas políticos, “a
Igreja aprecia o sistema da
democracia, na medida em que
assegura a participação dos cidadãos
nas opções políticas e garante aos
governados a possibilidade de eleger
e controlar a seus próprios
dirigentes”[17]. A ordenação
democrática do Estado é parte do
bem comum. Mas “o valor da
democracia mantém-se ou cai com os
valores que encarna e promove:
fundamentais e imprescindíveis são
certamente a dignidade de cada
pessoa humana, o respeito de seus
direitos inalienáveis”[18]. “Uma
democracia sem valores converte-se
com facilidade em um
totalitarismo”[19].

4. O bem comum

Por bem comum se entende “o
conjunto daquelas condições da vida
social que permitem aos grupos e à
cada um de seus membros conseguir



mais plena e facilmente sua própria
perfeição”[20]. O bem comum,
portanto, não é só material mas
também espiritual (ambos
interconectados), e comporta “três
elementos essenciais” (Catecismo,
1906):

— respeitar a pessoa e sua
liberdade[21];

— procurar o bem-estar social e o
desenvolvimento humano
integral[22];

— promover “a paz, isto é, uma
ordem justa duradoura e
segura” (Catecismo, 1909)[23].

Tendo em conta a natureza social do
homem, o bem de cada um está
necessariamente relacionado com o
bem comum e este, a sua vez, deve
estar orientado ao progresso das
pessoas (cfr. Catecismo, 1905 e
1912)[24].



O âmbito do bem comum não é só a
cidade ou o país. Existe também “um 
bem comum universal. Este exige
uma organização da comunidade das
nações” (Catecismo, 1911).

5. Sociedade e dimensão
transcendente da pessoa

A sociabilidade concerne a todas as
características da pessoa e, portanto,
à sua dimensão transcendente. A
profunda verdade sobre o homem,
de onde deriva a sua dignidade,
consiste em ser imagem e
semelhança de Deus e estar chamado
à comunhão com Ele[25]; por isso “a
dimensão teológica se faz necessária
para interpretar e resolver os atuais
problemas da convivência
humana”[26].

Isto explica a fatuidade das propostas
sociais que esquecem a dimensão
transcendente. De fato, o ateísmo –
em suas diferentes manifestações – é
um dos fenômenos mais graves do



nosso tempo e as suas consequências
são deletérias para a vida social[27].
Isto é particularmente evidente no
momento atual: à medida que se
perdem as raízes religiosas de uma
comunidade, as relações entre os
seus componentes fazem-se mais
tensas e violentas, porque se debilita
e inclusive perde-se a força moral
para atuar bem[28].

Se se quer que a ordem social tenha
uma base estável é necessário um
fundamento absoluto, que não esteja
à mercê das opiniões versáteis ou dos
jogos de poder; e só Deus é
fundamento absoluto[29]. Deve-se,
portanto, evitar a separação e, ainda
mais, a contraposição entre as
dimensões religiosa e social da
pessoa humana[30]; é necessário
harmonizar estes dois âmbitos da
verdade do homem, que se implicam
e promovem mutuamente: a busca
incondicional de Deus (Cfr. 
Catecismo, 358 e 1721; Compêndio,



109) e a solicitação pelo próximo e
pelo mundo, que resulta reforçada
pela dimensão teocêntrica[31].

Como consequência, é indispensável
o crescimento espiritual para
favorecer o desenvolvimento da
sociedade: a renovação social nutre-
se na contemplação. Efetivamente, o
encontro com Deus na oração
introduz na história uma força
misteriosa que muda os corações,
lhes move à conversão e é a energia
necessária para transformar as
estruturas sociais.

Esforçar-se para promover uma
mudança social, sem um esforço
sério na mudança pessoal, é uma
miragem para a humanidade, que
leva à desilusão e, muitas vezes, a um
forte degrado vital. Uma “nova
ordem social” realista e, portanto,
sempre melhorável requer,
contemporaneamente, o crescimento
das habilidades técnicas e científicas



necessárias[32], da formação moral e
da vida espiritual; daí derivará a
renovação das instituições e das
estruturas[33]. Sem esquecer, além
disso, que o empenho por edificar
uma ordem social justa enobrece a
pessoa que o realiza.

6. Participação dos católicos na
vida pública

Participar na promoção do bem
comum, a cada um segundo o lugar
que ocupa e o papel que
desempenha, é um dever “inerente à
dignidade da pessoa
humana” (Catecismo, 1913).
“Ninguém se deve conformar com
uma ética meramente
individualista”[34]. Por isso “os
cidadãos devem, na medida do
possível, tomar parte ativa na vida
pública” (Catecismo, 1915)[35].

O direito e o dever de participar na
vida social deriva do princípio de
subsidiariedade: “Uma sociedade de



ordem superior não deve interferir
na vida interna de uma sociedade de
ordem inferior, privando-a das suas
competências, mas deve antes apoiá-
la em caso de necessidade e ajudá-la
a coordenar a sua ação com a das
outras componentes sociais, tendo
em vista o bem comum”[36].

Esta participação realiza-se, em
primeiro lugar, por meio do
cumprimento responsável dos
próprios deveres familiares e
profissionais (cfr. Catecismo, 1914) e
das obrigações de justiça legal (como,
p. ex., o pagamento de impostos)[37].
Também se realiza mediante a
prática das virtudes, especialmente
da solidariedade.

Tendo em conta a interdependência
das pessoas e dos grupos humanos, a
participação na vida pública deve ser
feita com espírito de solidariedade,
entendido como empenho em prol
dos demais[38]. A solidariedade deve



ser o fim e o critério para organizar a
sociedade, não como simples desejo
moralizante, mas também como
explícita e legítima exigência do ser
humano; em boa medida, a paz do
mundo depende dela (cfr. Catecismo,
1939 e 1941)[39]. A solidariedade diz
respeito a todos os homens, mas um
motivo de urgência torna a
solidariedade tanto mais necessária
quanto mais difíceis sejam as
situações das pessoas: trata-se do
amor preferencial pelos necessitados
(cfr. Catecismo, 1932, 2443-2449; 
Compêndio, 183-184).

Enquanto cidadãos, os fiéis têm os
mesmos deveres e direitos daqueles
que se encontram em idêntica
situação; como católicos, têm uma
responsabilidade adicional (cfr. Tt
3,1-2; 1 P 2,13-15)[40]. Por isso, “os
fiéis leigos de nenhum modo podem
abdicar da participação na
‘política’”[41]. Esta participação é
particularmente necessária para



conseguir “descobrir, inventar meios
para impregnar as realidades sociais,
políticas e econômicas com as
exigências da doutrina e da vida
cristãs” (Catecismo, 899).

Já que em não poucas ocasiões as leis
civis não se ajustam ao ensinamento
da Igreja, os católicos devem fazer o
possível, colaborando com outros
cidadãos de boa vontade, para
retificar essas leis, sempre dentro
dos caminhos legítimos e com
caridade[42]. Em qualquer caso,
devem ajustar a sua conduta à
doutrina católica, ainda que isso lhes
possa acarretar inconvenientes,
tendo em conta que se deve obedecer
a Deus antes que aos homens (cfr. At
5,29).

Em suma, os católicos devem exercer
os seus direitos civis e cumprir os
seus deveres; isto se refere
especialmente aos fiéis leigos, que
estão chamados a santificar o mundo



partir de dentro, com iniciativa e
responsabilidade, sem esperar que a
Hierarquia resolva os problemas
com as autoridades civis ou lhes
proponha as soluções que devem
adotar[43].

Enrique Colom

Bibliografia básica:

Catecismo da Igreja Católica,
1877-1917; 1939-1942; 2234-2249.

Compêndio da doutrina social da
Igreja, 34-43; 149-151; 164-170;
541-574.

Leituras recomendadas:

São Josemaria, Homilia Cristo Rei, em
É Cristo que passa, 179-187.

Congregação para a Doutrina da Fé, 
Nota doutrinal sobre algumas

https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-18.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_po.html


questões relativas ao compromisso e
a conduta dos católicos na vida
política, 24-11-2002.

[1] Cfr. Concílio Vaticano II, Gaudium
et spes, 24-25; Congregação para a
Doutrina da Fé, Inst. Libertatis
conscientia, 32; Compêndio, 110.

[2] “Estar em comunhão com Jesus
Cristo faz-nos participar em seu ser
‘para todos’, faz que este seja nosso
modo de ser. Compromete-nos em
favor dos demais, mas só estando em
comunhão com Ele podemos
realmente chegar a ser para os
demais, para todos” (Bento XVI, Enc. 
Spe salvi, 30-11-2007, 28).

[3] Cfr. João Paulo II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 30-12-1987, 40.

[4] João Paulo II, Carta Apost. 
Mulieris dignitatem, 15-8-1988, 7.

[5] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 31.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_po.html


[6] “A sociabilidade humana não
desemboca automaticamente na
comunhão das pessoas, no dom de si.
Por causa da soberba e do egoísmo, o
homem descobre em si mesmo
gérmenes de insociabilidade, de
fechamento individualista e de
opressão do outro” (Compêndio, 150).

[7] Cfr. Bento XVI, Enc. Spe salvi, 24
a).

[8] “A sociedade historicamente
existente surge do entrelaçamento
das liberdades de todas as pessoas
que nela interagem, contribuindo,
mediante suas opções, para edificá-la
ou para empobrecê-la” (Compêndio,
163).

[9] “O princípio, o sujeito e o fim de
todas as instituições sociais é e deve
ser a pessoa humana” (Concílio
Vaticano II, Const. Gaudium et spes,
25). Cfr. Pio XII, Radiomensagem de
Natal, 24-12-1942: AAS 35 (1943) 12;
João XXIII, Enc. Mater et magistra:



AAS 53 (1961) 453; Catecismo, 1881; 
Compêndio, 106.

[10] Cfr. João Paulo II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 38; Catecismo, 1888; 
Compêndio, 62, 82 e 134.

[11] Cfr. João Paulo II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 36.

[12] “A Igreja, quando fala de 
situações de pecado ou denuncia
como pecados sociais determinadas
situações ou comportamentos
coletivos (...), sabe e proclama que
estes casos de pecado social são o
fruto, a acumulação e a concentração
de muitos pecados pessoais. Trata-se
de pecados pessoalíssimos de quem
gera ou favorece a iniquidade ou
aproveita-a; de quem, podendo fazer
algo por evitar, eliminar, ou, ao
menos, limitar determinados males
sociais, omite o agir por preguiça,
medo e encobrimento, por
cumplicidade solapada ou por
indiferença; de quem busca refúgio



na suposta impossibilidade de mudar
o mundo; e também de quem
pretende se poupar a fadiga e o
sacrifício”, (João Paulo II, Ex. Apost. 
Reconciliatio et paenitentia,
2-12-1984, 16).

[13] Cfr. Concílio Vaticano II, Const. 
Lumen gentium, 36; João Paulo II,
Enc. Centesimus annus, 1-V-1991, 38; 
Compêndio, 570. Trata-se,
geralmente, de um processo, não de
uma mudança instantâneo, o qual
comporta que os fiéis muitas vezes
terão que conviver com essas
estruturas e sofrer suas
consequências, sem se deixar
corromper e sem perder o empenho
de muda-las. Convém meditar as
palavras do Senhor: “Eu não rogo
que os tires do mundo, mas que os
guardes do maligno” (Jo 17,15).

[14] Concílio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 74. Cfr. Catecismo,
1901.



[15] “A autoridade só será exercida
legitimamente se procurar o bem
comum do grupo em questão e se,
para atingi-lo, empregar meios
moralmente lícitos. Se acontecer de
os dirigentes proclamarem leis
injustas ou tomarem medidas
contrárias à ordem moral, estas
disposições não poderão obrigar as
consciências” (Catecismo, 1903).

[16] João Paulo II, Enc. Evangelium
vitae, 25-3-1995, 71.

[17] João Paulo II, Enc. Centesimus
annus, 46

[18] João Paulo II, Enc. Evangelium
vitae, 70. O Papa refere-se em
particular ao direito de cada ser
humano inocente à vida, ao que se
opõem as leis do aborto.

[19] João Paulo II, Enc. Centesimus
annus, 46.



[20] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 26. Cfr. Catecismo,
1906.

[21] “Em nome do bem comum, os
poderes públicos são obrigados a
respeitar os direitos fundamentais e
inalienáveis da pessoa humana. Em
particular, o bem comum reside nas
condições para exercer as liberdades
naturais indispensáveis ao
desabrochar da vocação
humana” (Catecismo, 1907).

[22] A autoridade, respeitando o
princípio de subsidiariedade e
promovendo a iniciativa privada,
deve tentar que a cada um disponha
do necessário para levar uma vida
digna: alimento, vestido, saúde,
trabalho, educação e cultura,
informação adequada, etc.: cfr. 
Catecismo, 1908 e 2211.

[23] A paz não é só ausência de
guerra. A paz não pode ser atingida
sem a salvaguarda da dignidade das



pessoas e dos povos: cfr. Catecismo,
2304. A paz é a “tranquilidade da
ordem” (Santo Agostinho, De civitate
Dei, 19,13). É obra da justiça: cfr. Is
32,17. A autoridade deve tentar, por
meios lícitos, “a segurança da
sociedade e a de seus membros,
fundamentando o direito à legítima
defesa pessoal e coletiva” (Catecismo,
1909).

[24] “A ordem social e seu progresso
devem subordinar-se ao bem das
pessoas (...) e não o contrário”,
(Concílio Vaticano II, Enc. Gaudium et
spes, 26).

[25] Cfr. Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 19.

[26] João Paulo II, Enc. Centesimus
annus, 55. Cfr. Concílio Vaticano II, 
Gaudium et spes, 11 e 41.

[27] Cfr. João Paulo II, Enc. 
Evangelium vitae, 21-24. João Paulo
II, após falar do erro das ideologias,



acrescentava: “Se depois
perguntamo-nos onde nasce essa
errônea concepção da natureza da
pessoa e da subjetividade da
sociedade, é necessário responder
que a sua causa primeira é o ateísmo.
É na resposta ao apelo de Deus,
contido no ser das coisas, que o
homem toma consciência da sua
dignidade transcendente. (...) A
negação de Deus priva a pessoa do
seu fundamento e consequentemente
induz a reorganizar a ordem social,
prescindido da dignidade e
responsabilidade da pessoa” (João
Paulo II, Enc. Centesimus annus, 13).

[28] O homem pode construir a
sociedade e “organizar a terra sem
Deus, mas, ao fim e ao cabo, sem
Deus não pode senão organizá-la
contra o homem. O humanismo
exclusivo é um humanismo
desumano” (Paulo VI, Enc. 
Populorum progressio, 26-3-1967, 42).
Cfr. João XXIII, Enc. Mater et



magistra: AAS 53 (1961) 452-453;
Concílio Vaticano II, Const. Gaudium
et spes, 21; Bento XVI, Enc. Deus
caritas est, 25-12-2005, 42.

[29] Cfr. Leão XIII, Enc. Diuturnum
illud: Ata Leonis XIII, 2 (1882) 277 e
278; Pio XI, Enc. Caritate Christi: AAS
24 (1932) 183-184.

[30] Alguns “encaram o cristianismo
como um conjunto de práticas ou
atos de piedade, sem perceberem a
sua relação com as situações da vida
de todos os dias, com a urgência de
atender às necessidades dos outros e
de esforçar-se por remediar as
injustiças.(...) Outros, por sua vez,
tendem a imaginar que, para
poderem ser humanos, têm que pôr
em surdina alguns aspectos centrais
do dogma cristão, e comportam-se
como se a vida de oração, a relação
contínua com Deus, constituísse uma
fuga às responsabilidades e um
abandono do mundo. Esquecem que



foi o próprio Jesus quem nos deu a
conhecer até que extremo se devem
levar o amor e o serviço. Só se
procurarmos compreender o arcano
do amor de Deus, desse amor que
chega até à morte, é que seremos
capazes de entregar-nos totalmente
aos outros, sem nos deixarmos
vencer pelas dificuldades ou pela
indiferença” (São Josemaria, É Cristo
que passa, 98).

[31] Existe uma profunda “interação
entre amor a Deus e amor ao
próximo (...). Se em minha vida falta
completamente o contato com Deus,
poderei ver sempre no próximo
unicamente ao outro, sem conseguir
reconhecer nele a imagem divina.
Pelo contrário, se em minha vida
omito do todo a atenção ao outro,
querendo ser só ‘piedoso’ e cumprir
com meus ‘deveres religiosos’, se
murcha também a relação com
Deus” (Bento XVI, Enc. Deus caritas
est, 18). Cfr. João Paulo II, Enc. 



Evangelium vitae, 35-36; Compêndio,
40.

[32] “Todo o trabalho profissional
exige uma formação prévia e depois
um esforço constante para melhorar
essa preparação e acomodá-la às
novas circunstâncias que apareçam.
Esta exigência constitui um dever
particularíssimo para os que aspiram
a ocupar postos de direção na
sociedade, pois são chamados
também a um serviço muito
importante, de que depende o bem-
estar de todos” (São Josemaria, 
Entrevistas, 90).

[33] “A um mundo melhor contribui-
se somente fazendo o bem agora e
em primeira pessoa, com paixão e
onde seja possível” (Bento XVI, Enc. 
Deus caritas est, 31 b).

[34] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 30.



[35] “Um homem e uma sociedade
que não reajam perante as
tribulações ou as injustiças, e não se
esforcem por aliviá-las, não são nem
homem nem sociedade à medida do
amor do Coração de Cristo. Os
cristãos - conservando sempre a mais
ampla liberdade à hora de estudar e
de aplicar as diversas soluções, e,
portanto, com um lógico pluralismo -
devem identificar-se no mesmo
empenho em servir a humanidade.
De outro modo, o seu cristianismo
não será a Palavra e a Vida de Jesus:
será um disfarce, um logro perante
Deus e perante os homens” (São
Josemaria, É Cristo que passa, 167).

[36] João Paulo II, Enc. Centesimus
annus, 48. Cfr. Catecismo, 1883; 
Compêndio, 186 e 187.

“O princípio de subsidiariedade
opõe-se a todas as formas de
coletivismo; traça os limites da
intervenção do Estado; tem em vista



harmonizar as relações entre
indivíduos e as sociedades; tende a
instaurar uma verdadeira ordem
internacional” (Catecismo, 1885).

Deus “confia a cada criatura as
funções que esta é capaz de exercer,
segundo as capacidades da própria
natureza. Este modo de governo deve
ser imitado na vida social. O
comportamento de Deus no governo
do mundo, que demonstra tão
grande consideração pela liberdade
humana, deveria inspirar a
sabedoria dos que governam as
comunidades humanas. Estes devem
comportar-se como ministros da
providência divina” (Catecismo,
1884).

[37] A justiça legal é a virtude que
inclina à pessoa a dar o que o
cidadão deve equitativamente à
comunidade: cfr. Catecismo, 2411.

“A submissão à autoridade e a
corresponsabilidade no bem comum



exigem moralmente o pagamento de
impostos” (Catecismo, 2240). “A
fraude e outros subterfúgios pelos
quais alguns escapam às malhas da
lei e às prescrições do dever social
devem ser firmemente condenados
por serem incompatíveis com as
exigências da justiça” (Catecismo,
1916).

[38] “Trata-se da interdependência,
percebida como sistema
determinante de relações no mundo
atual, em seus aspectos econômico,
cultural, político e religioso, e
assumida como categoria moral.
Quando a interdependência é
reconhecida assim, sua
correspondente resposta, como
atitude moral e social, e como
“virtude", é a solidariedade” (João
Paulo II, Enc. Sollicitudo rei socialis,
38).

[39] Cfr. Compêndio, 193-195.



[40] Cfr. Concílio Vaticano II, 
Gaudium et spes, 75.

[41] João Paulo II, Ex. Ap. 
Christifideles laici, 30-12-1988, 42.

[42] Por exemplo, “quando não fosse
possível esconjurar ou abrogar
completamente uma lei abortista, um
deputado, cuja absoluta oposição
pessoal ao aborto fosse clara e
conhecida de todos, poderia
licitamente oferecer o próprio apoio
a propostas que visassem limitar os
danos de uma tal lei e diminuir os
seus efeitos negativos no âmbito da
cultura e da moralidade
pública” (João Paulo II, Enc. 
Evangelium vitae, 73).

[43] Corresponde aos leigos, “por sua
livre iniciativa e sem esperar
passivamente consignas ou
diretrizes, penetrar com espírito
cristão a mentalidade e os costumes,



as leis e as estruturas de suas
comunidades de vida” (Paulo VI, Enc.
Populorum progressio, 81). Cfr.
Concílio Vaticano II, Const. Lumen
gentium, 31; Const. Gaudium et spes,
43; João Paulo II, Ex. Ap. Christifideles
laici, 15; Catecismo, 2442.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-29-a-
pessoa-e-a-sociedade/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-29-a-pessoa-e-a-sociedade/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-29-a-pessoa-e-a-sociedade/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-29-a-pessoa-e-a-sociedade/

	29. A pessoa e a sociedade

