opusdei.org

29. A pessoa e a
sociedade

Para a pessoa humana a vida
social ndo é algo acessorio, a
pessoa somente cresce e realiza
sua vocacao em unido com os
outros.

29/01/2015

1. A sociabilidade humana

Deus ndo criou o homem como um
“ser solitario”, mas o quis como um
“ser social” (cfr. Gn 1,27; 2,18.20.23).
Para a pessoa humana a vida social
ndo € algo acessorio, ela deriva de



uma importante dimensdo inerente a
sua natureza: a sociabilidade. O ser
humano somente pode crescer e
realizar sua vocacdo em unido com
os outros[1].

Esta sociabilidade natural faz-se mais
patente a luz da fé, ja que existe uma
verdadeira semelhanca entre a vida
intima da Santissima Trindade e a
comunhdo (comum unido,
participacdo) que se deve instaurar
entre os homens; e todos foram
igualmente redimidos por Cristo e
sdo chamados ao unico e mesmo
fim[2]. A Revelacdo mostra que a
sociabilidade humana deve estar
aberta a toda a humanidade, sem
excluir a ninguém; e deve
caracterizar-se por uma plena
gratuidade, ja que no proximo, mais
que um igual, se vé a imagem viva de
Deus, por quem é necessario estar
disposto a se dar até o extremol[3].



O homem, portanto, “estd chamado a
existir ‘para’ os outros, a tornar-se
um dom”[4] ainda que nao se limite a
isto; esta chamado a existir ndo s6
‘com’ 0s outros ou junto’ aos outros,
mas ‘para’ os outros, o que implica
servir, amar. A liberdade humana
“se degrada quando ele, cedendo as
demasiadas facilidades da vida, se
fecha numa espécie de dureo
isolamento”[5].

A dimensdo natural e o reforco
sobrenatural da sociabilidade nédo
significam, no entanto, que as
relacdes sociais se possam deixar a
pura espontaneidade: muitas
qualidades naturais do ser humano
(p. ex., a linguagem) requerem
formacdo e pratica para a sua correta
execucdo. Assim sucede com a
sociabilidade: é necessario um
esforgo pessoal e coletivo para
desenvolvé-la[6].



A sociabilidade néo se limita aos
aspectos politicos e mercantis, sdo
mais importantes ainda as relagoes
baseadas nos aspectos
profundamente humanos: também
pelo que se refere ao &mbito social se
deve por em primeiro plano o
elemento espiritual[7]. Dai deriva
que a real possibilidade de edificar
uma sociedade digna das pessoas se
encontra no crescimento interior do
homem. A histdria da humanidade
ndo se move por um determinismo
impessoal, mas pela interacgdo de
diferentes geracdes de pessoas, cujos
atos livres constroem a ordem
social[8]. Tudo isso evidencia a
necessidade de conferir um relevo
particular aos valores espirituais e as
relacOes desinteressadas, que
nascem da disposicdo a autodoacao,
etc. E isso tanto como regra de
conduta pessoal quanto como
esquema organizativo da sociedade.



A sociabilidade se liga a outra
caracteristica humana: a radical
igualdade e as diferencas acidentais
das pessoas. Todos os homens
possuem uma mesma natureza e
uma mesma origem, foram
redimidos por Cristo e chamados a
participar na mesma bem-
aventuranca divina: “Todos gozam,
portanto, de igual

dignidade” (Catecismo, 1934). Junto a
esta igualdade existem também
diferencas, que devem ser vistas
positivamente se ndo forem iniquas:
“Essas diferencas pertencem ao
plano de Deus, Ele quer que cada um
receba do outro aquilo que precisa e
que os que dispdem de “talentos”
especificos comuniquem seus
beneficios aos que deles

precisam” (Catecismo, 1937).

2. A sociedade

A sociabilidade humana exerce-se
mediante o estabelecimento de



diversas associacdes dirigidas a
atingir diferentes finalidades: “Uma
sociedade é um conjunto de pessoas
ligadas de maneira organica por um
principio de unidade que ultrapassa
cada uma delas” (Catecismo, 1880).

Os objetivos humanos sdo maultiplos,
assim como os tipos de integracdes:
amor, etnia, idioma, territorio,
cultura, etc. Por isso existe um amplo
mosaico de institui¢does ou
associacgoes, que podem estar
constituidas por poucas pessoas
como a familia, ou por um numero
sempre maior, a medida que se passa
das diversas associacoes, as cidades,
os Estados e a Comunidade
internacional.

Algumas sociedades, como a familia
e a sociedade civil, correspondem
mais diretamente a natureza do
homem e lhe sdo necessarias; ainda
que também possuam elementos
culturais que desenvolvem a



natureza humana. Outras sao de
livre iniciativa e correspondem ao
que poderiaos chamar de
“culturalizacdo” da tendéncia natural
das pessoas e que devem ser
favorecidas (cfr. Catecismo, 1882;
Compéndio, 151).

A ligacdo estreita que existe entre a
pessoa e a vida social explica a
enorme influéncia da sociedade no
desenvolvimento pessoal,eoe o0
dano que é feito a pessoa humana ao
viver em uma organizacao social
defeituosa: o comportamento das
pessoas depende, em algum modo, da
organizacao social, que é um produto
cultural sobre a pessoa. Sem reduzir
0 ser humano a um elemento
anbénimo da sociedade[9], convém
recordar que o desenvolvimento
pleno da pessoa e o progresso social
se influenciam mutuamente[10]:
entre a dimensdo pessoal e a
dimensdo social do homem néo
existe oposicdo, mas



complementaridade, mais ainda: sao
duas dimensdes em intima conexao
que se reforcam reciprocamente.

Neste sentido, por causa dos pecados
dos homens, chegam-se a gerar na
sociedade estruturas injustas ou
estruturas de pecado[11]. Estas
estruturas opdem-se a reta ordem da
sociedade, fazem mais dificil a
pratica da virtude e mais faceis os
pecados pessoais contra a justica, a
caridade, a castidade, etc. Podem ser
costumes imorais generalizados
(como a corrupcdo politica e
econdmica), ou leis injustas (como as
que permitem o aborto), etc.[12]. As
estruturas de pecado devem ser
eliminadas e substituidas por
estruturas justas.

Um meio de capital importancia para
desmontar as estruturas injustas e
cristianizar as relagdes profissionais
e a sociedade inteira, € o empenho
por viver com coeréncia as normas



de moral profissional; tal empenho é
também condicdo necessaria para
santificar o trabalho profissional.

3. A autoridade[13]

“Toda comunidade humana tem
necessidade de uma autoridade que
a dirija. Tal autoridade encontra seu
fundamento na natureza humana. E
necessaria a unidade da sociedade.
Seu papel consiste em assegurar
enquanto possivel o bem comum da
sociedade” (Catecismo, 1898).

Como a sociabilidade é uma
qualidade propria da natureza
humana, se deve concluir que toda
autoridade legitima emana de Deus,
como Autor da natureza (cfr. Rm
13,1; Catecismo, 1899). Mas “a
determinacao do regime e a
designacdo dos governantes tém de
deixar-se a livre vontade dos
cidadaos”[14].



A legitimidade moral da autoridade
ndo procede de si mesma: esta ao
servico de Deus (cfr. Rm 13,4) para o
bem comum[15]. Aqueles que estdo
constituidos em autoridade devem
exercé-la como servico, praticar a
justica distributiva, evitar o
favoritismo e todo interesse pessoal,
ndo se comportar de maneira
despdtica (cfr. Catecismo, 1902, 2235
e 2236).

“Se a autoridade publica pode, as
vezes, renunciar a reprimir aquilo
que provocaria, em caso de estar
proibido, um dano mais grave (cfr.
Sado Tomas de Aquino, Summa
Theologiae, I-11, .96, a.2), no entanto
nunca pode legitimar, como direito
dos individuos — ainda que estes
fossem a maioria dos membros da
sociedade —, a ofensa infligida a
outras pessoas mediante a negacao
de um direito seu tdo fundamental
como o da vida”[16].



Quanto aos sistemas politicos, “a
Igreja aprecia o sistema da
democracia, na medida em que
assegura a participacdo dos cidadéos
nas opc¢oOes politicas e garante aos
governados a possibilidade de eleger
e controlar a seus proprios
dirigentes”[17]. A ordenacao
democratica do Estado é parte do
bem comum. Mas “o valor da
democracia mantém-se ou cai com 0s
valores que encarna e promove:
fundamentais e imprescindiveis sdo
certamente a dignidade de cada
pessoa humana, o respeito de seus
direitos inalienaveis”[18]. “Uma
democracia sem valores converte-se
com facilidade em um
totalitarismo”[19].

4. O bem comum

Por bem comum se entende “o
conjunto daquelas condicdes da vida
social que permitem aos grupos e a
cada um de seus membros conseguir



mais plena e facilmente sua propria
perfeicdo”[20]. O bem comum,
portanto, ndo é s6 material mas
também espiritual (ambos
interconectados), e comporta “trés
elementos essenciais” (Catecismo,
1906):

— respeitar a pessoa e sua
liberdade[21];

— procurar o bem-estar social e o
desenvolvimento humano
integral[22];

— promover “a paz, isto é, uma
ordem justa duradoura e
segura” (Catecismo, 1909)[23].

Tendo em conta a natureza social do
homem, o bem de cada um esta
necessariamente relacionado com o
bem comum e este, a sua vez, deve
estar orientado ao progresso das
pessoas (cfr. Catecismo, 1905 e
1912)[24].



O dmbito do bem comum néo é s6 a
cidade ou o pais. Existe também “um
bem comum universal. Este exige
uma organizacdo da comunidade das
nacoes” (Catecismo, 1911).

5. Sociedade e dimensao
transcendente da pessoa

A sociabilidade concerne a todas as
caracteristicas da pessoa e, portanto,
a sua dimensao transcendente. A
profunda verdade sobre o homem,
de onde deriva a sua dignidade,
consiste em ser imagem e
semelhanca de Deus e estar chamado
a comunhdo com Ele[25]; por isso “a
dimensao teologica se faz necessaria
para interpretar e resolver os atuais
problemas da convivéncia
humana”[26].

Isto explica a fatuidade das propostas
sociais que esquecem a dimensao
transcendente. De fato, o ateismo —
em suas diferentes manifestacdes — é
um dos fendmenos mais graves do



Nnosso tempo e as suas consequeéncias
sdo deletérias para a vida social[27].
Isto é particularmente evidente no
momento atual: a medida que se
perdem as raizes religiosas de uma
comunidade, as relagdes entre os
seus componentes fazem-se mais
tensas e violentas, porque se debilita
e inclusive perde-se a forca moral
para atuar bem[28].

Se se quer que a ordem social tenha
uma base estavel é necessario um
fundamento absoluto, que nao esteja
a mercé das opinides versateis ou dos
jogos de poder; e s6 Deus é
fundamento absoluto[29]. Deve-se,
portanto, evitar a separacao e, ainda
mais, a contraposicado entre as
dimensdes religiosa e social da
pessoa humanal30]; é necessario
harmonizar estes dois ambitos da
verdade do homem, que se implicam
e promovem mutuamente: a busca
incondicional de Deus (Cfr.
Catecismo, 358 e 1721; Compéndio,



109) e a solicitagao pelo proximo e
pelo mundo, que resulta reforcada
pela dimensdo teocéntrica[31].

Como consequéncia, € indispensavel
0 crescimento espiritual para
favorecer o desenvolvimento da
sociedade: a renovacdao social nutre-
se na contemplacdo. Efetivamente, o
encontro com Deus na oracao
introduz na historia uma forca
misteriosa que muda os coracoes,
lhes move a conversao e é a energia
necessaria para transformar as
estruturas sociais.

Esforcar-se para promover uma
mudanca social, sem um esforgo
sério na mudanca pessoal, é uma
miragem para a humanidade, que
leva a desilusdo e, muitas vezes, a um
forte degrado vital. Uma “nova
ordem social” realista e, portanto,
sempre melhoravel requer,
contemporaneamente, o crescimento
das habilidades técnicas e cientificas



necessarias[32], da formacao moral e
da vida espiritual; dai derivara a
renovacao das instituicoes e das
estruturas[33]. Sem esquecer, além
disso, que o empenho por edificar
uma ordem social justa enobrece a
pessoa que o realiza.

6. Participacao dos catélicos na
vida publica

Participar na promoc¢do do bem
comum, a cada um segundo o lugar
que ocupa e o papel que
desempenha, é um dever “inerente a
dignidade da pessoa

humana” (Catecismo, 1913).
“Ninguém se deve conformar com
uma ética meramente
individualista”[34]. Por isso “0s
cidadaos devem, na medida do
possivel, tomar parte ativa na vida
publica” (Catecismo, 1915)[35].

O direito e o dever de participar na
vida social deriva do principio de
subsidiariedade: “Uma sociedade de



ordem superior ndo deve interferir
na vida interna de uma sociedade de
ordem inferior, privando-a das suas
competéncias, mas deve antes apoia-
la em caso de necessidade e ajuda-la
a coordenar a sua acao com a das
outras componentes sociais, tendo
em vista o bem comum™[36].

Esta participacdo realiza-se, em
primeiro lugar, por meio do
cumprimento responsavel dos
proprios deveres familiares e
profissionais (cfr. Catecismo, 1914) e
das obrigacdes de justica legal (como,
p- eX., 0 pagamento de impostos)[37].
Também se realiza mediante a
pratica das virtudes, especialmente
da solidariedade.

Tendo em conta a interdependéncia
das pessoas e dos grupos humanos, a
participacdo na vida publica deve ser
feita com espirito de solidariedade,
entendido como empenho em prol
dos demais[38]. A solidariedade deve



ser o fim e o critério para organizar a
sociedade, ndo como simples desejo
moralizante, mas também como
explicita e legitima exigéncia do ser
humano; em boa medida, a paz do
mundo depende dela (cfr. Catecismo,
1939 e 1941)[39]. A solidariedade diz
respeito a todos os homens, mas um
motivo de urgéncia torna a
solidariedade tanto mais necessaria
quanto mais dificeis sejam as
situacdes das pessoas: trata-se do
amor preferencial pelos necessitados
(cfr. Catecismo, 1932, 2443-2449;
Compéndio, 183-184).

Enquanto cidadaos, os fiéis tém os
mesmos deveres e direitos daqueles
que se encontram em idéntica
situacdo; como catolicos, tém uma
responsabilidade adicional (cfr. Tt
3,1-2; 1 P 2,13-15)[40]. Por isso, “os
fiéis leigos de nenhum modo podem
abdicar da participacdo na
‘politica’[41]. Esta participacdo é
particularmente necessaria para



conseguir “descobrir, inventar meios
para impregnar as realidades sociais,
politicas e econémicas com as
exigéncias da doutrina e da vida
cristas” (Catecismo, 899).

Ja que em ndo poucas ocasioes as leis
civis ndo se ajustam ao ensinamento
da Igreja, os catolicos devem fazer o
possivel, colaborando com outros
cidaddos de boa vontade, para
retificar essas leis, sempre dentro
dos caminhos legitimos e com
caridade[42]. Em qualquer caso,
devem ajustar a sua conduta a
doutrina catdlica, ainda que isso lhes
possa acarretar inconvenientes,
tendo em conta que se deve obedecer
a Deus antes que aos homens (cfr. At
5,29).

Em suma, os catodlicos devem exercer
0s seus direitos civis e cumprir os
seus deveres; isto se refere
especialmente aos fiéis leigos, que
estdo chamados a santificar o mundo



partir de dentro, com iniciativa e
responsabilidade, sem esperar que a
Hierarquia resolva os problemas
com as autoridades civis ou lhes
proponha as solugdes que devem
adotar[43].

Enrique Colom

Bibliografia basica:

Catecismo da Igreja Catdlica,
1877-1917; 1939-1942; 2234-2249.

Compéndio da doutrina social da
Igreja, 34-43; 149-151; 164-170;
541-574.

Leituras recomendadas:

Sao Josemaria, Homilia Cristo Rei, em
E Cristo que passa, 179-187.

Congregacdo para a Doutrina da Fé,
Nota doutrinal sobre algumas


https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-18.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_po.html

questoes relativas ao compromisso e
a conduta dos catolicos na vida
politica, 24-11-2002.

[1] Cfr. Concilio Vaticano II, Gaudium
et spes, 24-25; Congregacdo para a
Doutrina da Fé, Inst. Libertatis
conscientia, 32; Compéndio, 110.

[2] “Estar em comunhdo com Jesus
Cristo faz-nos participar em seu ser
‘para todos’, faz que este seja nosso
modo de ser. Compromete-nos em
favor dos demais, mas s6 estando em
comunhao com Ele podemos
realmente chegar a ser para os
demais, para todos” (Bento XVI, Enc.
Spe salvi, 30-11-2007, 28).

[3] Cfr. Jodo Paulo II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 30-12-1987, 40.

[4] Jodo Paulo II, Carta Apost.
Mulieris dignitatem, 15-8-1988, 7.

[5] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 31.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_po.html

[6] “A sociabilidade humana ndo
desemboca automaticamente na
comunhdo das pessoas, no dom de si.
Por causa da soberba e do egoismo, o
homem descobre em si mesmo
gérmenes de insociabilidade, de
fechamento individualista e de
opressao do outro” (Compéndio, 150).

[7] Cfr. Bento XVI, Enc. Spe salvi, 24
a).

[8] “A sociedade historicamente
existente surge do entrelacamento
das liberdades de todas as pessoas
que nela interagem, contribuindo,
mediante suas opc¢oes, para edifica-la
ou para empobrecé-la” (Compéndio,
163).

[9] “O principio, o sujeito e o fim de
todas as instituicdes sociais é e deve
ser a pessoa humana” (Concilio
Vaticano II, Const. Gaudium et spes,
25). Cfr. Pio XII, Radiomensagem de
Natal, 24-12-1942: AAS 35 (1943) 12;
Jodo XXIIIL, Enc. Mater et magistra:



AAS 53 (1961) 453; Catecismo, 1881;
Compéndio, 106.

[10] Cfr. Joao Paulo II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 38; Catecismo, 1888;
Compéndio, 62, 82 e 134.

[11] Cfr. Jodo Paulo II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 36.

[12] “A Igreja, quando fala de
situagoes de pecado ou denuncia
como pecados sociais determinadas
situac¢des ou comportamentos
coletivos (...), sabe e proclama que
estes casos de pecado social sdo o
fruto, a acumulacdo e a concentracao
de muitos pecados pessoais. Trata-se
de pecados pessoalissimos de quem
gera ou favorece a iniquidade ou
aproveita-a; de quem, podendo fazer
algo por evitar, eliminar, ou, ao
menos, limitar determinados males
sociais, omite o agir por preguica,
medo e encobrimento, por
cumplicidade solapada ou por
indiferenca; de quem busca refugio



na suposta impossibilidade de mudar
o mundo; e também de quem
pretende se poupar a fadiga e o
sacrificio”, (Jodo Paulo II, Ex. Apost.
Reconciliatio et paenitentia,
2-12-1984, 16).

[13] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Lumen gentium, 36; Jodo Paulo II,
Enc. Centesimus annus, 1-V-1991, 38;
Compéndio, 570. Trata-se,
geralmente, de um processo, ndo de
uma mudanca instantaneo, o qual
comporta que os fiéis muitas vezes
terdo que conviver com essas
estruturas e sofrer suas
consequéncias, sem se deixar
corromper e sem perder o empenho
de muda-las. Convém meditar as
palavras do Senhor: “Eu ndo rogo
que os tires do mundo, mas que 0s
guardes do maligno” (Jo 17,15).

[14] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 74. Cfr. Catecismo,
1901.



[15] “A autoridade so sera exercida
legitimamente se procurar o bem
comum do grupo em questdo e se,
para atingi-lo, empregar meios
moralmente licitos. Se acontecer de
os dirigentes proclamarem leis
injustas ou tomarem medidas
contrarias a ordem moral, estas
disposic¢des ndo poderdo obrigar as
consciéncias” (Catecismo, 1903).

[16] Jodo Paulo II, Enc. Evangelium
vitae, 25-3-1995, 71.

[17] Jodo Paulo II, Enc. Centesimus
annus, 46

[18] Jodo Paulo II, Enc. Evangelium
vitae, 70. O Papa refere-se em
particular ao direito de cada ser
humano inocente a vida, ao que se
opdem as leis do aborto.

[19] Jodo Paulo II, Enc. Centesimus
annus, 46.



[20] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 26. Cfr. Catecismo,
1906.

[21] “Em nome do bem comum, 0s
poderes publicos sdo obrigados a
respeitar os direitos fundamentais e
inalienaveis da pessoa humana. Em
particular, o bem comum reside nas
condicdes para exercer as liberdades
naturais indispensaveis ao
desabrochar da vocacgao

humana” (Catecismo, 1907).

[22] A autoridade, respeitando o
principio de subsidiariedade e
promovendo a iniciativa privada,
deve tentar que a cada um disponha
do necessario para levar uma vida
digna: alimento, vestido, saude,
trabalho, educacdo e cultura,
informacdo adequada, etc.: cfr.
Catecismo, 1908 e 2211.

[23] A paz ndo é sO auséncia de
guerra. A paz ndo pode ser atingida
sem a salvaguarda da dignidade das



pessoas e dos povos: cfr. Catecismo,
2304. A paz é a “tranquilidade da
ordem” (Santo Agostinho, De civitate
Dei, 19,13). E obra da justica: cfr. Is
32,17. A autoridade deve tentar, por
meios licitos, “a seguranca da
sociedade e a de seus membros,
fundamentando o direito a legitima
defesa pessoal e coletiva” (Catecismo,
1909).

[24] “A ordem social e seu progresso
devem subordinar-se ao bem das
pessoas (...) e ndo o contrario”,
(Concilio Vaticano II, Enc. Gaudium et
spes, 26).

[25] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 19.

[26] Jodo Paulo II, Enc. Centesimus
annus, 55. Cfr. Concilio Vaticano II,
Gaudium et spes, 11 e 41.

[27] Cfr. Jodo Paulo II, Enc.
Evangelium vitae, 21-24. Jodo Paulo
I, apos falar do erro das ideologias,



acrescentava: “Se depois
perguntamo-nos onde nasce essa
erronea concepcdo da natureza da
pessoa e da subjetividade da
sociedade, é necessario responder
que a sua causa primeira é o ateismo.
E na resposta ao apelo de Deus,
contido no ser das coisas, que o
homem toma consciéncia da sua
dignidade transcendente. (...) A
negacdo de Deus priva a pessoa do
seu fundamento e consequentemente
induz a reorganizar a ordem social,
prescindido da dignidade e
responsabilidade da pessoa” (Jodo
Paulo II, Enc. Centesimus annus, 13).

[28] O homem pode construir a
sociedade e “organizar a terra sem
Deus, mas, ao fim e ao cabo, sem
Deus ndo pode sendo organiza-la
contra o homem. O humanismo
exclusivo é um humanismo
desumano” (Paulo VI, Enc.
Populorum progressio, 26-3-1967, 42).
Cfr. Jodo XXIII, Enc. Mater et



magistra: AAS 53 (1961) 452-453;
Concilio Vaticano II, Const. Gaudium
et spes, 21; Bento XVI, Enc. Deus
caritas est, 25-12-2005, 42.

[29] Cfr. Leao XIII, Enc. Diuturnum
illud: Ata Leonis XIII, 2 (1882) 277 e
278; Pio XI, Enc. Caritate Christi: AAS
24 (1932) 183-184.

[30] Alguns “encaram o cristianismo
como um conjunto de praticas ou
atos de piedade, sem perceberem a
sua relagdo com as situacdes da vida
de todos os dias, com a urgéncia de
atender as necessidades dos outros e
de esforcgar-se por remediar as
injusticas.(...) Outros, por sua vez,
tendem a imaginar que, para
poderem ser humanos, tém que por
em surdina alguns aspectos centrais
do dogma cristdo, e comportam-se
como se a vida de oracdo, a relagao
continua com Deus, constituisse uma
fuga as responsabilidades e um
abandono do mundo. Esquecem que



foi o proprio Jesus quem nos deu a
conhecer até que extremo se devem
levar o amor e o servicgo. SO se
procurarmos compreender o arcano
do amor de Deus, desse amor que
chega até a morte, € que seremos
capazes de entregar-nos totalmente
aos outros, sem nos deixarmos
vencer pelas dificuldades ou pela
indiferenca” (Sao Josemaria, E Cristo
que passa, 98).

[31] Existe uma profunda “interacdo
entre amor a Deus e amor ao
proximo (...). Se em minha vida falta
completamente o contato com Deus,
poderei ver sempre no proximo
unicamente ao outro, sem conseguir
reconhecer nele a imagem divina.
Pelo contrario, se em minha vida
omito do todo a atencdo ao outro,
querendo ser soO ‘piedoso’ e cumprir
com meus ‘deveres religiosos’, se
murcha também a relacdo com
Deus” (Bento XVI, Enc. Deus caritas
est, 18). Cfr. Jodo Paulo II, Enc.



Evangelium vitae, 35-36; Compéndio,
40.

[32] “Todo o trabalho profissional
exige uma formacao prévia e depois
um esfor¢o constante para melhorar
essa preparacdo e acomoda-la as
novas circunstancias que aparecam.
Esta exigéncia constitui um dever
particularissimo para os que aspiram
a ocupar postos de dire¢do na
sociedade, pois sdo chamados
também a um servi¢o muito
importante, de que depende o bem-
estar de todos” (Sdo Josemaria,
Entrevistas, 90).

[33] “A um mundo melhor contribui-
se somente fazendo o bem agora e
em primeira pessoa, com paixdo e
onde seja possivel” (Bento XVI, Enc.
Deus caritas est, 31 b).

[34] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 30.



[35] “Um homem e uma sociedade
que ndo reajam perante as
tribulacdes ou as injusticas, e nao se
esforcem por alivia-las, ndo sdo nem
homem nem sociedade a medida do
amor do Coracdo de Cristo. Os
cristdos - conservando sempre a mais
ampla liberdade a hora de estudar e
de aplicar as diversas solugdes, e,
portanto, com um légico pluralismo -
devem identificar-se no mesmo
empenho em servir a humanidade.
De outro modo, o seu cristianismo
ndo serd a Palavra e a Vida de Jesus:
serd um disfarce, um logro perante
Deus e perante os homens” (Sdo
Josemaria, E Cristo que passa, 167).

[36] Jodo Paulo II, Enc. Centesimus
annus, 48. Cfr. Catecismo, 1883;
Compéndio, 186 e 187.

“O principio de subsidiariedade
opde-se a todas as formas de
coletivismo; traca os limites da
intervencdo do Estado; tem em vista



harmonizar as relacdes entre
individuos e as sociedades; tende a
instaurar uma verdadeira ordem
internacional” (Catecismo, 1885).

Deus “confia a cada criatura as
funcdes que esta é capaz de exercer,
segundo as capacidades da propria
natureza. Este modo de governo deve
ser imitado na vida social. O
comportamento de Deus no governo
do mundo, que demonstra tao
grande consideracdo pela liberdade
humana, deveria inspirar a
sabedoria dos que governam as
comunidades humanas. Estes devem
comportar-se como ministros da
providéncia divina” (Catecismo,
1884).

[37] A justica legal é a virtude que
inclina a pessoa a dar o que o
cidaddo deve equitativamente a
comunidade: cfr. Catecismo, 2411.

“A submissdo a autoridade e a
corresponsabilidade no bem comum



exigem moralmente o pagamento de
impostos” (Catecismo, 2240). “A
fraude e outros subterfugios pelos
quais alguns escapam as malhas da
lei e as prescricdes do dever social
devem ser firmemente condenados
por serem incompativeis com as
exigéncias da justica” (Catecismo,
1916).

[38] “Trata-se da interdependéncia,
percebida como sistema
determinante de relacdes no mundo
atual, em seus aspectos econdmico,
cultural, politico e religioso, e
assumida como categoria moral.
Quando a interdependéncia é
reconhecida assim, sua
correspondente resposta, como
atitude moral e social, e como
“virtude", é a solidariedade” (Jodo
Paulo II, Enc. Sollicitudo rei socialis,
38).

[39] Cfr. Compéndio, 193-195.



[40] Cfr. Concilio Vaticano II,
Gaudium et spes, 75.

[41] Jodo Paulo II, Ex. Ap.
Christifideles laici, 30-12-1988, 42.

[42] Por exemplo, “quando néo fosse
possivel esconjurar ou abrogar
completamente uma lei abortista, um
deputado, cuja absoluta oposicdo
pessoal ao aborto fosse clara e
conhecida de todos, poderia
licitamente oferecer o proprio apoio
a propostas que visassem limitar os
danos de uma tal lei e diminuir os
seus efeitos negativos no ambito da
cultura e da moralidade

publica” (Jodo Paulo II, Enc.
Evangelium vitae, 73).

[43] Corresponde aos leigos, “por sua
livre iniciativa e sem esperar
passivamente consignas ou
diretrizes, penetrar com espirito
cristdo a mentalidade e os costumes,



as leis e as estruturas de suas
comunidades de vida” (Paulo VI, Enc.
Populorum progressio, 81). Cfr.
Concilio Vaticano II, Const. Lumen
gentium, 31; Const. Gaudium et spes,
43; Jodo Paulo II, Ex. Ap. Christifideles
laici, 15; Catecismo, 2442.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/tema-29-a-
pessoa-e-a-sociedade/ (01/02/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-29-a-pessoa-e-a-sociedade/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-29-a-pessoa-e-a-sociedade/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-29-a-pessoa-e-a-sociedade/

	29. A pessoa e a sociedade

