
opusdei.org

Tema 28. Primeiro e
segundo
mandamentos

O primeiro mandamento do
Decálogo tem uma importância
existencial: é o único
fundamento possível para
configurar uma vida humana
bem-sucedida. A razão mais
alta da dignidade humana
consiste na vocação do homem
à comunhão com Deus. O amor
a Deus deve compreender o
amor às pessoas a quem Deus
ama. O segundo mandamento
proíbe todo uso inconveniente
do nome de Deus e, em
particular, a blasfêmia.



01/10/2022

O primeiro mandamento

“Amarás o Senhor, teu Deus, com
todo o teu coração, com toda a tua
alma e com todas as tuas forças” (Dt
6, 5). Essas palavras do
Deuteronômio convidam o homem a
acreditar em Deus, a esperar n’Ele e
a amá-Lo sobre todas as coisas (Cf. 
Catecismo, 2134).

Embora se costume expressar isso de
modo sintético com a fórmula
“amarás a Deus sobre todas as
coisas”, na realidade, “o primeiro
preceito abrange a fé, a esperança e a
caridade” (Cf. Catecismo, 2086),
porque a caridade nos capacita para
amar de modo divino, mas não é
possível sermos movidos ao amor
que Deus merece sem conhecê-lo
verdadeiramente, com a luz da fé e



sem reconhecê-lo como o bem total a
que aspiramos e que confiamos
alcançar pela esperança.

O próprio Jesus confirmou que “o
primeiro mandamento é: Ouve,
Israel, o Senhor nosso Deus é o único
Senhor; amarás o Senhor teu Deus de
todo o teu coração, de toda a tua
alma, de todo o teu espírito e de
todas as tuas forças” (Mc 12, 28-30). É
essencial que este mandamento
ocupe realmente o seu lugar na vida
de cada pessoa: é o primeiro, não só
na ordem do decálogo que
aprendemos, mas em importância
existencial, porque é o único
fundamento possível para configurar
uma vida humana bem-sucedida.

Sentido do primeiro mandamento

Nossa liberdade permite que nos
proponhamos fins muitos diversos e
que tomemos decisões para nos
encaminharmos rumo a eles. Muitos
desses fins são procurados como



meios para alcançar outros fins.
Sempre há um, porém, que podemos
chamar fim último e que não é
querido com o objetivo de alcançar
outro fim, mas por si mesmo. É o que
a pessoa considera seu bem máximo,
ao qual subordina a seleção e a busca
de todos os fins intermediários:
escolhe e atua na vida conforme
considera que algo o aproxima ou
não do seu fim, favorece-o mais ou
menos; e julga com o mesmo critério
se os esforços e empenho exigidos
por outros fins intermediários valem
a pena. O fim último que uma pessoa
estabelece para si mesma determina
a ordem do amor em sua vida.

Mas se alguém estabelece para si (ou
age se tivesse estabelecido) um fim
último errado (que não é capaz de
preencher sua vida, embora pareça
prometê-lo: a fama, as riquezas, o
poder...), todas as suas decisões sobre
os fins intermediários serão
condicionadas por essa desordem do



amor. E a liberdade, submetida em
seu exercício por esta mentira, acaba
prejudicando a pessoa, ou mesmo
destruindo-a (Cf., por exemplo, 
Catecismo, 29).

Porque fomos feitos à medida de
Deus: “O homem é criado por Deus e
para Deus; e Deus não cessa de atrair
o homem a si, e somente em Deus o
homem há de encontrar a verdade e
a felicidade que não cessa de
procurar: 'O aspecto mais sublime da
dignidade humana está nesta
vocação do homem à comunhão com
Deus. Este convite que Deus dirige ao
homem, de dialogar com ele, começa
com a existência humana. Pois se o
homem existe, é porque Deus o criou
por amor e, por amor, não cessa de
dar-lhe o ser, e o homem só vive
plenamente, segundo a verdade, se
reconhecer livremente este amor e se
entregar ao seu Criador' (Gaudium et
spes, 19, 1)”.



Todo o nosso bem está em Deus, e
fora dele não há bem verdadeiro e
total. É esse, objetivamente, o nosso
fim último. Embora possamos não
saber ou não entender com clareza
em alguns momentos de nossa vida,
só Deus pode preencher o nosso
desejo de felicidade. E todo amor que
não nos leva a Deus, que nos afasta
d’Ele, é ao mesmo tempo uma traição
a nós mesmos, uma condenação à
frustração futura.

Nosso coração é feito para chegar a
amar a Deus e ser preenchido pelo
seu amor, não há substituto nem
alternativa real. A única medida
adequada, por isso, para acolher o
amor infinito que Deus nos oferece é
“tudo”: amar com todo o coração,
com toda a alma, com todas as
forças. Se não lhe damos um amor à
medida de seus anseios, “o coração
vinga-se..., e converte-se em um
ninho de vermes” (Forja, n. 204).



O amor a Deus

O amor a Deus a que se refere o
primeiro mandamento , implica:

Escolher Deus como fim último
de tudo o que decidimos fazer.
Procurar fazer tudo por amor a
Ele e para a sua glória: “quer
comais quer bebais ou façais
qualquer outra coisa, fazei tudo
para a glória de Deus” (1 Cor 10,
31). “Deo omnis gloria – para
Deus toda a glória”[1]. Não deve
haver um fim que se prefira a
este, porque nenhum amor
merece estar acima do amor a
Deus: “Quem ama seu pai ou
sua mãe, mais que a mim, não é
digno de mim. Quem ama seu
filho mais que a mim, não é
digno de mim” (Mt 10, 37). Não
seria verdadeiro, nem bom, um
amor que excluísse ou
subordinasse o amor a Deus.

• 



Cumprir a sua vontade com
obras: “Nem todo aquele que
me diz: “Senhor, Senhor,
entrará no Reino dos céus, mas
sim aquele que faz a vontade de
meu Pai que está nos céus” (Mt
7, 21). Cumpri-la também
quando exige sacrifício: “não se
faça a minha vontade, mas a
tua” (Lc 22, 42), com o
convencimento de que vale
apenas porque aí reside o nosso
maior bem.
A vontade Deus é que sejamos
santos (Cf. 1 Ts 4, 3), que
sigamos a Cristo (Cf. Mt 17, 5),
fazendo o necessário para viver
de acordo com seus
mandamentos (Cf. Jo 14, 21).
“Queres de verdade ser santo? –
Cumpre o pequeno dever de
cada momento: faz o que deves
e está no que fazes”[2].
Viver sabendo que estamos em
dívida com Ele – a dívida de um
filho com seu pai bom – e

• 

• 

• 



querendo corresponder ao seu
amor. Ele nos amou primeiro,
criou-nos livres e nos fez seus
filhos (Cf. 1 Jo 4, 19). O pecado é
rejeitar o amor de Deus (Cf. 
Catecismo, 2094), mas Ele
perdoa sempre, entrega-se a nós
sempre: a lógica de Deus é
superabundância. “Nisto
consiste o amor: não em termos
nós amado a Deus, mas em ter-
nos ele amado, e enviado seu
Filho para expiar os nossos
pecados” (1 Jo 4, 10; Cf. Jo 3, 16).
“Amou-me e se entregou por
mim” (Gl 2, 20). “Para
corresponder a tanto amor, é
preciso que haja de nossa parte
uma entrega total”[3]. Não se
trata de um sentimento, mas de
uma determinação da vontade
que pode estar ou não
acompanhada de manifestações
sensíveis.



O desejo de corresponder por amor
leva ao empenho de cultivar, de
diferentes modos[4], a relação com
Deus, o trato pessoal com Ele que,
por sua vez, forma e alimenta o
amor. O primeiro mandamento
inclui, por isso, diversas
manifestações da religião:

- “A adoração é a primeira atitude do
homem que se reconhece criatura
diante de seu Criador” (Catecismo,
2628). É a atitude mais fundamental
da religião (Cf. Catecismo, 2095).
“Adorarás o Senhor teu Deus, e só a
ele servirás” (Mt 4, 10). “Que a tua
oração seja sempre um sincero e real
ato de adoração a Deus”[5]. A
adoração a Deus libera das diversas
formas de idolatria, também atuais,
que levam à escravidão.

- A ação de graças (Cf. Catecismo,
2638), porque tudo o que somos e
temos recebemos dele: “Que é que
possuis que não tenhas recebido? E,



se o recebeste por que te glorias,
como se o não tivesses recebido? ” (1
Cor 4, 7).

- A petição: de perdão, pelas decisões
e atitudes que nos separam de Deus
(o pecado); e de ajuda, também para
os outros, a Igreja e a humanidade
inteira. Jesus inclui no Pai Nosso
esses dois tipos de petição. A oração
de petição do cristão está cheia de
segurança, porque é uma petição
filial por meio de Cristo: “o que
pedirdes ao Pai em meu nome, ele
vo-lo dará” (Jo 16, 23; Cf. 1 Jo 5,
14-15).

- O amor se manifesta igualmente
com o sacrifício, que é o
oferecimento a Deus de um bem
como expressão da entrega interior
da própria vontade, quer dizer, de
obediência. Cristo nos redimiu pelo
Sacrifício da Cruz, que manifesta a
sua perfeita obediência ao Pai até a
morte (Cf. Fl 2, 8).



- A oração e o sacrifício são
inseparáveis: “a oração valoriza-se
com o sacrifício”[6]. Ambos, em suas
diversas fórmulas, formam parte do
culto a Deus, que se chama culto de
latria ou adoração. O ato de culto por
excelência é a Santa Missa, na qual o
próprio Cristo oferece ao Pai, pelo
Espírito Santo, a perfeita adoração,
ação de graças, petição de perdão
pelos pecados e súplica de sua graça.
Nós, cristãos, feitos membros de
Cristo pelo batismo, recebemos a
capacidade de oferecer-nos nele
especialmente na celebração
eucarística, deixando que Jesus
assuma os nossos sacrifícios e os
apresente, unidos ao d’Ele, ao Pai
pelo Espírito Santo (Cf. Catecismo,
2100).

- O amor a Deus deve manifestar-se
na dignidade do culto: observância
das prescrições da Igreja,
“urbanidade da piedade”[7], cuidado e
limpeza dos objetos destinados ao



culto divino. “Aquela mulher que, em
casa de Simão o leproso, em Betânia,
unge com um rico perfume a cabeça
do Mestre, recorda-nos o dever de
sermos magnânimos no culto de
Deus. – Todo o luxo, majestade e
beleza me parecem pouco”[8].

A fé e a esperança em Deus

Fé, esperança e caridade são as três
virtudes “teologais” (virtudes que se
dirigem a Deus). A maior é a
caridade (Cf. 1 Cor 13, 13), que dá
“forma” e “vida” sobrenatural à fé e à
esperança (de modo semelhante a
como a alma dá vida ao corpo). Mas a
caridade pressupõe a fé, porque só
pode amar a Deus – como fruto de
sua liberdade – quem o conhece; e
pressupõe a esperança, porque só
pode amar a Deus quem põe seu
desejo de felicidade na união com
Ele, do contrário amará, para seu
mal, as coisas que deseja.



A fé é um dom de Deus, luz na
inteligência que nos permite
conhecer a verdade que Deus
revelou e assentir a ela, torná-la
nossa. Implica crer no que Deus
revelou, mas também crer no
próprio Deus que o revelou (confiar
nele).

Não há nem pode haver oposição
entre fé e razão. A razão, guiada pela
luz da fé, é imprescindível para
assimilar a fé e aprofundar nela,
tornando cada vez mais nosso, por
assim dizer, o olhar de Deus sobre a
realidade.

A formação doutrinal é importante,
para alcançar uma fé firme e, assim,
alimentar o amor a Deus e aos outros
por Deus: para a santidade e o
apostolado. A vida de fé é uma vida
apoiada na fé e coerente com ela.

A esperança é igualmente um dom de
Deus que leva a desejar a união com
Ele, que é a nossa felicidade, sem



desalentar-nos por considerá-la
inalcançável, porque confiamos em
que nos dará, embora não saibamos
como, a capacidade e os meios para
alcançá-la (Cf. Catecismo, 2090).

Nós cristãos devemos estar “alegres
na esperança” (Rm 12, 12), porque se
formos fiéis, aguarda-nos a felicidade
do Céu: a visão de Deus face a face (1
Cor 13, 12), a visão beatífica. “E, se
somos filhos, também herdeiros,
herdeiros de Deus e coerdeiros de
Cristo, contanto que soframos com
ele, para que também com ele
sejamos glorificados” (Rm 8, 17).

A vida cristã é um caminho de
felicidade, não só futura, mas
também nesta terra, porque já agora,
pela certeza que a verdadeira
esperança nos dá, gozamos
antecipadamente de algo dessa
felicidade eterna. Enquanto dura
nossa vida terrena, sabemos que a
felicidade é compatível com a dor,



com a cruz. A esperança permite-nos
viver seguros de que vale a pena
trabalhar e sofrer, por Amor[9], para
que se cumpram com nossa
cooperação os maravilhosos
desígnios de Deus sobre a nossa vida.

“A esperança não desengana. Não
está fundada no que nós podemos
fazer ou ser, e nem sequer naquilo
em que podemos acreditar. O seu
fundamento, ou seja, o fundamento
da esperança cristã, é o que de mais
fiel e seguro pode existir, isto é, o
amor que o próprio Deus alimenta
por cada um de nós” (Francisco, 
Audiência geral, 15/02/2017).

Amor aos outros e a si mesmo por
amor a Deus

Ao responder à pergunta sobre o
principal mandamento, antes citada,
Jesus acrescentou: “O Segundo é
semelhante a este: Amarás o teu
próximo como a ti mesmo” (Mt 22,
39). Não se refere ao mandamento



formulado como segundo no
decálogo, mas ao segundo núcleo
essencial, junto com o amor de Deus,
que inclui vários mandamentos do
decálogo. Jesus o descreve como o
“semelhante” ao primeiro: é distinto,
não é equivalente ou intercambiável,
mas inseparável. Sua importância é,
por isso, semelhante à do primeiro.

O amor a Deus deve compreender o
amor àqueles que Deus ama. “Se
alguém disser: ‘Amo a Deus’, mas
odeia seu irmão, é mentiroso. Porque
aquele que não ama seu irmão a
quem vê, é incapaz de amar a Deus, a
quem não vê. Temos de Deus este
mandamento: o que amar a Deus,
ame também a seu irmão” (1 Jo 4,
20-21). Não se pode amar a Deus sem
amar todos os homens, criados por
Ele à sua imagem e semelhança e
chamados a ser seus filhos pela graça
(Cf. Catecismo, 2069).



“Com os filhos de Deus temos que
nos comportar como filhos de
Deus”[10]:

Comportar-se como filho de
Deus, como outro Cristo. O
amor aos outros tem como
regra o amor de Cristo: “Dou-
vos um novo mandamento:
Amai-vos uns aos outros. Como
eu vos tenho amado, assim
também vós deveis também
amar uns aos outros. Nisso
todos conhecerão que sois meus
discípulos” (Jo 13, 34-35). O
Espírito Santo foi enviado a
nossos corações para que
possamos amar como filhos de
Deus, com o amor de Cristo (Cf.
Rm 5, 5).
Ver nos outros filhos de Deus,
Cristo: “tudo o que fizestes a um
desses meus irmãos mais
pequeninos, foi a mim mesmo
que o fizestes” (Mt 25, 40).
Querer para eles o verdadeiro

• 

• 



bem, o que Deus quiser:
portanto, que sejam santos,
felizes. A primeira manifestação
de caridade é o apostolado. Isso
leva também a um interesse
pelas suas necessidades
materiais. Compreender –
tornar próprias – as
dificuldades espirituais e
materiais dos outros. Saber
perdoar. Ter misericórdia (Cf.
Mt 5, 7). “A caridade é paciente,
é amável, não tem inveja (...)
não busca os seus próprios
interesses, não se irrita, não
guarda rancor...” (1 Cor 13, 5-6).
A correção fraterna (Cf. Mt 18,
15).

A fórmula “Amarás a teu próximo
como a ti mesmo” (Mt 22, 39),
expressa também que há um amor
bom a si mesmo que leva a ver-se e
valorizar-se como Deus faz e a
procurar para si mesmo o bem que



Deus quer: a santidade e, portanto, a
felicidade n’Ele.

Há também um amor desordenado a
si mesmo, o egoísmo, que inclina a
colocar a própria vontade acima da
de Deus e o próprio interesse acima
dos interesses dos outros. O bom
amor a si mesmo não pode existir
sem luta contra o egoísmo. Comporta
abnegação, entrega de si a Deus e aos
outros. “Se alguém quiser vir comigo,
renuncie-se a si mesmo, tome a sua
cruz e siga-me. Porque aquele que
quiser salvar a sua vida, perdê-la-á;
mas aquele que tiver sacrificado a
sua vida por minha causa, recobrá-
la-á” (Mt 16, 24-25). O homem “pode
encontrar sua plenitude a não ser no
sincero dom de si mesmo”[11].

Pecados contra o primeiro
mandamento

Os pecados contra o primeiro
mandamento são pecados contra as
virtudes teologais:



A) Contra a fé: o ateísmo,
agnosticismo, a dúvida deliberada, o
indiferentismo religioso, a heresia, a
apostasia, o cisma, etc. (Cf. 
Catecismo, 2089). Também é
contrário ao primeiro mandamento
colocar voluntariamente em perigo a
própria fé. Contrários ao culto a
Deus, são os sacrilégios, a simonia,
certas práticas de superstição, magia,
etc., e o satanismo (Cf. Catecismo,
2111-2128).

B) Contra a esperança: o desespero
da própria salvação (Cf. Catecismo,
2091), e, no extremo oposto, a
presunção de que a misericórdia
divina perdoará os pecados sem
conversão nem contrição ou sem
necessidade do sacramento da
Penitência (Cf. Catecismo, 2092). É
igualmente contrário a esta virtude
colocar a esperança de felicidade
última em algo fora de Deus.



C) Contra a caridade: qualquer
pecado é contrário à caridade, mas
opõe-se diretamente a ela a rejeição
de Deus e também a tibieza, que leva
a não querer amá-lo seriamente com
todo coração.

O segundo mandamento

O segundo mandamento do decálogo
é: Não tomar o nome de Deus em vão.
Este mandamento manda honrar e
respeitar o nome de Deus (Cf. 
Catecismo, 2142), que não se deve
pronunciar “senão para o bendizer,
louvar e glorificar” (Catecismo, 2143).
Do contrário, o homem perde, em
maior ou menor escala, o sentido da
realidade: esquece quem é Deus e
quem é ele; e reincide na tentação
original. “O nome exprime a
essência, a identidade da pessoa e o
sentido da sua vida. Deus tem um
nome. Não é uma força
anônima” (Catecismo, 203). Deus não
pode, no entanto, ser totalmente



compreendido por conceitos
humanos, nem existe ideia capaz de
representá-lo, nem nome que possa
expressar exaustivamente a essência
divina. Deus é “Santo”, o que
significa que é absolutamente
superior, que está acima de toda
criatura, que é transcendente.

Apesar de tudo, para que possamos
invocá-lo e dirigir-nos pessoalmente
a Ele, no Antigo Testamento “revelou-
se progressivamente e sob diversos
nomes a seu povo” (Catecismo, 204).
O nome que manifestou a Moisés
indica que Deus é um Ser por
essência, que não recebeu o ser de
ninguém e do qual tudo procede:
“Deus disse a Moisés: Eu sou aquele
que sou e acrescentou eis como
responderás aos israelitas: (Aquele
que se chama) ‘Eu sou’ [Yahvê: ‘Ele
é’] envia-me junto de vós (...) Esse é o
meu nome para sempre” (Ex 3, 14-15;
Cf. Catecismo, 213). Por respeito à
santidade de Deus, o povo de Israel



não pronunciava seu nome, mas o
substituía pelo título
“Senhor” (“Adonai”, em hebraico;
“Kyrios”, em grego) (Cf. Catecismo,
209). Outros nomes de Deus no
Antigo Testamento são: “Elohim”,
que é o plural majestático de
“plenitude” ou “grandeza”; “El-
Saddai”, que significa poderoso,
onipotente.

No Novo Testamento, Deus dá a
conhecer o mistério da sua vida
intima: que é um só Deus em três
Pessoas: Pai, Filho e Espírito Santo. E
Jesus nos ensina a chamar a Deus de
“Pai” (Mt 6, 9): “Abbá” que é o modo
familiar de dizer Pai em hebraico (Cf.
Rm 8, 15). Deus é Pai de Jesus Cristo e
nosso Pai, embora não do mesmo
modo, porque Ele é o Filho Unigênito
e nós filhos por adoção. Essa peculiar
adoção faz-nos, porém,
verdadeiramente filhos (Cf. 1 Jo 3, 1),
irmãos de Jesus Cristo (Rm 8, 29),
porque o Espírito Santo foi enviado a



nossos corações e participamos da
natureza divina (Cf. Gl 4, 6; 2 Pd 1, 4).
Somos filhos de Deus em Cristo. Em
consequência, podemos dirigir-nos a
Deus chamando-o verdadeiramente
de “Pai”, como aconselha São
Josemaria: “Deus é um Pai cheio de
ternura, de infinito amor. Chama-o
Pai muitas vezes ao dia e diz-lhe – a
sós, no teu coração – que o amas, que
o adoras; que sentes o orgulho e a
força de ser seu filho”[12].

No Pai-Nosso rezamos: “Santificado
seja o vosso nome”. O termo
“santificar” deve ser entendido aqui
no sentido de “reconhecer o nome de
Deus como santo, tratar seu nome de
modo santo” (Catecismo, 2807). É o
que fazemos quando adoramos,
louvamos ou damos graças a Deus.
Mas as palavras “santificado seja o
vosso nome” constituem também
uma das petições do Pai nosso: ao
pronunciá-las pedimos que seu nome
seja santificado através de nós, quer



dizer, que com nossa vida lhe demos
glória e elevemos os outros a
glorificá-lo (Cf. Mt 5, 16). “Depende
de nossa vida e de nossa oração que
seu nome seja santificado entre as
nações” (Catecismo, 2814).

O respeito ao nome de Deus requer
também o respeito ao nome da
Santíssima Virgem Maria, dos Santos
e das realidades santas nas quais
Deus está presente de alguma forma,
sobretudo a Santíssima Eucaristia,
verdadeira Presença de Jesus Cristo,
Segunda Pessoa da Santíssima
Trindade, entre os homens.

O segundo Mandamento proíbe todo
uso inconveniente do nome de Deus
(Cf. Catecismo 2146), e em particular
a blasfêmia, que “consiste em
proferir contra Deus – interior ou
exteriormente – palavras de ódio, de
ofensa, de desafio (...). É também
blasfemo recorrer ao nome de Deus
para encobrir práticas criminosas,



reduzir povos à servidão, torturar ou
matar. [...] A blasfêmia é em si um
pecado grave” (Catecismo, 2148).

Proíbe ainda jurar falso (Cf. 
Catecismo, 2150). Jurar é colocar a
Deus como testemunha do que se
afirma (por exemplo, para dar
garantia de uma promessa ou
testemunho). É licito o juramento,
quando é necessário e se faz com
verdade e com justiça: por exemplo
em um julgamento ou ao assumir um
cargo (Cf. Catecismo, 2154). Quanto
ao resto, o Senhor ensina a não jurar:
“Dizei somente: Sim, se é sim; não, se
é não” (Mt 5, 37; Cf. Tg. 5, 12; 
Catecismo, 2153).

O nome do cristão

“O homem é a única criatura na terra
que Deus quis por si mesma”[13]. Não
é “algo”, mas “alguém”, uma pessoa.
“Só Ele é chamado a participar, pelo
conhecimento e pelo amor, da vida
de Deus. Com este fim foi criado, e tal



é a razão fundamental da sua
dignidade” (Catecismo, 356). No
Batismo, recebe um nome que
representa a sua singularidade única
diante de Deus e diante dos outros
(Cf. Catecismo, 2156, 2158). Batizar
também tem como sinônimo
“cristianizar”. Cristão, seguidor de
Cristo, é o nome próprio de todo
batizado: “foi em Antioquia que os
discípulos [os que se convertiam ao
ser evangelizados] receberam pela
primeira vez o nome de cristãos” (At,
11, 26).

Deus chama cada um pelo seu nome
(Cf. 1 S, 3, 4-10; Is 43, 1; Jo 10, 3; At 9,
4). Ama pessoalmente a cada um. De
cada um espera uma resposta de
amor: “amarás o Senhor teu Deus
com todo teu coração e com toda tua
alma e com toda tua mente e com
todas as tuas forças”. Ninguém pode
substituir-nos nessa resposta. São
Josemaria anima a meditar “com
calma aquela divina advertência, que



enche a alma de inquietação, ao
mesmo tempo, lhe sabe a favo de
mel: redemi te et vocavi te nomine
tuo:meus es tu (Is 43, 1); Eu te redimi
e te chamei pelo teu nome: tu és
meu! Não roubemos a Deus o que é
seu. Um Deus que nos amou a ponto
de morrer por nós, que nos escolheu
desde toda a eternidade, antes da
criação do mundo, para sermos
santos na sua presença (Cf. Ef. 1,
4)”[14].

Javier López / Jorge Miras

Bibliografia básica

- Catecismo da Igreja Católica,
2064-2132

- Catecismo da Igreja Católica,
203-213; 2142-2195.



- Joseph Ratzinger - Bento XVI, Jesus
de Nazaré; Primeira Parte (Planeta,
São Paulo, 2007), (cap. 5, 2).

Leituras recomendadas

- Bento XVI, Deus caritas est,
25/12/2005, 1-18.

- Bento XVI, Spe salvi, 30/11/2007.

- Francisco, Lumen fidei, 29/06/2013

- São Josemaria, Homilias, Vida de fé, 
A esperança do cristão, Com a força
do amor, em Amigos de Deus,
190-237.

- São Josemaria, Homilia A relação
com Deus, em Amigos de Deus,
142-153.

[1] São Josemaria, Caminho, 780.

[2] Ibid., 815. Cf. Ibid., 933.



[3] São Josemaria, É Cristo que passa,
87.

[4] Cf. São Josemaria, Caminho, 91.

[5] São Josemaria, Forja, 263.

[6] São Josemaria, Caminho, 81.

[7] Ibid., 541.

[8] Ibid., 527. Cf. Mt 26, 6-13.

[9] São Josemaria, Forja, 26

[10] São Josemaria, É Cristo que passa,
36.

[11] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, 24.

[12] São Josemaria, Amigos de Deus,
150.

[13] Concílio Vaticano II, Gaudium et
spes, 24.

[14] São Josemaria, Amigos de Deus,
312.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-28-
primeiro-e-segundo-mandamentos/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-28-primeiro-e-segundo-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-28-primeiro-e-segundo-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-28-primeiro-e-segundo-mandamentos/

	Tema 28. Primeiro e segundo mandamentos

