opusdei.org

28. A graca e as
virtudes

A graca € a fonte da obra de
santificacdo; cura e eleva a
natureza fazendo-nos capazes
de agir como filhos de Deus.

28/01/2015

1. A graca

Deus chamou o homem a participar
da vida da Santissima Trindade.
“Esta vocacdo para a vida eterna é
sobrenatural” (Catecismo, 1998)[1].
Para nos conduzir a este fim ultimo
sobrenatural, concede-nos ja nesta



terra um inicio dessa participacgao
que sera plena no céu. Este dom é a
graca santificante, que consiste em
uma “incoacdo da gloria”[2]. Por
tanto, a graca santificante:

— “é 0 dom gratuito que Deus nos
concede de sua vida, infundida pelo
Espirito Santo em nossa alma, para
cura-la do pecado e santifica-

1a” (Catecismo, 1999);

— “é uma participag¢do na vida
divina” (Catecismo, 1997; cfr. 2 Pe 1,
4), que nos diviniza (cfr. Catecismo,
1999);

— €, portanto, uma nova vida,
sobrenatural; como um novo
nascimento pelo que somos
constituidos em filhos de Deus por
adocdo, participes da filiacdo natural
do Filho: “filhos no Filho”[3];

— introduz-nos assim na intimidade
da vida trinitaria. Como filhos
adotivos, podemos chamar “Pai” a



Deus, em unido com o Filho tunico
(cfr. Catecismo, 1997);

— “é graca de Cristo”, porque na
situacdo presente — isto €, depois do
pecado e da Redencdo feita por Jesus
Cristo — a graca chega-nos como
participacdo da graca de Cristo
(Catecismo, 1997): “Todos nos
recebemos da sua plenitude graca
sobre graca” (Jo 1, 16). A graca nos
configura com Cristo (cfr. Rm 8, 29);

— € “graca do Espirito Santo”, porque
é infundida na alma pelo Espirito
Santol[4].

A graca santificante chama-se
também graca habitual porque é uma
disposicao estavel que aperfeicoa a
alma pela infusdo de virtudes, para
fazé-la capaz de viver com Deus, de
agir por seu amor (cfr. Catecismo,
2000)[5].

2. A justificacao



A primeira obra da graca em nos é a
justificacgao (cfr. Catecismo, 1989).
Chama-se justificacdo a passagem do
estado de pecado ao estado graca (ou
“de justica”, porque a graca faz-nos
“justos”)[6]. Esta tem lugar no
Batismo e a cada vez que Deus
perdoa os pecados mortais e infunde
a graca santificante (normalmente
no sacramento da peniténcia)[7]. A
justificacdo “é a obra mais excelente
do amor de Deus” (Catecismo, 1994;
cfr. Ef 2, 4-5).

3. A santificacao

Deus ndo nega a ninguém a sua
graca, porque quer que todos os
homens se salvem (1 Tm 2, 4): todos
sdo chamados a santidade (cfr. Mt 5,
48)[8]. A graca “é em nos a fonte da
obra santificadora” (Catecismo,
1999); cura e eleva a nossa natureza
fazendo-nos capazes de agir como
filhos de Deus[9], e de reproduzir a
imagem de Cristo (cfr. Rm 8,29): isto



é, de ser, cada um, alter Christus,
outro Cristo. Esta semelhanca com
Cristo manifesta-se nas virtudes.

A santificacdo é o progresso em
santidade; consiste na unido cada vez
mais intima com Deus (cfr.
Catecismo, 2014), até chegar a ser
ndo so outro Cristo mas ipse Christus,
o mesmo Cristo[10]: isto é, uma so
coisa com Cristo, como membro seu
(cfr. 1 Co 12, 27). Para crescer em
santidade é necessario cooperar
livremente com a graca, e isto requer
esforgo, luta, por causa da desordem
introduzida pelo pecado (o fomes
peccati). “Nao existe santidade sem
renuncia e sem combate

espiritual” (Catecismo, 2015)[11].

Em consequéncia, para vencer na
luta ascética, antes de mais nada ha
que pedir a Deus a graca mediante a
oracdo e a mortificacdo —“a oragao
dos sentidos”[12] — e recebe-la nos
sacramentos[13].



A unido com Cristo s6 serd definitiva
no Céu. E preciso pedir a Deus a
graca da perseveranca final: isto é, o
dom de morrer em graca de Deus
(cfr. Catecismo, 2016 e 2849).

4. As virtudes teologais

A virtude, em general, “é uma
disposicdo habitual e firme a fazer o
bem” (Catecismo, 1803)[14]. “As
virtudes teologais referem-se
diretamente a Deus. Dispdem o0s
cristdos a viver em relacdo com a
Santissima Trindade” (Catecismo,
1812). “Sdo infundidas por Deus na
alma dos fiéis para torna-los capazes
de agir como seus filhos” (Catecismo,
1813)[15]. As virtudes teologais sdo
trés: fé, esperanca e caridade (cfr. 1
Co 13, 13).

A fé “é a virtude teologal pela que
cremos em Deus e em tudo o que Ele
nos disse e revelou, e que a Santa
Igreja nos propoe para

crer” (Catecismo, 1814). Pela fé “o



homem entrega-se inteira e
livremente a Deus”[16], e se esforca
por conhecer e fazer a vontade de
Deus: “O justo vivera pela fé” (Rm
1,17)[17].

— “0O discipulo de Cristo ndo deve so
guardar a fé e nela viver, mas
também professa-la, testemunha-la
com firmeza e difundi-la” (Catecismo,
1816; cfr. Mt 10,32-33).

A esperancga “é a virtude teologal pela
qual desejamos como nossa
felicidade o Reino dos Céus e a Vida
Eterna, pondo nossa confianca nas
promessas de Cristo e apoiando-nos
ndo em nossas forgas, mas no
socorro da graca do Espirito

Santo” (Catecismo, 1817)[18].

A caridade “é a virtude teologal pela
qual amamos a Deus sobre todas as
coisas, por si mesmo, e a n0sso
proximo como a nés mesmaos, por
amor de Deus” (Catecismo, 1822).
Este é o mandamento novo de Jesus



Cristo: “amai-vos uns aos outros,
como eu vos amei” (Jo 15,12)[19].

5. As virtudes humanas

“As virtudes humanas sao atitudes
firmes, disposicoes estaveis,
perfeicdes habituais do
entendimento e da vontade que
regulam nossos atos, ordenando
nossas paixoes e guiando-nos
segundo a razdo e a fé. Propiciam,
assim, facilidade, dominio e alegria
para levar uma vida moralmente
boa” (Catecismo, 1804). Estas “sdo
adquiridas humanamente; sdo os
frutos e os germes de atos
moralmente bons” (Catecismo,
1804)[20].

Entre as virtudes humanas ha quatro
chamadas cardeais porque todas as
demais se agrupam em torno delas.
Sdo a prudéncia, a justica, a fortaleza
e a temperanca (cfr. Catecismo,
1805).



— A prudéncia “é a virtude que
disp0e a razdo pratica a discernir, em
qualquer circunstancia, nosso
verdadeiro bem e a escolher os meios
adequados para realiza-

lo” (Catecismo, 1806). E a “regra reta
da acdo”[21].

— A justica “é a virtude moral que
consiste na vontade constante e
firme de dar a Deus e ao proximo o
que lhes é devido” (Catecismo
1807)[22].

— A fortaleza “é a virtude moral que
da seguranca nas dificuldades,
firmeza e constancia na procura do
bem. Ela firma a resolucao de resistir
as tentacOes e superar os obstaculos
na vida moral. A virtude da fortaleza
nos torna capazes de vencer o medo,
inclusive da morte, de suportar a
provacao e as perseguicdes. Dispde a
pessoa a aceitar até a renuncia e o
sacrificio de sua propria vida para



defender uma causa
justa” (Catecismo, 1808)[23].

— A temperancga “é a virtude moral
que modera a atracdo pelos prazeres
e procura o equilibrio no uso dos
bens criados. Assegura o dominio da
vontade sobre os

instintos” (Catecismo, 1809). A pessoa
temperada orienta para o bem seus
apetites sensiveis, e ndo se deixa
arrastar pelas paixdes (cfr. Sir 18,
30). No Novo Testamento é chamada
“moderacdo” ou “sobriedade” (cfr.
Catecismo, 1809).

Com respeito as virtudes morais,
afirma-se que in medio virtus. Isto
significa que a virtude moral consiste
em um meio entre um defeito e um
excesso[24]. In medio virtus nao é
uma chamada a mediocridade. A
virtude ndo é o meio-termo entre
dois ou mais vicios, mas a retiddo da
vontade que — como um cume — se



opde a todos os abismos que sao os
vicios[25].

6. As virtudes e a graca. As
virtudes cristas

As feridas deixadas pelo pecado
original na natureza humana
dificultam a aquisicdo e o exercicio
das virtudes humanas (cfr.
Catecismo, 1811)[26]. Para adquiri-las
e pratica-las, o cristdo conta com a
graca de Deus que cura a natureza
humana.

A graca, também, ao elevar a
natureza humana a participar da
natureza divina, eleva essas virtudes
ao plano sobrenatural (cfr.
Catecismo, 1810), levando a pessoa
humana a atuar segundo a reta razao
iluminada pela fé: em uma palavra, a
imitar a Cristo. Deste modo, as
virtudes humanas chegam a ser
virtudes cristas[27].



7. Os dons e frutos do Espirito
Santo

“A vida moral dos cristdos €
sustentada pelos dons do Espirito
Santo. Estes sdo disposi¢oes
permanentes que tornam o homem
docil para seguir os impulsos do
mesmo Espirito” (Catecismo,
1830)[28]. Os dons do Espirito Santo
sdo (cfr. Catecismo, 1831):

1° dom de sabedoria: para
compreender e julgar com acerto a
respeito dos designios divinos;

2° dom de entendimento: para a
compreensdo da verdade sobre Deus;

3° dom de conselho: para julgar e
cooperar com o0s designios divinos
nas acoes singulares;

4° dom de fortaleza: para enfrentar
as dificuldades na vida crist3;



5° dom de ciéncia: para conhecer a
ordenacdo das coisas criadas a Deus;

6° dom de piedade: para comportar-
nos como filhos de Deus e como
irmaos de nossos irmaos os homens,
sendo outros Cristos;

7° dom de temor de Deus: para evitar
todo o que possa ofender a Deus,
como um filho evita, por amor, o que
pode ofender a seu pai.

Os frutos do Espirito Santo “sao
perfeicdes que o Espirito Santo forma
em nos como primicias da gloria
eterna” (Catecismo, 1832). Sao atos
que a acao do Espirito Santo produz
habitualmente na alma. A tradicdo
da Igreja enumera doze: “caridade,
alegria, paz, paciéncia,
longanimidade, bondade,
benignidade, mansidao, fidelidade,
modéstia, continéncia, castidade” (Ga
5, 22-23).



8. Influéncia das paixoes na vida
moral

Pela unido substancial da alma e do
corpo, a nossa vida espiritual — o
conhecimento intelectual e o livre
querer da vontade — encontra-se sob
a influéncia (para bem ou para mau)
da sensibilidade. Esta influéncia
manifesta-se nas paixdes que sao
impulsos da “sensibilidade que
inclinam a agir ou ndo agir em vista
do que é experimentado ou
imaginado como bom ou

mau” (Catecismo, 1763). As paixdes
sdo movimentos do apetite sensivel
(irascivel e concupiscivel). Podem-se
chamar também, em sentido amplo,
“sentimentos” ou “emocdes”[29].

Sao paixdes, por exemplo, 0 amor, a
ira, o temor, etc. “A mais
fundamental é o amor provocado
pela atracdo do bem. O amor causa o
desejo do bem ausente e a esperanca
de consegui-lo. Este movimento se



completa no prazer e na alegria do
bem possuido. A percepcdo do mal
provoca odio, aversdo e o medo do
mal que esta por chegar. Este
movimento se completa na tristeza
do mal presente ou na cdlera que a
ele se opoe” (Catecismo, 1765).

As paixdes influem muito na vida
moral. “Em si mesmas, nao sdo boas
nem mas” (Catecismo, 1767). “Sao
moralmente boas quando
contribuem para uma acéo boa, e
mas quando se da o

contrario” (Catecismo, 1768)[30].
Pertence a perfeicdo humana que as
paixdes estejam reguladas pela razao
e dominadas pela vontade[31]. Apds
0 pecado original, as paixdes ndo se
encontram submetidas ao império da
razao, e com frequéncia inclinam a
realizar o que ndo é bom[32]. Para
orienta-las habitualmente ao bem
sdo necessarias a ajuda da graca, que
cura as feridas do pecado, e a luta
ascética.



A vontade, se é boa, utiliza as paixdes
ordenando ao bem[33]. Porém a a
ma vontade, que segue ao egoismo,
sucumbe as paix0es desordenadas ou
as usa para o mal (cfr. Catecismo,
1768).

Francisco Diaz

Bibliografia basica

Catecismo da Igreja Catdlica,
1762-1770, 1803-1832 e 1987-2005.

Leituras recomendadas

Sao Josemaria, Homilia Virtudes
humanas, em Amigos de Deus, 73-92.

[1] Esta vocacdo “Depende
integralmente da iniciativa gratuita
de Deus, pois apenas Ele pode se
revelar e dar-se a si mesmo. Esta
vocacdo ultrapassa as capacidades da


https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus-capitulo-5.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus-capitulo-5.htm

inteligéncia e as forcas da vontade do
homem, como também de qualquer
criatura (cfr. 1 Co 2, 7-9)” (Catecismo,
1998).

[2] Sdo Tomas de Aquino, Summa
Theologiae, 1111, q. 24, a. 3, ad 2.

[3] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 22. Cfr. Rm 8, 14-17,
Ga4,5-6;1]o 3, 1.

[4] Todo dom criado procede do Dom
incriado, que é o Espirito Santo. “O
amor de Deus foi derramado em
nossos coragdes pelo Espirito Santo
que nos foi dado” (Rm 5, 5. Cfr. Ga 4,
6).

[S5] Deve-se distinguir entre a graca
habitual e as gragas atuais, “que
designam as intervencdes divinas
que estdo na origem da conversdo ou
no curso da obra da

santificacao” (cfr. idem).



[6] “[A justificacdo] ndo é somente
remissao dos pecados, mas também
santificacdo e renovacdo do homem
interior” (Concilio de Trento: DS
1528).

[7] Nos adultos, este passo é fruto da
mocdao de Deus (graca atual) e da
liberdade do homem. “Sob a moc¢éo
da graca, o homem volta-se pra Deus
e desvia-se do pecado, acolhendo
assim o perdao e a justica do alto [a
graca santificante]” (Catecismo,
1989).

[8] Esta verdade quis recorda-la o
Senhor, com especial forca e
novidade, por meio dos
ensinamentos de Sao Josemaria, a
partir de 2 de outubro de 1928. A
Igreja proclamou-a no Concilio
Vaticano II (1962-65): “Todos os fiéis,
de qualquer estado ou condicdo, sdo
chamados a plenitude da vida crista
e a perfeicdo da caridade” (Concilio



Vaticano II, Const. Lumen gentium,
40).

[9] Cfr. Sdo Tomas de Aquino, Summa
Theologiae, I11, q. 2, a. 12, c.

[10] Cfr. Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, 104.

[11] Mas a graca “ndo entra em
concorréncia com a nossa liberdade
quando esta corresponde ao sentido
da verdade e do bem que Deus
colocou no coracao do

homem?” (Catecismo, 1742). Pelo
contrario, “a graca responde as
aspiracoes profundas da liberdade
humana, chama-a a cooperar consigo
e a aperfeicoa” (Catecismo, 2022). No
estado atual da natureza humana,
ferida pelo pecado, a graca é
necessaria para viver sempre de
acordo com a lei moral natural.

[12] S0 Josemaria, E Cristo que
passa, 9.



[13] Para atingir a graca de Deus
contamos com a intercessao de nossa
Mae Maria Santissima, Mediadora de
todas as gracas, e também com a de
Sao José, dos Anjos e dos Santos.

[14] Os vicios sdo, pelo contrario,
habitos morais que seguem as obras
mas, e inclinam a repeti-las e a
piorar.

[15] De modo analogo a como a alma
humana age através de suas
poténcias (entendimento e vontade),
0 cristdo em graca de Deus age
atraveés das virtudes teologais, que
sdo como as poténcias da “nova
natureza” elevada pela graca.

[16] Concilio Vaticano II, Const. Dei
Verbum, 5.

[17] A fé manifesta-se em obras: a fé
viva “opera pela caridade” (Ga 5, 6),
enquanto “a fé sem obras é

morta” (Ti 2, 26), ainda que o dom da
fé permanece na pessoa que nao



pecou diretamente contra ela (Cfr.
Concilio de Trento: DS 1545).

[18] Cfr. Hb 10, 23; Tt 3, 6-7. “A
virtude da esperanca responde a
aspiracdo de felicidade colocada por
Deus no coracdo de todo

homem” (Catecismo, 1818): apura-o e
eleva-o; protege do desalento; dilata
0 coracdo na espera da bem-
aventuranca eterna; preserva do
egoismo e conduz a alegria (cfr.
idem).

Devemos esperar a gloria do céu
prometida por Deus aos que lhe
amam (cfr. Rm 8, 28-30) e fazem sua
vontade (cfr. Mt 7, 21), seguros de
que com a graca de Deus podemos
“perseverar até o fim” (cfr. Mt 10, 22)
(cfr. Catecismo, 1821).

[19] — A caridade é superior a todas
as virtudes (cfr. 1 Cor 13, 13). “Se nao
tiver caridade, ndo sou nada... de
nada valeria” (1 Cor 13, 1-3).



— “O exercicio de todas as virtudes é
animado e inspirado pela

caridade” (Catecismo, 1827). E a
forma de todas as virtudes: informa-
as” ou “vivifica”, porque orienta-as
ao amor de Deus; sem a caridade, as
demais virtudes estao mortas.

— A caridade purifica nossa
faculdade humana de amar e eleva-a
a perfeicdo sobrenatural do amor
divino (cfr. Catecismo, 1827). Ha uma
ordem na caridade. A caridade
manifesta-se também na correcao
fraterna (cfr. Catecismo, 1829).

[20] Como se explicara na parte
seguinte, o cristdo desenvolve estas
virtudes com a ajuda da graca de
Deus que, ao curar a natureza, da
forca para as praticar, e as ordena a
um fim mais alto.

[21] Sdo Tomas de Aquino, Summa
Theologiae, 1111, q. 47, a. 2, c. Leva a
julgar retamente sobre o modo de
agir: ndo retrai da acdo. “Ndao se



confunde com a timidez ou o medo,
nem com a duplicidade ou
dissimulacéo. E chamada “auriga
virtutum” (“cocheiro”, isto é
“portadora das virtudes”), porque,
conduz as outras virtudes, indicando-
lhes regra e medida. Gracas a esta
virtude, aplicamos sem erro os
principios morais aos casos
particulares e superamos as duvidas
sobre o bem a praticar e o mal a
evitar” (Catecismo, 1806).

[22] O homem néo pode dar a Deus o
que lhe deve ou o justo em sentido
estrito. Por isso, a justica para com
Deus se chama mais propriamente
“virtude da religido”, “ja que a Deus
lhe basta apenas que cumpramos sob
medida de nossas

possibilidades” (Sdo Tomas de
Aquino, Summa Theologiae, 11-1], q.
57,a.1, ad 3).



[23] ”No mundo haveis de ter
aflicdes. Coragem! Eu venci o
mundo” (Jo 16, 33).

[24] Por exemplo, a laboriosidade
consiste em trabalhar tudo o que se
deve, que se consiste num ponto
médio o pouco e o muito. Opde-se a
laboriosidade trabalhar menos do
que o devido, perder o tempo, etc. E
também se opde trabalhar sem
medida, sem respeitar todas as
outras coisas que também devem ser
feitas (deveres de piedade, de
caridade, etc.).

[25] O principio in medio virtus é
valido so para as virtudes morais, as
quais tém por objeto os meios para
atingir o fim, e nos meios ha sempre
uma medida. Mas néo é valido no
caso das virtudes teologais, que
estudamos na parte anterior. Estas
virtudes (fé, esperanca e caridade)
tém diretamente a Deus por objeto.
Por isso, ndo cabe um excesso: nao é



possivel “crer demasiado” ou
“esperar demasiado em Deus” ou
“ama-10 em excesso”.

[26] A natureza humana estda ferida
pelo pecado. Por isto tem inclinacdes
que ndo sdo naturais, e sim
consequéncia do pecado. Do mesmo
modo que ndo é natural mancar, mas
é consequéncia de uma doenca, e
também ndo seria natural que todo
mundo mancasse, também ndo sao
naturais as feridas que o pecado
original e os pecados pessoais
deixam na alma: tendéncia a
soberba, a preguica, a sensualidade,
etc. Com a ajuda da graca e com 0
esforco pessoal estas feridas podem-
se ir curando, de modo que o homem
seja e comporte-se como corresponde
a sua natureza e a sua condicdo de
filho de Deus. Esta satide consegue-se
por meio das virtudes. De modo
semelhante, a doenca agrava-se pelos
vicios.



[27] Neste sentido, ha uma prudéncia
que é virtude humana, e uma
prudéncia sobrenatural, que é
virtude infundida por Deus na alma,
junto com a graca. Para que a virtude
sobrenatural possa produzir fruto —
atos bons — precisa a
correspondente virtude humana (isto
mesmo sucede com as outras
virtudes cardeais: a virtude
sobrenatural da justica, requer a
virtude humana da justica; e o
mesmo a fortaleza e a temperanca).
Dito de outra maneira, a perfeicao
cristd — a santidade — exige e
comporta a perfeicdo humana.

[28] Pode-se acrescentar, para ajudar
a compreender a func¢do dos Dons do
Espirito Santo na vida moral, a
seguinte explicacgdo classica: assim
como a natureza humana tem umas
poténcias (inteligéncia e vontade)
que permitem realizar as operacoes
de entender e querer, assim a
natureza elevada pela graca tem



umas poténcias que lhe permitem
realizar atos sobrenaturais. Estas
poténcias sdo as virtudes teologais
(fé, esperanca e caridade). Sdo como
os remos de uma barca, que
permitem avancar em direcdo ao fim
sobrenatural. No entanto, este fim
supera-nos de tal modo, que nédo
bastam as virtudes teologais para
atingi-lo. Deus concede, junto com a
graca, os dons do Espirito Santo, que
sdo novas perfeicdes da alma que
permitem que seja movida pelo
proprio Espirito Santo. Sdo como a
vela de uma barca, que lhe permite
avancar com o sopro do vento. Os
dons nos aperfeicoam para fazer-nos
mais ddceis a agao do Espirito Santo,
que se converte assim em motor da
nossa atuacao.

[29] Deve-se ter em conta que
também se fala de “sentimentos” ou
“emocdes” suprassensiveis ou
espirituais, que nao sdo
propriamente “paixdes” porque nao



implicam movimentos do apetite
sensivel.

[30] Por exemplo, ha uma ira boa,
que se indigna ante o mau, e também
ha uma ira m4, descontrolada ou que
impulsiona ao mau (como sucede na
vinganca); hd temor bom e ha um
temor mau, que paralisa para fazer o
bem; etc.

[31] Cfr. SGo Tomas de Aquino,
Summa Theologiae, I-11, q. 24, aa. 1 e
3.

[32] Em ocasides podem dominar a
pessoa de tal modo, que a
responsabilidade moral se reduz ao
minimo.

[33] “A perfeicdo moral consiste em
que o homem ndo seja movido ao
bem exclusivamente por sua
vontade, mas também por seu apetite
sensivel, segundo a palavra do



Salmo: “Meu coragdo e minha carne
exultam pelo Deus vivo” (Ps

84,3)” (Catecismo, 1770). “As paixdes
sdo mas se o amor é mau, boas se é
bom?” (Sdo Agustin, De civitate Dei,
14,7).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/tema-28-a-
graca-e-as-virtudes/ (30/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-28-a-graca-e-as-virtudes/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-28-a-graca-e-as-virtudes/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-28-a-graca-e-as-virtudes/

	28. A graça e as virtudes

