
opusdei.org

28. A graça e as
virtudes

A graça é a fonte da obra de
santificação; cura e eleva a
natureza fazendo-nos capazes
de agir como filhos de Deus.

28/01/2015

1. A graça

Deus chamou o homem a participar
da vida da Santíssima Trindade.
“Esta vocação para a vida eterna é 
sobrenatural” (Catecismo, 1998)[1].
Para nos conduzir a este fim último
sobrenatural, concede-nos já nesta



terra um início dessa participação
que será plena no céu. Este dom é a
graça santificante, que consiste em
uma “incoação da glória”[2]. Por
tanto, a graça santificante:

— “é o dom gratuito que Deus nos
concede de sua vida, infundida pelo
Espírito Santo em nossa alma, para
curá-la do pecado e santificá-
la” (Catecismo, 1999);

— “é uma participação na vida
divina” (Catecismo, 1997; cfr. 2 Pe 1,
4), que nos diviniza (cfr. Catecismo,
1999);

— é, portanto, uma nova vida,
sobrenatural; como um novo
nascimento pelo que somos
constituídos em filhos de Deus por
adoção, partícipes da filiação natural
do Filho: “filhos no Filho”[3];

— introduz-nos assim na intimidade
da vida trinitária. Como filhos
adotivos, podemos chamar “Pai” a



Deus, em união com o Filho único
(cfr. Catecismo, 1997);

— “é graça de Cristo”, porque na
situação presente — isto é, depois do
pecado e da Redenção feita por Jesus
Cristo — a graça chega-nos como
participação da graça de Cristo
(Catecismo, 1997): “Todos nós
recebemos da sua plenitude graça
sobre graça” (Jo 1, 16). A graça nos
configura com Cristo (cfr. Rm 8, 29);

— é “graça do Espírito Santo”, porque
é infundida na alma pelo Espírito
Santo[4].

A graça santificante chama-se
também graça habitual porque é uma
disposição estável que aperfeiçoa a
alma pela infusão de virtudes, para
fazê-la capaz de viver com Deus, de
agir por seu amor (cfr. Catecismo,
2000)[5].

2. A justificação



A primeira obra da graça em nós é a
justificação (cfr. Catecismo, 1989).
Chama-se justificação a passagem do
estado de pecado ao estado graça (ou
“de justiça”, porque a graça faz-nos
“justos”)[6]. Esta tem lugar no
Batismo e a cada vez que Deus
perdoa os pecados mortais e infunde
a graça santificante (normalmente
no sacramento da penitência)[7]. A
justificação “é a obra mais excelente
do amor de Deus” (Catecismo, 1994;
cfr. Ef 2, 4-5).

3. A santificação

Deus não nega a ninguém a sua
graça, porque quer que todos os
homens se salvem (1 Tm 2, 4): todos
são chamados à santidade (cfr. Mt 5,
48)[8]. A graça “é em nós a fonte da
obra santificadora” (Catecismo,
1999); cura e eleva a nossa natureza
fazendo-nos capazes de agir como
filhos de Deus[9], e de reproduzir a
imagem de Cristo (cfr. Rm 8,29): isto



é, de ser, cada um, alter Christus,
outro Cristo. Esta semelhança com
Cristo manifesta-se nas virtudes.

A santificação é o progresso em
santidade; consiste na união cada vez
mais íntima com Deus (cfr. 
Catecismo, 2014), até chegar a ser
não só outro Cristo mas ipse Christus,
o mesmo Cristo[10]: isto é, uma só
coisa com Cristo, como membro seu
(cfr. 1 Co 12, 27). Para crescer em
santidade é necessário cooperar
livremente com a graça, e isto requer
esforço, luta, por causa da desordem
introduzida pelo pecado (o fomes
peccati). “Não existe santidade sem
renúncia e sem combate
espiritual” (Catecismo, 2015)[11].

Em consequência, para vencer na
luta ascética, antes de mais nada há
que pedir a Deus a graça mediante a
oração e a mortificação —“a oração
dos sentidos”[12] – e recebe-la nos
sacramentos[13].



A união com Cristo só será definitiva
no Céu. É preciso pedir a Deus a
graça da perseverança final: isto é, o
dom de morrer em graça de Deus
(cfr. Catecismo, 2016 e 2849).

4. As virtudes teologais

A virtude, em general, “é uma
disposição habitual e firme a fazer o
bem” (Catecismo, 1803)[14]. “As 
virtudes teologais referem-se
diretamente a Deus. Dispõem os
cristãos a viver em relação com a
Santíssima Trindade” (Catecismo,
1812). “São infundidas por Deus na
alma dos fiéis para torná-los capazes
de agir como seus filhos” (Catecismo,
1813)[15]. As virtudes teologais são
três: fé, esperança e caridade (cfr. 1
Co 13, 13).

A fé “é a virtude teologal pela que
cremos em Deus e em tudo o que Ele
nos disse e revelou, e que a Santa
Igreja nos propõe para
crer” (Catecismo, 1814). Pela fé “o



homem entrega-se inteira e
livremente a Deus”[16], e se esforça
por conhecer e fazer a vontade de
Deus: “O justo viverá pela fé” (Rm
1,17)[17].

— “O discípulo de Cristo não deve só
guardar a fé e nela viver, mas
também professá-la, testemunhá-la
com firmeza e difundi-la” (Catecismo,
1816; cfr. Mt 10,32-33).

A esperança “é a virtude teologal pela
qual desejamos como nossa
felicidade o Reino dos Céus e a Vida
Eterna, pondo nossa confiança nas
promessas de Cristo e apoiando-nos
não em nossas forças, mas no
socorro da graça do Espírito
Santo” (Catecismo, 1817)[18].

A caridade “é a virtude teologal pela
qual amamos a Deus sobre todas as
coisas, por si mesmo, e a nosso
próximo como a nós mesmos, por
amor de Deus” (Catecismo, 1822).
Este é o mandamento novo de Jesus



Cristo: “amai-vos uns aos outros,
como eu vos amei” (Jo 15,12)[19].

5. As virtudes humanas

“As virtudes humanas são atitudes
firmes, disposições estáveis,
perfeições habituais do
entendimento e da vontade que
regulam nossos atos, ordenando
nossas paixões e guiando-nos
segundo a razão e a fé. Propiciam,
assim, facilidade, domínio e alegria
para levar uma vida moralmente
boa” (Catecismo, 1804). Estas “são
adquiridas humanamente; são os
frutos e os germes de atos
moralmente bons” (Catecismo,
1804)[20].

Entre as virtudes humanas há quatro
chamadas cardeais porque todas as
demais se agrupam em torno delas.
São a prudência, a justiça, a fortaleza
e a temperança (cfr. Catecismo,
1805).



— A prudência “é a virtude que
dispõe a razão prática a discernir, em
qualquer circunstância, nosso
verdadeiro bem e a escolher os meios
adequados para realizá-
lo” (Catecismo, 1806). É a “regra reta
da ação”[21].

— A justiça “é a virtude moral que
consiste na vontade constante e
firme de dar a Deus e ao próximo o
que lhes é devido” (Catecismo
1807)[22].

— A fortaleza “é a virtude moral que
dá segurança nas dificuldades,
firmeza e constância na procura do
bem. Ela firma a resolução de resistir
às tentações e superar os obstáculos
na vida moral. A virtude da fortaleza
nos torna capazes de vencer o medo,
inclusive da morte, de suportar a
provação e as perseguições. Dispõe a
pessoa a aceitar até a renúncia e o
sacrifício de sua própria vida para



defender uma causa
justa” (Catecismo, 1808)[23].

— A temperança “é a virtude moral
que modera a atração pelos prazeres
e procura o equilíbrio no uso dos
bens criados. Assegura o domínio da
vontade sobre os
instintos” (Catecismo, 1809). A pessoa
temperada orienta para o bem seus
apetites sensíveis, e não se deixa
arrastar pelas paixões (cfr. Sir 18,
30). No Novo Testamento é chamada
“moderação” ou “sobriedade” (cfr. 
Catecismo, 1809).

Com respeito às virtudes morais,
afirma-se que in medio virtus. Isto
significa que a virtude moral consiste
em um meio entre um defeito e um
excesso[24]. In medio virtus não é
uma chamada à mediocridade. A
virtude não é o meio-termo entre
dois ou mais vícios, mas a retidão da
vontade que — como um cume — se



opõe a todos os abismos que são os
vícios[25].

6. As virtudes e a graça. As
virtudes cristãs

As feridas deixadas pelo pecado
original na natureza humana
dificultam a aquisição e o exercício
das virtudes humanas (cfr. 
Catecismo, 1811)[26]. Para adquiri-las
e praticá-las, o cristão conta com a
graça de Deus que cura a natureza
humana.

A graça, também, ao elevar a
natureza humana a participar da
natureza divina, eleva essas virtudes
ao plano sobrenatural (cfr. 
Catecismo, 1810), levando a pessoa
humana a atuar segundo a reta razão
iluminada pela fé: em uma palavra, a
imitar a Cristo. Deste modo, as
virtudes humanas chegam a ser 
virtudes cristãs[27].



7. Os dons e frutos do Espírito
Santo

“A vida moral dos cristãos é
sustentada pelos dons do Espírito
Santo. Estes são disposições
permanentes que tornam o homem
dócil para seguir os impulsos do
mesmo Espírito” (Catecismo,
1830)[28]. Os dons do Espírito Santo
são (cfr. Catecismo, 1831):

1º dom de sabedoria: para
compreender e julgar com acerto a
respeito dos desígnios divinos;

2º dom de entendimento: para a
compreensão da verdade sobre Deus;

3º dom de conselho: para julgar e
cooperar com os desígnios divinos
nas ações singulares;

4º dom de fortaleza: para enfrentar
as dificuldades na vida cristã;



5º dom de ciência: para conhecer a
ordenação das coisas criadas a Deus;

6º dom de piedade: para comportar-
nos como filhos de Deus e como
irmãos de nossos irmãos os homens,
sendo outros Cristos;

7º dom de temor de Deus: para evitar
todo o que possa ofender a Deus,
como um filho evita, por amor, o que
pode ofender a seu pai.

Os frutos do Espírito Santo “são
perfeições que o Espírito Santo forma
em nós como primícias da glória
eterna” (Catecismo, 1832). São atos
que a ação do Espírito Santo produz
habitualmente na alma. A tradição
da Igreja enumera doze: “caridade,
alegria, paz, paciência,
longanimidade, bondade,
benignidade, mansidão, fidelidade,
modéstia, continência, castidade” (Ga
5, 22-23).



8. Influência das paixões na vida
moral

Pela união substancial da alma e do
corpo, a nossa vida espiritual — o
conhecimento intelectual e o livre
querer da vontade — encontra-se sob
a influência (para bem ou para mau)
da sensibilidade. Esta influência
manifesta-se nas paixões que são
impulsos da “sensibilidade que
inclinam a agir ou não agir em vista
do que é experimentado ou
imaginado como bom ou
mau” (Catecismo, 1763). As paixões
são movimentos do apetite sensível
(irascível e concupiscível). Podem-se
chamar também, em sentido amplo,
“sentimentos” ou “emoções”[29].

São paixões, por exemplo, o amor, a
ira, o temor, etc. “A mais
fundamental é o amor provocado
pela atração do bem. O amor causa o
desejo do bem ausente e a esperança
de consegui-lo. Este movimento se



completa no prazer e na alegria do
bem possuído. A percepção do mal
provoca ódio, aversão e o medo do
mal que está por chegar. Este
movimento se completa na tristeza
do mal presente ou na cólera que a
ele se opõe” (Catecismo, 1765).

As paixões influem muito na vida
moral. “Em si mesmas, não são boas
nem más” (Catecismo, 1767). “São
moralmente boas quando
contribuem para uma ação boa, e
más quando se dá o
contrário” (Catecismo, 1768)[30].
Pertence à perfeição humana que as
paixões estejam reguladas pela razão
e dominadas pela vontade[31]. Após
o pecado original, as paixões não se
encontram submetidas ao império da
razão, e com frequência inclinam a
realizar o que não é bom[32]. Para
orientá-las habitualmente ao bem
são necessárias a ajuda da graça, que
cura as feridas do pecado, e a luta
ascética.



A vontade, se é boa, utiliza as paixões
ordenando ao bem[33]. Porém a a
má vontade, que segue ao egoísmo,
sucumbe às paixões desordenadas ou
as usa para o mal (cfr. Catecismo,
1768).

Francisco Díaz

Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica,
1762-1770, 1803-1832 e 1987-2005.

Leituras recomendadas

São Josemaria, Homilia Virtudes
humanas, em Amigos de Deus, 73-92.

[1] Esta vocação “Depende
integralmente da iniciativa gratuita
de Deus, pois apenas Ele pode se
revelar e dar-se a si mesmo. Esta
vocação ultrapassa as capacidades da

https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus-capitulo-5.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus-capitulo-5.htm


inteligência e as forças da vontade do
homem, como também de qualquer
criatura (cfr. 1 Co 2, 7-9)” (Catecismo,
1998).

[2] São Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 24, a. 3, ad 2.

[3] Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 22. Cfr. Rm 8, 14-17; 
Ga 4, 5-6; 1 Jo 3, 1.

[4] Todo dom criado procede do Dom
incriado, que é o Espírito Santo. “O
amor de Deus foi derramado em
nossos corações pelo Espírito Santo
que nos foi dado” (Rm 5, 5. Cfr. Ga 4,
6).

[5] Deve-se distinguir entre a graça
habitual e as graças atuais, “que
designam as intervenções divinas
que estão na origem da conversão ou
no curso da obra da
santificação” (cfr. idem).



[6] “[A justificação] não é somente
remissão dos pecados, mas também
santificação e renovação do homem
interior” (Concilio de Trento: DS
1528).

[7] Nos adultos, este passo é fruto da
moção de Deus (graça atual) e da
liberdade do homem. “Sob a moção
da graça, o homem volta-se pra Deus
e desvia-se do pecado, acolhendo
assim o perdão e a justiça do alto [a
graça santificante]” (Catecismo,
1989).

[8] Esta verdade quis recordá-la o
Senhor, com especial força e
novidade, por meio dos
ensinamentos de São Josemaria, a
partir de 2 de outubro de 1928. A
Igreja proclamou-a no Concilio
Vaticano II (1962-65): “Todos os fiéis,
de qualquer estado ou condição, são
chamados à plenitude da vida cristã
e à perfeição da caridade” (Concilio



Vaticano II, Const. Lumen gentium,
40).

[9] Cfr. São Tomás de Aquino, Summa
Theologiae , III, q. 2, a. 12, c.

[10] Cfr. São Josemaria, É Cristo que
passa, 104.

[11] Mas a graça “não entra em
concorrência com a nossa liberdade
quando esta corresponde ao sentido
da verdade e do bem que Deus
colocou no coração do
homem” (Catecismo, 1742). Pelo
contrário, “a graça responde às
aspirações profundas da liberdade
humana, chama-a a cooperar consigo
e a aperfeiçoa” (Catecismo, 2022). No
estado atual da natureza humana,
ferida pelo pecado, a graça é
necessária para viver sempre de
acordo com a lei moral natural.

[12] São Josemaria, É Cristo que
passa, 9.



[13] Para atingir a graça de Deus
contamos com a intercessão de nossa
Mãe Maria Santíssima, Mediadora de
todas as graças, e também com a de
São José, dos Anjos e dos Santos.

[14] Os vícios são, pelo contrário,
hábitos morais que seguem às obras
más, e inclinam a repeti-las e a
piorar.

[15] De modo análogo a como a alma
humana age através de suas
potências (entendimento e vontade),
o cristão em graça de Deus age
através das virtudes teologais, que
são como as potências da “nova
natureza” elevada pela graça.

[16] Concilio Vaticano II, Const. Dei
Verbum, 5.

[17] A fé manifesta-se em obras: a fé
viva “opera pela caridade” (Ga 5, 6),
enquanto “a fé sem obras é
morta” (Ti 2, 26), ainda que o dom da
fé permanece na pessoa que não



pecou diretamente contra ela (Cfr.
Concilio de Trento: DS 1545).

[18] Cfr. Hb 10, 23; Tt 3, 6-7. “A
virtude da esperança responde à
aspiração de felicidade colocada por
Deus no coração de todo
homem” (Catecismo, 1818): apura-o e
eleva-o; protege do desalento; dilata
o coração na espera da bem-
aventurança eterna; preserva do
egoísmo e conduz à alegria (cfr. 
idem).

Devemos esperar a glória do céu
prometida por Deus aos que lhe
amam (cfr. Rm 8, 28-30) e fazem sua
vontade (cfr. Mt 7, 21), seguros de
que com a graça de Deus podemos
“perseverar até o fim” (cfr. Mt 10, 22)
(cfr. Catecismo, 1821).

[19] — A caridade é superior a todas
as virtudes (cfr. 1 Cor 13, 13). “Se não
tiver caridade, não sou nada... de
nada valeria” (1 Cor 13, 1-3).



— “O exercício de todas as virtudes é
animado e inspirado pela
caridade” (Catecismo, 1827). É a 
forma de todas as virtudes: informa-
as” ou “vivifica”, porque orienta-as
ao amor de Deus; sem a caridade, as
demais virtudes estão mortas.

— A caridade purifica nossa
faculdade humana de amar e eleva-a
à perfeição sobrenatural do amor
divino (cfr. Catecismo, 1827). Há uma
ordem na caridade. A caridade
manifesta-se também na correção
fraterna (cfr. Catecismo, 1829).

[20] Como se explicará na parte
seguinte, o cristão desenvolve estas
virtudes com a ajuda da graça de
Deus que, ao curar a natureza, dá
força para as praticar, e as ordena a
um fim mais alto.

[21] São Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 47, a. 2, c. Leva a
julgar retamente sobre o modo de
agir: não retrai da ação. “Não se



confunde com a timidez ou o medo,
nem com a duplicidade ou
dissimulação. É chamada “auriga
virtutum” (“cocheiro”, isto é
“portadora das virtudes”), porque,
conduz as outras virtudes, indicando-
lhes regra e medida. Graças a esta
virtude, aplicamos sem erro os
princípios morais aos casos
particulares e superamos as dúvidas
sobre o bem a praticar e o mal a
evitar” (Catecismo, 1806).

[22] O homem não pode dar a Deus o
que lhe deve ou o justo em sentido
estrito. Por isso, a justiça para com
Deus se chama mais propriamente
“virtude da religião”, “já que a Deus
lhe basta apenas que cumpramos sob
medida de nossas
possibilidades” (São Tomás de
Aquino, Summa Theologiae, II-II, q.
57, a. 1, ad 3).



[23] ”No mundo haveis de ter
aflições. Coragem! Eu venci o
mundo” (Jo 16, 33).

[24] Por exemplo, a laboriosidade
consiste em trabalhar tudo o que se
deve, que se consiste num ponto
médio o pouco e o muito. Opõe-se à
laboriosidade trabalhar menos do
que o devido, perder o tempo, etc. E
também se opõe trabalhar sem
medida, sem respeitar todas as
outras coisas que também devem ser
feitas (deveres de piedade, de
caridade, etc.).

[25] O princípio in medio virtus é
válido só para as virtudes morais, as
quais têm por objeto os meios para
atingir o fim, e nos meios há sempre
uma medida. Mas não é válido no
caso das virtudes teologais, que
estudamos na parte anterior. Estas
virtudes (fé, esperança e caridade)
têm diretamente a Deus por objeto.
Por isso, não cabe um excesso: não é



possível “crer demasiado” ou
“esperar demasiado em Deus” ou
“amá-lO em excesso”.

[26] A natureza humana está ferida
pelo pecado. Por isto tem inclinações
que não são naturais, e sim
consequência do pecado. Do mesmo
modo que não é natural mancar, mas
é consequência de uma doença, e
também não seria natural que todo
mundo mancasse, também não são
naturais as feridas que o pecado
original e os pecados pessoais
deixam na alma: tendência à
soberba, à preguiça, à sensualidade,
etc. Com a ajuda da graça e com o
esforço pessoal estas feridas podem-
se ir curando, de modo que o homem
seja e comporte-se como corresponde
à sua natureza e à sua condição de
filho de Deus. Esta saúde consegue-se
por meio das virtudes. De modo
semelhante, a doença agrava-se pelos
vícios.



[27] Neste sentido, há uma prudência
que é virtude humana, e uma
prudência sobrenatural, que é
virtude infundida por Deus na alma,
junto com a graça. Para que a virtude
sobrenatural possa produzir fruto —
atos bons — precisa a
correspondente virtude humana (isto
mesmo sucede com as outras
virtudes cardeais: a virtude
sobrenatural da justiça, requer a
virtude humana da justiça; e o
mesmo a fortaleza e a temperança).
Dito de outra maneira, a perfeição
cristã — a santidade — exige e
comporta a perfeição humana.

[28] Pode-se acrescentar, para ajudar
a compreender a função dos Dons do
Espírito Santo na vida moral, a
seguinte explicação clássica: assim
como a natureza humana tem umas
potências (inteligência e vontade)
que permitem realizar as operações
de entender e querer, assim a
natureza elevada pela graça tem



umas potências que lhe permitem
realizar atos sobrenaturais. Estas
potências são as virtudes teologais
(fé, esperança e caridade). São como
os remos de uma barca, que
permitem avançar em direção ao fim
sobrenatural. No entanto, este fim
supera-nos de tal modo, que não
bastam as virtudes teologais para
atingi-lo. Deus concede, junto com a
graça, os dons do Espírito Santo, que
são novas perfeições da alma que
permitem que seja movida pelo
próprio Espírito Santo. São como a
vela de uma barca, que lhe permite
avançar com o sopro do vento. Os
dons nos aperfeiçoam para fazer-nos
mais dóceis à ação do Espírito Santo,
que se converte assim em motor da
nossa atuação.

[29] Deve-se ter em conta que
também se fala de “sentimentos” ou
“emoções” suprassensíveis ou
espirituais, que não são
propriamente “paixões” porque não



implicam movimentos do apetite
sensível.

[30] Por exemplo, há uma ira boa,
que se indigna ante o mau, e também
há uma ira má, descontrolada ou que
impulsiona ao mau (como sucede na
vingança); há temor bom e há um
temor mau, que paralisa para fazer o
bem; etc.

[31] Cfr. São Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 24, aa. 1 e
3.

[32] Em ocasiões podem dominar a
pessoa de tal modo, que a
responsabilidade moral se reduz ao
mínimo.

[33] “A perfeição moral consiste em
que o homem não seja movido ao
bem exclusivamente por sua
vontade, mas também por seu apetite
sensível, segundo a palavra do



Salmo: “Meu coração e minha carne
exultam pelo Deus vivo” (Ps
84,3)” (Catecismo, 1770). “As paixões
são más se o amor é mau, boas se é
bom” (São Agustín, De civitate Dei,
14,7).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-28-a-
graca-e-as-virtudes/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-28-a-graca-e-as-virtudes/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-28-a-graca-e-as-virtudes/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-28-a-graca-e-as-virtudes/

	28. A graça e as virtudes

