
opusdei.org

27. A moralidade dos
atos humanos

O agir é moralmente bom
quando as escolhas livres estão
em conformidade com o
verdadeiro bem do homem.

27/01/2015

1. Moralidade dos atos humanos

«Os atos humanos, isto é, livremente
escolhidos após um juízo de
consciência, são qualificáveis
moralmente: são bons ou
maus» (Catecismo, 1749). «O agir é
moralmente bom quando as escolhas



da liberdade estão conformes com o
verdadeiro bem do homem e
expressam assim a ordenação
voluntária da pessoa para seu fim
último, isto é, o próprio Deus»[1]. «A
moralidade dos atos humanos
depende:

— do objeto escolhido;

— do fim que se busca ou a intenção;

— das circunstâncias da ação.

O objeto, a intenção e as
circunstâncias são as “fontes” ou
elementos constitutivos da
moralidade dos atos
humanos» (Catecismo, 1750).

2. O objeto moral

O objeto moral «é o fim próximo de
uma escolha deliberada que
determina o ato de querer da pessoa
que atua»[2]. O valor moral dos atos
humanos (sejam bons ou maus)



depende antes de mais nada da
conformidade do objeto ou do ato
querido com o bem da pessoa,
segundo o julgamento da reta
razão[3]. Somente se o ato humano é
bom por seu objeto, é “ordenável” ao
fim último[4].

Há atos que são intrinsecamente
maus porque são maus «sempre e
por si mesmos, isto é, por seu objeto,
independentemente das ulteriores
intenções de quem atua e das
circunstâncias»[5].

O proporcionalismo e o 
consequêncialismo são teorias
errôneas sobre a noção e a formação
do objeto moral de uma ação,
segundo as quais há que o
determinar em base à “proporção”
entre os bens e males que se
perseguem, ou às “consequências”
que podem se derivar[6].

3. A intenção



No agir humano «a finalidade é o
primeiro termo da intenção e
designa o objetivo buscado em uma
ação. A intenção é um movimento da
vontade em direção ao objetivo; ela
diz respeito ao fim visado pela
ação» (Catecismo, 1752)[7]. Um ato
que, por seu objeto, é “ordenável” a
Deus, «atinge seu perfeição última e
decisiva quando a vontade o ordena
efetivamente a Deus»[8]. A intenção
do sujeito que atua «é um elemento
essencial na qualificação moral da
ação» (Catecismo, 1752).

A intenção «não se limita à direção
de nossas ações singulares, mas pode
orientar para um mesmo objetivo
ações múltiplas; pode orientar toda
vida para o fim último» (Catecismo,
1752)[9]. «Uma mesma ação também
pode ser inspirada por várias
intenções» (ibidem).

«Uma intenção boa não torna bom
nem justo um comportamento



desordenado em si mesmo. O fim
não justifica os meios» (Catecismo,
1753)[10]. «Pelo contrário,
acrescentada uma intenção má
(como a vangloria) o ato em si bom
(como a esmola; cfr. Mt 6, 2-4) torna-
se mau» (Catecismo, 1753).

4. As circunstâncias

As circunstâncias «são os elementos
secundários de um ato moral.
Contribuem para agravar ou a
diminuir a bondade ou maldade
moral dos atos humanos (por
exemplo, a quantidade de dinheiro
roubado). Podem também atenuar
ou aumentar a responsabilidade do
agente (como atuar por medo à
morte)» (Catecismo, 1754). As
circunstâncias «não podem fazer boa
ou justa uma ação má em
si» (ibidem).

«O ato moralmente bom supõe a
bondade do objeto, da finalidade e



das circunstâncias» (Catecismo, 1755)
[11].

5. As ações indiretamente
voluntárias

«Uma ação pode ser indiretamente
voluntária quando resulta de uma
negligência quanto a alguma coisa
que deveríamos saber ou
fazer» (Catecismo, 1736)[12].

«Um efeito pode ser tolerado sem ser
querido pelo agente, por exemplo, o
esgotamento da mãe à cabeceira de
seu filho doente. O efeito ruim não é
imputável se não foi querido nem
como fim nem como meio de ação,
como poderia ser o caso de morte
sofrida por alguém quando tentava
socorrer uma pessoa em perigo. Para
que o efeito ruim seja imputável, é
preciso que seja previsível e que o
agente tenha a possibilidade de evitá-
lo, como, por exemplo, no caso de um
homicídio cometido por motorista
embriagado» (Catecismo, 1737).



Também se diz que um efeito foi
realizado com “vontade indireta”
quando não se desejava nem como
fim nem como meio para outra coisa,
mas se sabe que acompanha de
modo necessário àquilo que se quer
realizar[13]. Isto tem importância na
vida moral, porque ocorre às vezes
que há ações que têm dois efeitos,
um bom e outro mau, e pode ser
lícito as realizar para obter o efeito
bom (querido diretamente), ainda
que não se possa evitar o mau (que,
por tanto, se quer só indiretamente).
Trata-se às vezes de situações muito
delicadas, nas quais o mais prudente
é pedir conselho a quem pode o dar.

Um ato é voluntário (e, por tanto,
imputável) in causa quando não se
escolhe por si mesmo, mas se segue
frequentemente (in multis) de uma
conduta diretamente querida. Por
exemplo, quem não guarda
convenientemente a vista ante
imagens obscenas é responsável



(porque o quis in causa) da desordem
(não diretamente escolhida) de sua
imaginação; e quem luta por viver a
presença de Deus quer in causa os
atos de amor que realiza sem,
aparentemente, lho propor.

6. A responsabilidade

«A liberdade torna o homem
responsável por seus atos, na medida
em que forem
voluntários» (Catecismo, 1734). O
exercício da liberdade comporta
sempre uma responsabilidade ante
Deus: em todo ato livre de alguma
maneira aceitamos ou recusamos a
vontade de Deus. «O progresso na
virtude, o conhecimento do bem, e a 
ascesis aumentam o domínio da
vontade sobre seus atos» (Catecismo,
1734).

«A imputabilidade e a
responsabilidade de uma ação po‐
dem ficar diminuídas ou suprimidas
pela ignorância, inadvertência,



violência, medo, hábitos, afeições
imoderadas e outros fatores
psíquicos ou sociais» (Catecismo,
1735).

7. O mérito

«O termo “mérito” designa em
general a retribuição devida por uma
comunidade ou uma sociedade à
ação de um de seus membros,
sentida como boa ou má, digna de
recompensa ou castigo. O mérito se
relaciona com a virtude da justiça,
em conformidade com o princípio da
igualdade que a rege» (Catecismo,
2006)[14].

O homem não tem, por si mesmo,
mérito ante Deus, por suas boas
obras (cfr. Catecismo, 2007). No
entanto, «a adoção filial, tomando-
nos participantes, por graça, da
natureza divina, pode conferir-nos,
segundo a justiça gratuita de Deus,
um verdadeiro mérito. Trata-se de
um direito por graça, o pleno direito



amor, que nos torna "co-herdeiros"
de Cristo e dignos de obter “a
herança prometida da vida
eterna» (Catecismo, 2009)[15].

«O mérito do homem diante de Deus
na vida cristã provem de que Deus
livremente determinou associar o
homem à obra de sua
graça» (Catecismo, 2008).[16]

Francisco Díaz

Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica,
1749-1761.

João Paulo II, Enc. Veritatis splendor,
6-8-1993, 71-83.

Leituras recomendadas



São Josemaria, Homilia O respeito
cristão à pessoa e a sua liberdade, em
É Cristo que passa, 67-72.

[1] João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, 6-08-1993, 72. «A pergunta
inicial do diálogo do jovem com
Jesus: “Que tenho de fazer de bom
para conseguir a vida eterna?” (Mt
19,16) evidência imediatamente o
vínculo essencial entre o valor moral
de um ato e o fim último do homem
(...). A resposta de Jesus remetendo
aos Mandamentos manifesta também
que o caminho para o fim está
marcado pelo respeito das leis
divinas, as quais tutelam o bem
humano. Só o ato conforme ao bem
pode ser caminho que conduz à
vida» (ibidem).

[2] João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, 78. Cfr. Catecismo, 1751.



Para saber qual é o objeto moral de
um ato, «deve-se situar na
perspectiva da pessoa que atua. Com
efeito, o objeto do ato do querer é um
comportamento escolhido
livremente. E será causa da bondade
da vontade na medida em que for
conforme com a ordem da razão (...).
Por conseguinte, não se pode tomar
como objeto de um determinado ato
moral, um processo ou um evento de
ordem física somente, que se valora
na medida em que origina um
determinado estado de coisas no
mundo externo» (ibidem). Não se
deve confundir o “objeto físico” com
o “objeto moral” da ação (uma
mesma ação física pode ser objeto de
atos morais diversos; p. ex. cortar
com um bisturi, pode ser uma
operação cirúrgica, ou pode ser um
homicídio).

[3] «A moralidade do ato humano
depende principalmente e
fundamentalmente do objeto



escolhido racionalmente pela
vontade deliberada» (João Paulo II,
Enc. Veritatis splendor, 78).

[4] Cfr. ibidem, 78 e 79.

[5] Ibidem, 80; cfr. Catecismo, 1756. O
Concilio Vaticano II assinala vários
exemplos: atentados à vida humana,
como «os homicídios de qualquer
gênero, os genocídios, o aborto, a
eutanásia e o mesmo suicídio
voluntário»; atentados à integridade
da pessoa humana, como «as
mutilações, as torturas corporais e
mentais, inclusive as tentativas de
coação psicológica»; ofensas à
dignidade humana como «as
condições infra-humanas de vida, os
encarceramentos arbitrários, as
deportações, a escravidão, a
prostituição, o tráfico de drogas e de
jovens; também as condições
ignominiosas de trabalho nas quais
os operários são tratados como
meros instrumentos de lucro, não



como pessoas livres e responsáveis».
«Todas estas coisas e outras
semelhantes são certamente
opróbrios que, ao corromper a
civilização humana, desonram mais
a quem os praticam que a quem
padecem a injustiça e são totalmente
contrários à honra devido ao
Criador» (Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 27).

Paulo VI, referindo-se às práticas
contraceptivas, ensinou que nunca é
lícito «fazer objeto de um ato positivo
da vontade o que é intrinsecamente
desordenado e por si mesmo indigno
da pessoa humana, ainda que com
isso se quisesse salvaguardar ou
promover o bem individual, familiar
ou social» (Paulo VI, Enc. Humanae
vitae, 25-07-1968, 14).

[6] Estas teorias não afirmam que «se
pode fazer um mau para obter um
bem», senão que não se pode dizer
que tenha comportamentos que são



sempre maus, porque depende em
cada caso da “proporção” entre bens
e males, ou das “consequências” (cfr.
João Paulo II, Enc. Veritatis splendor,
75).

Por exemplo, um proporcionalista
não sustentaria que “se pode fazer
uma fraude por um fim bom”, mas
que examinaria se o que se faz é ou
não é uma fraude (se o
“objetivamente escolhido” é uma
fraude ou não) tendo em conta todas
as circunstâncias, e a intenção.
Depois poderia dizer que não é uma
fraude algo que o seja na realidade, e
poderia justificar essa ação (ou
qualquer outra).

[7] O objeto moral refere-se ao que a
vontade quer com o ato concreto
(por exemplo: matar a uma pessoa,
dar uma esmola), enquanto a
intenção refere-se ao porque o quer
(por exemplo: para cobrar uma



herança, para ficar bem adiante de
outros ou para ajudar a um pobre).

[8] João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, 78.

[9] Por exemplo, um serviço que se
faz a alguém tem por fim ajudar ao
próximo, mas pode estar inspirado
ao mesmo tempo pelo amor de Deus
como fim último de todas nossas
ações, ou se pode fazer por interesse
próprio ou para satisfazer a vaidade
(cfr. Catecismo, 1752).

[10] «Sucede frequentemente que o
homem atua com boa intenção, mas
sem proveito espiritual porque lhe
falta a boa vontade. Por exemplo,
alguém rouba para ajudar aos
pobres: neste caso, conquanto a
intenção é boa, falta a retidão da
vontade porque as obras são más.
Em conclusão, a boa intenção não
autoriza a fazer nenhuma obra má.
“Alguns dizem: façamos o mau para
que venha o bem. Estes bens



merecem a própria condenação” (Rm
3, 8)» (Santo Tomás de Aquino, In duo
praecepta caritatis: Opuscula
theologica, II, n. 1168).

[11] Isto é, para que um ato livre se
ordene ao verdadeiro fim último, se
requer:

a) que seja, em si mesmo, ordenáveis
ao fim: é a bondade objetiva, ou pelo 
objeto, do ato moral

b) que seja ordenável ao fim nas 
circunstâncias de lugar, tempo, etc.,
em que se realiza.

c) que a vontade do sujeito
efetivamente o ordene ao verdadeiro
último fim: é a bondade subjetiva, ou
pela intenção.

[12] «Por exemplo, um acidente
provocado pela ignorância do código
de trânsito» (Catecismo, 1736). Ao
ignorar —entende-se que
voluntariamente, culpadamente—



normas elementares do código de
trânsito, se pode dizer que se querem
de modo indireto as consequências
dessa ignorância.

[13] Por exemplo, aquele que toma
uma pastilha para curar o catarro,
sabendo que lhe dará algo de sono, o
que quer diretamente é curar o
catarro, e indiretamente o sono.
Propriamente falando, os efeitos
indiretos de uma ação não se
“querem”, mas se toleram ou
permitem uma vez inevitavelmente
unidos ao que se precisa fazer.

[14] A culpa é, em consequência, a
responsabilidade que contraímos
ante Deus ao pecar, nos fazendo
merecedores de castigo.

[15] Cfr. Concilio de Trento: DS 1546.

[16] Quando o cristão age bem, «a
ação paternal de Deus é o primeiro,
uma vez que Ele impulsiona, e o livre
fazer do homem é o segundo uma



vez que este colabora, de sorte que os
méritos das obras boas devem
atribuir à graça de Deus em primeiro
lugar, e ao fiel cristão,
seguidamente» (ibidem).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-27-a-
moralidade-dos-atos-humanos/

(24/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-27-a-moralidade-dos-atos-humanos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-27-a-moralidade-dos-atos-humanos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-27-a-moralidade-dos-atos-humanos/

	27. A moralidade dos atos humanos

