opusdei.org

27. A moralidade dos
atos humanos

O agir é moralmente bom
quando as escolhas livres estdo
em conformidade com o
verdadeiro bem do homem.

27/01/2015

1. Moralidade dos atos humanos

«0s atos humanos, isto é, livremente
escolhidos apos um juizo de
consciéncia, sdo qualificaveis
moralmente: sdo bons ou

maus» (Catecismo, 1749). «O agir é
moralmente bom quando as escolhas



da liberdade estdo conformes com o
verdadeiro bem do homem e
expressam assim a ordenacao
voluntaria da pessoa para seu fim
ultimo, isto é, o proprio Deus»[1]. «<A
moralidade dos atos humanos
depende:

— do objeto escolhido;
— do fim que se busca ou a intencdao;
— das circunstancias da acao.

O objeto, a intencao e as
circunstancias sao as “fontes” ou
elementos constitutivos da
moralidade dos atos

humanos» (Catecismo, 1750).

2. O objeto moral

O objeto moral «€ o fim préximo de
uma escolha deliberada que
determina o ato de querer da pessoa
que atua»[2]. O valor moral dos atos
humanos (sejam bons ou maus)



depende antes de mais nada da
conformidade do objeto ou do ato
querido com o bem da pessoa,
segundo o julgamento da reta
razao[3]. Somente se o ato humano é
bom por seu objeto, é “ordenavel” ao
fim ultimo[4].

Ha atos que sdo intrinsecamente
maus porque sdo maus «sempre e
por si mesmos, isto é, por seu objeto,
independentemente das ulteriores
intencgdes de quem atua e das
circunstancias»[5].

O proporcionalismo e o
consequéncialismo sdo teorias
erroneas sobre a nocao e a formacao
do objeto moral de uma acao,
segundo as quais ha que o
determinar em base a “proporc¢ao”
entre os bens e males que se
perseguem, ou as “consequéncias”
que podem se derivar[6].

3. Aintencao



No agir humano «a finalidade é o
primeiro termo da intencgéo e
designa o objetivo buscado em uma
acdo. A intencdo é um movimento da
vontade em dire¢do ao objetivo; ela
diz respeito ao fim visado pela
acado» (Catecismo, 1752)[7]. Um ato
que, por seu objeto, é “ordenavel” a
Deus, «atinge seu perfeicdo ultima e
decisiva quando a vontade o ordena
efetivamente a Deus»[8]. A intencao
do sujeito que atua «é um elemento
essencial na qualificacdo moral da
acado» (Catecismo, 1752).

A intencdo «ndo se limita a direcado
de nossas a¢des singulares, mas pode
orientar para um mesmo objetivo
acOes multiplas; pode orientar toda
vida para o fim ultimo» (Catecismo,
1752)[9]. «Uma mesma a¢ao também
pode ser inspirada por varias
intencdes» (ibidem).

«Uma intencdo boa ndo torna bom
nem justo um comportamento



desordenado em si mesmo. O fim
ndo justifica os meios» (Catecismo,
1753)[10]. «Pelo contrario,
acrescentada uma intengdo ma
(como a vangloria) o ato em si bom
(como a esmola; cfr. Mt 6, 2-4) torna-
se mau» (Catecismo, 1753).

4. As circunstancias

As circunstancias «sdo os elementos
secundarios de um ato moral.
Contribuem para agravar ou a
diminuir a bondade ou maldade
moral dos atos humanos (por
exemplo, a quantidade de dinheiro
roubado). Podem também atenuar
ou aumentar a responsabilidade do
agente (como atuar por medo a
morte)» (Catecismo, 1754). As
circunstancias «ndo podem fazer boa
ou justa uma acdo ma em

si» (ibidem).

«0O ato moralmente bom supde a
bondade do objeto, da finalidade e



das circunstancias» (Catecismo, 1755)
[11].

5. As acdes indiretamente
voluntarias

«Uma acdo pode ser indiretamente
voluntaria quando resulta de uma
negligéncia quanto a alguma coisa
que deveriamos saber ou

fazer» (Catecismo, 1736)[12].

«Um efeito pode ser tolerado sem ser
querido pelo agente, por exemplo, o
esgotamento da mae a cabeceira de
seu filho doente. O efeito ruim néo é
imputavel se ndo foi querido nem
como fim nem como meio de acdo,
como poderia ser o caso de morte
sofrida por alguém quando tentava
socorrer uma pessoa em perigo. Para
que o efeito ruim seja imputavel, é
preciso que seja previsivel e que o
agente tenha a possibilidade de evita-
lo, como, por exemplo, no caso de um
homicidio cometido por motorista
embriagado» (Catecismo, 1737).



Também se diz que um efeito foi
realizado com “vontade indireta”
quando ndo se desejava nem como
fim nem como meio para outra coisa,
mas se sabe que acompanha de
modo necessario aquilo que se quer
realizar[13]. Isto tem importancia na
vida moral, porque ocorre as vezes
que ha acoes que tém dois efeitos,
um bom e outro mau, e pode ser
licito as realizar para obter o efeito
bom (querido diretamente), ainda
que ndo se possa evitar o mau (que,
por tanto, se quer sO indiretamente).
Trata-se as vezes de situagdes muito
delicadas, nas quais o mais prudente
€ pedir conselho a quem pode o dar.

Um ato é voluntario (e, por tanto,
imputavel) in causa quando néo se
escolhe por si mesmo, mas se segue
frequentemente (in multis) de uma
conduta diretamente querida. Por
exemplo, quem ndo guarda
convenientemente a vista ante
imagens obscenas é responsavel



(porque o quis in causa) da desordem
(ndo diretamente escolhida) de sua
imaginacdo; e quem luta por viver a
presenca de Deus quer in causa os
atos de amor que realiza sem,
aparentemente, lho propor.

6. A responsabilidade

«A liberdade torna o homem
responsavel por seus atos, na medida
em que forem

voluntarios» (Catecismo, 1734). O
exercicio da liberdade comporta
sempre uma responsabilidade ante
Deus: em todo ato livre de alguma
maneira aceitamos ou recusamos a
vontade de Deus. «O progresso na
virtude, o conhecimento do bem, e a
ascesis aumentam o dominio da
vontade sobre seus atos» (Catecismo,
1734).

«A imputabilidade e a
responsabilidade de uma acéo po-
dem ficar diminuidas ou suprimidas
pela ignorancia, inadverténcia,



violéncia, medo, habitos, afei¢des
imoderadas e outros fatores
psiquicos ou sociais» (Catecismo,
1735).

7. O mérito

«0 termo “meérito” designa em
general a retribuigdo devida por uma
comunidade ou uma sociedade a
acdo de um de seus membros,
sentida como boa ou ma, digna de
recompensa ou castigo. O mérito se
relaciona com a virtude da justiga,
em conformidade com o principio da
igualdade que a rege» (Catecismo,
2006)[14].

O homem ndo tem, por si mesmo,
mérito ante Deus, por suas boas
obras (cfr. Catecismo, 2007). No
entanto, «a adoc¢ao filial, tomando-
nos participantes, por graca, da
natureza divina, pode conferir-nos,
segundo a justica gratuita de Deus,
um verdadeiro mérito. Trata-se de
um direito por graca, o pleno direito



amor, que nos torna "co-herdeiros"
de Cristo e dignos de obter “a
heranca prometida da vida
eterna» (Catecismo, 2009)[15].

«0 mérito do homem diante de Deus
na vida cristda provem de que Deus
livremente determinou associar o
homem a obra de sua

graca» (Catecismo, 2008).[16]

Francisco Diaz

Bibliografia basica

Catecismo da Igreja Catdlica,
1749-1761.

Jodo Paulo II, Enc. Veritatis splendor,
6-8-1993, 71-83.

Leituras recomendadas



Sao Josemaria, Homilia O respeito
cristdo a pessoa e a sua liberdade, em
E Cristo que passa, 67-72.

[1] Jodo Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, 6-08-1993, 72. «A pergunta
inicial do didlogo do jovem com
Jesus: “Que tenho de fazer de bom
para conseguir a vida eterna?” (Mt
19,16) evidéncia imediatamente o
vinculo essencial entre o valor moral
de um ato e o fim ultimo do homem
(...). Aresposta de Jesus remetendo
aos Mandamentos manifesta também
que o caminho para o fim esta
marcado pelo respeito das leis
divinas, as quais tutelam o bem
humano. S6 o ato conforme ao bem
pode ser caminho que conduz a
vida» (ibidem).

[2] Jodo Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, 78. Cfr. Catecismo, 1751.



Para saber qual é o objeto moral de
um ato, «deve-se situar na
perspectiva da pessoa que atua. Com
efeito, o objeto do ato do querer é um
comportamento escolhido
livremente. E sera causa da bondade
da vontade na medida em que for
conforme com a ordem da razdo (...).
Por conseguinte, ndo se pode tomar
como objeto de um determinado ato
moral, um processo ou um evento de
ordem fisica somente, que se valora
na medida em que origina um
determinado estado de coisas no
mundo externo» (ibidem). Nao se
deve confundir o “objeto fisico” com
0 “objeto moral” da acdo (uma
mesma acao fisica pode ser objeto de
atos morais diversos; p. ex. cortar
com um bisturi, pode ser uma
operacao cirurgica, ou pode ser um
homicidio).

[3] «A moralidade do ato humano
depende principalmente e
fundamentalmente do objeto



escolhido racionalmente pela
vontade deliberada» (Jodo Paulo II,
Enc. Veritatis splendor, 78).

[4] Cfr. ibidem, 78 e 79.

[5] Ibidem, 80; cfr. Catecismo, 1756. O
Concilio Vaticano II assinala varios
exemplos: atentados a vida humana,
como «0s homicidios de qualquer
género, os genocidios, o aborto, a
eutanasia e o mesmo suicidio
voluntario»; atentados a integridade
da pessoa humana, como «as
mutilacdes, as torturas corporais e
mentais, inclusive as tentativas de
coacdo psicologica»; ofensas a
dignidade humana como «as
condicdes infra-humanas de vida, os
encarceramentos arbitrarios, as
deportacdes, a escraviddo, a
prostituicdo, o trafico de drogas e de
jovens; também as condigdes
ignominiosas de trabalho nas quais
0s operarios sdo tratados como
meros instrumentos de lucro, ndo



como pessoas livres e responsaveis».
«Todas estas coisas e outras
semelhantes sdo certamente
oprobrios que, ao corromper a
civilizagdo humana, desonram mais
a quem os praticam que a quem
padecem a injustica e sdo totalmente
contrarios a honra devido ao
Criador» (Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 27).

Paulo VI, referindo-se as praticas
contraceptivas, ensinou que nunca é
licito «fazer objeto de um ato positivo
da vontade o que € intrinsecamente
desordenado e por si mesmo indigno
da pessoa humana, ainda que com
isso se quisesse salvaguardar ou
promover o bem individual, familiar
ou social» (Paulo VI, Enc. Humanae
vitae, 25-07-1968, 14).

[6] Estas teorias ndo afirmam que «se
pode fazer um mau para obter um
bem», sendo que nao se pode dizer
que tenha comportamentos que sao



sempre maus, porque depende em
cada caso da “proporcdo” entre bens
e males, ou das “consequéncias” (cfr.
Jodo Paulo II, Enc. Veritatis splendor,
75).

Por exemplo, um proporcionalista
ndo sustentaria que “se pode fazer
uma fraude por um fim bom”, mas
que examinaria se o que se faz é ou
ndo é uma fraude (se o
“objetivamente escolhido” é uma
fraude ou ndo) tendo em conta todas
as circunstancias, e a intencao.
Depois poderia dizer que ndo é uma
fraude algo que o seja na realidade, e
poderia justificar essa agao (ou
qualquer outra).

[7] O objeto moral refere-se ao que a
vontade quer com o ato concreto
(por exemplo: matar a uma pessoa,
dar uma esmola), enquanto a
intencdo refere-se ao porque o quer
(por exemplo: para cobrar uma



heranca, para ficar bem adiante de
outros ou para ajudar a um pobre).

[8] Jodo Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, 78.

[9] Por exemplo, um servigo que se
faz a alguém tem por fim ajudar ao
proximo, mas pode estar inspirado
ao mesmo tempo pelo amor de Deus
como fim ultimo de todas nossas
acoes, ou se pode fazer por interesse
proprio ou para satisfazer a vaidade
(cfr. Catecismo, 1752).

[10] «Sucede frequentemente que o
homem atua com boa intencdo, mas
sem proveito espiritual porque lhe
falta a boa vontade. Por exemplo,
alguém rouba para ajudar aos
pobres: neste caso, conquanto a
intencdo é boa, falta a retiddo da
vontade porque as obras sdo mas.
Em conclusao, a boa intencdo nao
autoriza a fazer nenhuma obra ma.
“Alguns dizem: facamos o0 mau para
que venha o bem. Estes bens



merecem a propria condenac¢do” (Rm
3, 8)» (Santo Tomds de Aquino, In duo
praecepta caritatis: Opuscula
theologica, 11, n. 1168).

[11] Isto é, para que um ato livre se
ordene ao verdadeiro fim ultimo, se
requer:

a) que seja, em si mesmo, ordenaveis
ao fim: é a bondade objetiva, ou pelo
objeto, do ato moral

b) que seja ordenavel ao fim nas
circunstancias de lugar, tempo, etc.,
em que se realiza.

) que a vontade do sujeito
efetivamente o ordene ao verdadeiro
ultimo fim: é a bondade subjetiva, ou
pela intencdo.

[12] «Por exemplo, um acidente
provocado pela ignorancia do codigo
de transito» (Catecismo, 1736). Ao
ignorar —entende-se que
voluntariamente, culpadamente—



normas elementares do codigo de
transito, se pode dizer que se querem
de modo indireto as consequéncias
dessa ignorancia.

[13] Por exemplo, aquele que toma
uma pastilha para curar o catarro,
sabendo que lhe dara algo de sono, o
que quer diretamente € curar o
catarro, e indiretamente o sono.
Propriamente falando, os efeitos
indiretos de uma acdo nao se
“querem”, mas se toleram ou
permitem uma vez inevitavelmente
unidos ao que se precisa fazer.

[14] A culpa é, em consequéncia, a
responsabilidade que contraimos
ante Deus ao pecar, nos fazendo
merecedores de castigo.

[15] Cfr. Concilio de Trento: DS 1546.

[16] Quando o cristdo age bem, «a
acdo paternal de Deus € o primeiro,
uma vez que Ele impulsiona, e o livre
fazer do homem é o segundo uma



vez que este colabora, de sorte que os
meéritos das obras boas devem
atribuir a graca de Deus em primeiro
lugar, e ao fiel cristdo,
seguidamente» (ibidem).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/tema-27-a-
moralidade-dos-atos-humanos/
(24/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-27-a-moralidade-dos-atos-humanos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-27-a-moralidade-dos-atos-humanos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-27-a-moralidade-dos-atos-humanos/

	27. A moralidade dos atos humanos

