
opusdei.org

Tema 27. A ação do
Espirito Santo: a
graça, as virtudes
teologais e os
mandamentos

A vida cristã é a vida do homem
como filho de Deus em Cristo
por meio do Espirito Santo. A
ação do Espirito Santo na alma
do cristão, além de dar a graça
santificante e as virtudes
teologais, comunica inspirações
e graças atuais, e tem uma
manifestação especifica no que
a Igreja chama de dons do
Espirito Santo. O decálogo
contém um conjunto de deveres



graves, mas é também e
principalmente uma instrução,
um ensinamento sobre o modo
de viver.

01/10/2022

A missão do Espírito Santo e sua ação
na Igreja foram apresentadas
anteriormente. Agora, consideramos
a ação do Espírito Santo na vida
cristã e na trajetória do cristão rumo
à santidade.

A graça santificante

Pode-se dizer que a vida cristã é a
vida do homem como filho de Deus
em Cristo por meio do Espirito Santo.
Com o Batismo, o homem é libertado
do pecado e recebe uma autêntica
participação da natureza da vida
divina[1]. O que quer dizer participar
da natureza divina? Podemos



entender, sempre dentro dos limites
do nosso conhecimento atual,
considerando que o Pai comunica
inteiramente a sua natureza ao Filho
e ao Espírito Santo, mas não pode
criar outros deuses nem outras
pessoas com as quais comunicar
inteiramente a sua própria natureza.
Mas, por outro lado, pode e quis criar
outras pessoas para comunicar
“parcialmente”, em “parte”, a
natureza divina, a sua bondade e a
sua felicidade; por isso se fala de
“participação”. Essa participação é a
graça santificante, que torna o
homem filho de Deus.

A santidade cristã, portanto, está
fundamentada na doação de Deus
Trino ao homem. O homem fica
incluído pela graça na dinâmica
íntima da vida divina, na qual cada
Pessoa divina possui a mesma
natureza, mas de um modo diferente,
uma diferença que torna as Pessoas
divinas distintas umas das outras.



Por isso, a relação do cristão com
cada uma das Pessoas divinas é
diferente: o Pai nos adota como
filhos, por isso o Filho é o modelo
com o qual nos identificamos e a
nossa “porta” de entrada na
Trindade. O Espírito Santo, vínculo
de amor entre o Pai e o Filho, é “a luz
e a força” que nos impulsiona à
identificação com Cristo, para viver
com Ele para a glória do Pai
cumprindo em tudo sua vontade[2].

A graça santificante é, portanto,
muito mais do que uma ajuda de
Deus para fazer coisas boas. É um
novo princípio vital, uma elevação
da nossa natureza, quase como uma
segunda natureza, princípio radical
de um novo tipo de vida: a vida dos
filhos de Deus em Cristo por meio do
Espirito Santo. Há outro tipo de
graça, chamada graça atual, que sim
é uma ajuda divina específica para
realizar uma determinada ação boa.



As virtudes teologais

Como a natureza humana tem
faculdades que nos permitem viver
como homens, que são a inteligência,
a vontade, os sentidos internos e
externos e os apetites sensíveis, a
vida divina possível pela graça
santificante requer algumas
faculdades ou, mais propriamente, a
elevação das nossas faculdades para
que possam ser princípios dos atos
próprios da vida divina da qual
participamos. A elevação das
faculdades humanas se realiza
mediante hábitos infundidos com a
graça santificante, que são as três
virtudes teologais: a fé, a esperança e
a caridade.

O Compendio do Catecismo da Igreja
Católica diz que as virtudes teologais
são “as que têm como origem, motivo
e objeto imediato o próprio Deus.
Infundidas no homem com a graça
santificante, elas nos tornam capazes



de viver em relação com a Trindade
e fundamentam e animam o agir
moral do cristão, vivificando as
virtudes humanas. São o penhor da
presença e da ação do Espírito Santo
nas faculdades do ser humano”[3].

Esta breve descrição contém os
elementos fundamentais. São
virtudes dadas por Deus, junto com a
graça santificante; têm por objeto o
próprio Deus, permitindo-nos
conhecê-lo como Deus Uno e Trino,
deseja-lo e amá-lo; e informam as
virtudes éticas humanas, fazendo
com que elas possam regular o uso
dos bens humanos de modo
adequado à vida e à condição de
filhos de Deus, e não só ao bem
puramente humano.

A virtude da fé

“A fé é a virtude teologal pela qual
nós cremos em Deus e em tudo o que
ele nos revelou e que a Igreja nos
propõe crer, porque Deus é a própria



Verdade. Com a fé o homem se
abandona livremente em Deus Por
isso, o fiel procura conhecer e fazer a
vontade de Deus, porque "a fé age
pelo amor" (Gal 5,6)”[4].

A fé é o conhecimento que guia toda
a vida dos filhos de Deus. Ou seja,
sem ela não é possível viver como
filhos de Deus, assim como, por
exemplo, não se poderia viver a vida
humana sem conhecimento
intelectual. A fé consiste em uma
firme adesão (que é possível pela
graça) a todas as verdades que Deus
nos revelou, a tudo que Deus nos
disse sobre si mesmo e sobre o seu
desígnio salvador para os homens e
para o mundo, não porque essas
verdades sejam evidentes ou
plenamente compreensíveis, mas
porque foram reveladas por Deus,
Sabedoria suprema e suma Verdade.
Pela fé participamos do
conhecimento que Deus tem de Si e
do mundo, e esse conhecimento



participado é a regra suprema da
vida cristã.

Mas a fé não é só um conjunto de
conhecimentos considerados
verdadeiros. Como o que se crê é que
Deus é criador e nosso salvador, a fé
pressupõe uma abertura plena da
alma à ação salvadora de Deus em
Cristo, um ato de confiança e de
entrega à ação de Deus em nós. Como
a fé é a aceitação da salvação que
Deus opera em nós, São Paulo ensina
que somos justificados pela fé, ou
seja, que não há outra salvação além
da que Deus nos dá em Cristo e, que
depois do pecado original, não há
outro modo de ser justos diante de
Deus além de abrir-nos à ação com a
qual Deus nos torna justos por meio
de Cristo. Nenhum homem pode
justificar a si mesmo. Por isso a
Igreja ensina que “a fé é o princípio
da salvação humana, o fundamento e
a raiz de toda justificação, sem a qual
é impossível agradar a Deus e chegar



à comunhão dos seus filhos; é dito
que somos justificados
gratuitamente, porque nada do que
precede a justificação, seja a fé ou as
obras, merece a graça da justificação,
"pois, se é por graça, não é pelas
obras; de outro modo (como diz o
mesmo Apóstolo), a graça não é
graça"”[5].

A graça e a fé não são produzidas por
nossas boas obras, mas uma vez que
se recebeu a graça e a fé, para se
salvar é necessário viver como filho
de Deus e evitar as obras
incompatíveis com a vida da graça.

Quem não aceita a revelação de Deus
consciente e deliberadamente comete
o pecado de infidelidade. O cristão
que abandona a fé peca por
apostasia, e o que muda ou deforma
as verdades reveladas comete o
pecado da heresia.

A virtude da esperança



“A esperança é a virtude teologal pela
qual nós desejamos e esperamos de
Deus a vida eterna como nossa
felicidade, repondo nossa confiança
nas promessas de Cristo e apoiando-
nos o auxílio da graça do Espírito
Santo para merecê-la e perseverar
até o fim da vida terrena”[6].

A virtude da esperança transforma e
eleva nossos desejos mais profundos,
fazendo com que a bem-aventurança
prometida por Deus seja o objeto
último de nossos desejos, o Bem
Supremo desejado por si mesmo e
pelo qual se deseja todo o resto. A
esperança nos permite dar a todos os
bens e atividades humanas o seu
verdadeiro valor, que é o que eles
têm para alcançar a bem-
aventurança.

Só se pode obter a bem-aventurança
pela graça e ajuda de Deus, portanto
a virtude da esperança inclui a
confiança de que Deus sempre nos



dará a ajuda necessária para nos
salvar, perdoando os nossos pecados
quando pedirmos perdão, dando-nos
fortaleza para superar as provas e
perigos, e acompanhando-nos
sempre com a sua onipotência
misericordiosa.

O desespero é o pecado que comete
quem desanima ao ver os seus
pecados ou diante das dificuldades
da vida, desconfiando da bondade e
misericórdia de Deus e do seu poder
salvador, como se tudo dependesse
de nossas forças humanas. Por outro
lado, peca por presunção quem
pensa que bastam suas forças e seus
méritos humanos para se salvar, ou
quem pensa que sua salvação está
assegurada por sua raça, ou pelo fato
de ser católico ou de ser batizado, ou
por outras razões, e por isso
negligencia os meios de salvação
estabelecidos por Deus e oferecidos
pela Igreja.



A virtude da caridade

“A caridade é a virtude teologal pela
qual nós amamos a Deus acima de
tudo e o nosso próximo como nós
mesmos por amor de Deus. Jesus faz
dela o mandamento novo, a
plenitude da Lei. Ela é "o vínculo
perfeito" (Cl 3,14) e o fundamento
das outras virtudes, que anima,
inspira e ordena: sem ela "não sou
nada" e "nada lucro" (1 Cor 13,1-3)”[7].

A caridade consiste, antes de mais
nada, em amar a Deus, como Sumo
Bem, sobre todas as coisas. É um
amor de amizade, que nos une a Ele.
Por ser um amor de amizade,
envolve certa reciprocidade:
amamos a Deus e nos sabemos
amados por Ele, ou então o amamos
como resposta ao amor com que Ele
nos ama. Chama-se o Espirito Santo
de Caridade Incriada, a caridade
criada (a nossa) é o principal efeito
da sua ação em nossa alma. De



alguma forma, por meio da virtude
da caridade, amamos a Deus com um
amor divino, com o amor que o
Espirito Santo põe em nossa alma. A
caridade nos impulsiona a conhecer
a Deus, a viver para cumprir a sua
vontade com plena disponibilidade,
como Cristo fez[8], a amar o próximo
por amor a Deus, ou seja, a amar os
outros como Deus os ama, e a tratar
as coisas de acordo com o valor que
elas têm segundo o desígnio de Deus.

Além disso, a caridade é forma,
motor e raiz de todas as virtudes
morais, porque se referem a Deus
como Bem Supremo, constitui a sua
motivação última (é por amor a Deus
que se pratica a justiça, a
generosidade, a castidade, etc.) e faz
com que a prática das virtudes
morais nos una a Deus. Por isso
Santo Agostinho diz que de alguma
maneira as virtudes morais cristãs
são como formas do amor a Deus[9].



A caridade é a essência da santidade
cristã, o vínculo da perfeição, e
determina o grau de santidade de
cada um: tanta é a santidade quanta
é a caridade.

Todo pecado grave implica a perda
da caridade, da união de amizade
com Deus. São pecados específicos
contra a caridade para com Deus: o
ódio a Deus e a tibieza; contra a
caridade para consigo mesmo: a
negligência da própria vida
espiritual, expor-se a perigos graves
para a alma ou para o corpo, o
suicídio e o egoísmo (como amor
desordenado a si mesmo); contra a
caridade para com os outros: o ódio e
a discórdia, o escândalo, negar a
ajuda espiritual ou material que seja
possível dar ao próximo e a
cooperação voluntária com os
pecados do próximo.

Os dons do Espírito Santo



A ação do Espirito Santo na alma do
cristão, além de dar a graça
santificante e as virtudes teologais,
comunica inspirações e graças atuais,
e tem uma manifestação especifica
no que a Igreja chama de dons do
Espírito Santo, que são “disposições
permanentes que tornam o homem
dócil para seguir os impulsos do
Espírito Santo”[10]. A Igreja ensina
que esses dons são sete: “sabedoria,
inteligência, conselho, fortaleza,
ciência, piedade e temor de Deus. Em
plenitude, pertencem a Cristo, Filho
de Davi. Completam e levam ã
perfeição as virtudes daqueles que os
recebem. Tornam os fiéis dóceis para
obedecer prontamente às inspirações
divinas”[11], embora não se pretenda
classificar ou reduzir a esses sete
dons a amplíssima e multiforme ação
do Espírito Santo nas almas. A Igreja
fala também dos frutos que produz a
ação do Espírito Santo nas almas: “os
frutos do Espírito são perfeições que
o Espírito Santo forma em nós, como



primícias da glória eterna. A tradição
da Igreja enumera doze: "caridade,
alegria, paz, paciência,
longanimidade, bondade,
benignidade, mansidão, fidelidade,
modéstia, continência, castidade" (Gl
5, 22-23)”[12].

Os mandamentos da lei de Deus

O Senhor disse: “Se me amardes,
guardareis os meus
mandamentos”[13]. O jovem rico
perguntou: quais mandamentos? “E
Jesus disse: não matarás, não
cometerás adultério, não furtarás,
não dirás falso testemunho; Honra
teu pai e tua mãe, e amarás o teu
próximo como a ti mesmo”[14]. O
Senhor se refere ao Decálogo, às dez
Palavras do Antigo Testamento[15],
que contêm um resumo dos
principais elementos da lei moral
natural. O próprio Senhor atribui a
estas dez Palavras uma origem
divina, distinguindo-as dos preceitos



meramente humanos[16], e a Igreja
segue a ordem destes dez
mandamentos para expor na
catequese a moral cristã,
acrescentando naturalmente alguns
ensinamentos específicos do Novo
Testamento.

O Decálogo contém um conjunto de
deveres graves[17], mas é também e,
sobretudo, uma instrução, um
ensinamento sobre o modo de viver
que é coerente com a Aliança de
Deus e o povo eleito. A exposição do
Decálogo que a Igreja faz é um
ensinamento sobre o estilo de vida
que é congruente com a caridade,
com a amizade entre Deus e o
homem. Este ensinamento constitui
um instrumento válido para a
formação moral dos mais jovens ou
dos menos instruídos, e é para todos
uma indicação externa necessária
para superar os momentos de
escuridão interior que todos
podemos atravessar alguma vez na



vida, porque geralmente a luz
interior da graça já permite
distinguir o que é bom do que é mau.
O Decálogo, visto à luz do Novo
Testamento e em sua conexão com a
caridade, é como um conjunto de
sinais que nos indicam o caminho
que leva à salvação.

Ángel Rodríguez Luño

Bibliografia

—Catecismo da Igreja Católica, nn.
1996-2005, 1810-1832, 2052-2074.

—Compendio do Catecismo da Igreja
Católica, nn. 422-425, 384-390,
434-441.

—Francisco, Catequese sobre os dez
Mandamentos.



[1] Cf. 2 Pe 1,4.

[2] Jo 6,38: “Porque eu desci do céu,
não para fazer a minha vontade, mas
a vontade daquele que me enviou”. 
Cf. também Jo, 4,34; 5,30

[3] Compendio, n. 384.

[4] Compendio, n. 386.

[5] Concilio de Trento, Decreto sobre a
justificação, cap. 8: Dz-Hü 1532.

[6] Compendio, n. 387.

[7] Compendio, n. 388.

[8] “Jesus disse-lhes: O meu alimento é
fazer a vontade daquele que me
enviou, e realizar a sua obra” (Jo 4,
34).

[9] “Quanto à virtude que nos conduz
a uma vida feliz, considero a virtude
nada mais que o perfeito amor a
Deus. Para a divisão quádrupla da
virtude eu considero como derivado



de quatro formas de amor. Por essas
quatro virtudes (se todos sentissem
sua influência em suas mentes ao
terem seus nomes em suas bocas!),
Eu não hesitaria em defini-las: que
temperança é amor doar-se
inteiramente àquilo que é amado;
fortaleza é o amor que suporta
prontamente todas as coisas por
causa do objeto amado; justiça é
amor servindo apenas ao objeto
amado e, portanto, governando
corretamente; prudência é amor
distinguir com sagacidade entre o
que o impede e o que o ajuda. O
objeto desse amor não é nada, mas
apenas Deus, o bem principal, a
sabedoria suprema, a harmonia
perfeita. Assim, podemos expressar a
definição assim: que temperança é
amor mantendo-se íntegro e
incorrupto para Deus; fortaleza é o
amor que suporta tudo prontamente
por amor a Deus; justiça é amor
servindo apenas a Deus e, portanto,
governando bem tudo o mais, como



sujeito ao homem; a prudência é o
amor que distingue corretamente
entre o que o ajuda a Deus e o que o
pode impedir” (Santo Agostinho, De
moribus ecclesiae, I, 15, 25: NBA 13/1,
53).

[10] Catecismo da Igreja Católica, n.
1830.

[11] Ibíd., n. 1831.

[12] Ibíd., n. 1832.

[13] Jo 14,15.

[14] Mt 19,18-19.

[15] Cf. Ex 20,2-17 e Dt 5,6-21.

[16] “Hipócritas! O profeta Isaías
profetizou bem a vosso respeito:
‘Este povo me honra com os lábios,
mas o seu coração está longe de mim.
É inútil o culto que me prestam: as
doutrinas que ensinam não passam
de preceitos humanos’” (Mt 15,7-9).



[17] “Visto que exprimem os deveres
fundamentais do homem para com
Deus e para com o próximo, os dez
mandamentos revelam, em seu
conteúdo primordial, obrigações
graves. São essencialmente
imutáveis, e sua obrigação vale
sempre e em toda parte. Ninguém
pode dispensar-se deles. Os dez
mandamentos estão gravados por
Deus no coração do ser
humano” (Catecismo, n. 2072).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-27-a-
acao-do-espirito-santo-a-graca-as-

virtudes-teologais-e-os-mandamentos/
(11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-27-a-acao-do-espirito-santo-a-graca-as-virtudes-teologais-e-os-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-27-a-acao-do-espirito-santo-a-graca-as-virtudes-teologais-e-os-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-27-a-acao-do-espirito-santo-a-graca-as-virtudes-teologais-e-os-mandamentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-27-a-acao-do-espirito-santo-a-graca-as-virtudes-teologais-e-os-mandamentos/

	Tema 27. A ação do Espirito Santo: a graça, as virtudes teologais e os mandamentos

