opusdei.org

Tema 26. O sujeito
moral. A moralidade
dos atos humanos

Apenas acdes voluntarias estdo
sujeitas a uma avaliacdo moral
propriamente dita. Uma parte
fundamental da formacdo e da
vida crista é a educacdo do
complexo mundo dos
sentimentos. O meio de ordenar
as paixoes € a aquisicao de
habitos morais chamados
virtudes. O objeto, a intencéo e
as circunstancias sao as
“fontes' ou elementos
constituintes da moralidade dos
atos humanos”. O ato
moralmente bom pressup6e ao



mesmo tempo a bondade do
objeto, o fim e as
circunstancias.

01/10/2022

Paixoes e acoes

E preciso esclarecer inicialmente a
distincdo entre paixdes (também
chamadas de sentimentos) e acoes
voluntarias. As vezes, alguém se
surpreende com uma reagao
imprevista diante de pessoas,
eventos ou coisas: um movimento de
raiva que surge inesperadamente
diante de uma palavra que se
considera ofensiva; um sentimento
espontaneo de tristeza e
perplexidade pela morte inesperada
de um amigo; um movimento de
inveja diante de um objeto valioso.
Esses fendmenos emocionais que
ocorrem sem a nossa decisdo, diante



dos quais somos, por assim dizer,
sujeitos passivos, sdo comumente
chamados de sentimentos ou
paixdes. Outras vezes, porém, vemos
que somos sujeitos ativos das nossas
acoes, pois as projetamos e as
executamos por nossa propria
iniciativa: decidimos estudar ou ir a
casa de um amigo doente para passar
um tempo com ele. Também sdo
acdes 0s atos com 0s quais
bloqueamos ou damos rédea livre as
paixodes: diante de uma palavra
ofensiva que nos desperta um
movimento de raiva podemos decidir
ndo responder, mas permanecer em
siléncio com um sorriso, ou
responder a alguém que nos trata
mal com outra palavra igualmente
ofensiva.

Somente as acdes voluntarias sao
objeto de uma avaliacdo moral
propriamente dita, ou seja, so elas
podem ser uma culpa moral ou uma
acdo louvavel. Isso néo significa, no



entanto, que os sentimentos sejam
fendmenos neutros, nem que ndo
tenham importancia para a vida
crista. As paixdes pressupdem um
julgamento sobre a pessoa ou coisa
ante da qual surgem, e sugerem uma
posicdo e uma linha de conduta.
Diante de uma pessoa ou coisa
considerada boa, surge uma paixao
de sinal positivo (alegria,
entusiasmo), que sugere uma posicao
e uma linha de acdo positiva
(aprovar, elogiar, aproximar-se dessa
pessoa). Diante de uma pessoa ou
evento considerado ruim, surge uma
paixdo negativa (raiva, tristeza) que
sugere uma posicdo e uma linha de
acdo negativa (desaprovacao,
agressdo). Em termos gerais, pode-se
dizer que as paixdes que surgem de
um juizo verdadeiro e sugerem uma
tomada de posi¢do e uma linha de
acdo boa, sdo uma ajuda para a vida
cristd, pois nos permitem entender
rapidamente o que é bom e realizar
de forma facil e agradavel as acoes



que sdo apropriadas para um bom
filho de Deus. Paixdes que
pressupdem um juizo falso (por
exemplo, porque veem uma ofensa
onde ndo hd nenhuma) e sugerem
uma tomada de decisdo e uma linha
de acdo moralmente negativa (por
exemplo, falta de caridade ou
comportamento violento) constituem
um obstaculo notavel para a vida
crista.

Uma pessoa que experimenta
paixdes negativas poderia se
comportar bem, resistindo a paixdo e
fazendo com muito esfor¢co uma obra
boa. Mas é facil entender que nédo
podemos passar a vida toda nadando
contra a correnteza, resistindo
continuamente ao impacto de
paixoes ruins, fazendo o que ndo
temos vontade e rejeitando sempre o
que os sentimentos (afetividade) nos
inclinam a fazer. Se o mundo interior
dos sentimentos nao for ser corrigido
e educado, sera dificil discernir o que



€ bom, porque as paixdes negativas
escurecem a mente, muitas vezes a
pessoa cedera e fara o mal, e além
disso é possivel que a luta continua a
leve ao desanimo ou a exaustao.

Por essas razdes, a educacdo no
complexo mundo dos sentimentos é
uma parte fundamental da formacao
e da vida cristd. Educar significa
conformar, dar uma forma boa e
cristd ao mundo dos sentimentos,
para que os movimentos que surgem
espontaneamente em nos ajudem a
discernir e a realizar o bem de forma
rapida, precisa e agradavel. O modo
de ordenar as paixoes é a aquisicdo
de habitos morais chamados virtudes
(prudéncia, justica, temperanca, etc.),
que modificam as tendéncias que
estdo na raiz das paixoes. A
afetividade ordenada pela virtude
nos faz gostar de fazer o que é bom.
Desta forma, “fazer o que queremos”
e “fazer o que Deus espera de nos”
quase sempre sera a mesma coisa.



Dizemos “quase sempre” porque a
desordem resultante do pecado
original ndo costuma permitir uma
ordem sempre perfeita. Até as
pessoas mais santas ficam em algum
momento com mais raiva do que
deveriam.

Para o estudo da moralidade dos atos
humanos é importante levar em
conta o que acaba de ser dito sobre
paixdes e sentimentos, pois muitas
de nossas a¢0es voluntarias sdo
motivadas por paixdes e sentimentos;
sdo como a nossa maneira de reagir
ou governar as paixoes que
experimentamos. Por exemplo, ndo
se poderia avaliar adequadamente
palavras ndo caridosas de uma
pessoa para outra se ndo se sabe que
0 primeiro foi seriamente ofendido
pelo segundo, e que ele teve que
lutar muito para ndo entrar em
agressdo fisica, e as palavras ndo
caridosas que ele proferiu, no fundo,
expressam um autocontrole muito



bom, embora ainda néo seja perfeito.
O pouco empenho no estudo de uma
pessoa dominada por um sentimento
vital de apatia € menos ruim do que
seria se a negligéncia fosse resultado
de desinteresse voluntario. Com as
acoes voluntdrias, que estudaremos
adiante, muitas vezes estamos
governando a passagem para o
ambito da liberdade de instancias,
movimentos e solicitacdes que
procedem do mundo do sentimento,
involuntario em si.

Moralidade dos atos humanos

Como dito antes, apenas acoes
voluntarias (também chamadas de
atos humanos) sdo propriamente
acOes morais, boas ou mas. A
doutrina moral catdlica ensina que
“a moralidade dos atos humanos
depende:

— do objeto escolhido;

— do fim visado ou da intencdo;



— das circunstancias da acgao.

O objeto, a intencdo e as
circunstancias constituem as "fontes"
ou elementos constitutivos da
moralidade dos atos

humanos” (Catecismo, n. 1750).

Vamos ver o que sdo esses trés
elementos da acéao.

O objeto moral

O objeto moral “é o fim proximo de
uma escolha deliberada que
determina o ato de querer da pessoa
que age”™. Vamos ver primeiro o que
€ 0 objeto de uma acdo, e entdo o que
€ 0 objeto moral.

As acOes sdo definidas e
diferenciadas umas das outras pelo
seu objeto. Mas aqui “objeto” refere-
se ao conteudo imediato de uma acao
voluntaria, ou seja, ao que se propoe
imediatamente o ato de vontade e
ndo a coisa externa a que se refere.



Por exemplo: se Jodo compra um
livro, o objeto da vontade de Jodo (o
que ele quer fazer) é “comprar um
livro”, e ndo o livro; se Pedro rouba
um livro, o objeto da vontade de
Pedro é “roubar um livro”, ndo o
livro. Se o livro fosse objeto de
ambas as acoes, teriamos que aceitar
a tese falsa de que “comprar um
livro” e “roubar um livro” sdo acoes
idénticas, ja que ambas teriam o
mesmo objeto: o livro.

Para destacar a necessidade prestar
atencdo ao que o sujeito pretende
fazer, Sdo Jodo Paulo II escreveu que,
para saber qual é o objeto moral de
um ato, “é preciso se colocar na
perspectiva da pessoa que age. [...].
Assim, ndo se pode considerar como
objeto de um determinado ato moral,
um processo ou um acontecimento
de ordem meramente fisica, que é
avaliado na medida em que provoca
um determinado estado de coisas no
mundo exterior”®,



A expressdo “objeto moral” significa
que o objeto da vontade esta
relacionado com virtudes e vicios.
“Comprar um livro” ¢ um bom
objeto, enquanto “roubar um livro” é
um objeto mau, porque o primeiro
esta em conformidade com a virtude
da justica, enquanto o segundo se
opOe a essa virtude.

A doutrina catdlica sustenta que o
valor moral dos atos humanos (sejam
bons ou maus) depende, antes de
qualquer coisa, do valor positivo ou
negativo do objeto moral®, ou seja,
da conformidade do objeto ou agir
com a reta razdo, cujos principios
fundamentais sdo as virtudes. Os
atos que, por seu objeto, se opdem
aos requisitos essenciais das virtudes
(justica, temperanca, etc.) sdo
intrinsecamente maus, ou seja, sao
maus “sempre e por si mesmos, ou
seja, pelo préprio objeto,
independentemente das posteriores
intencgoes de quem age e das



circunstancias”™. Sao
intrinsecamente maus, por exemplo,
adultério, aborto e roubo.

O proporcionalismo e o
consequencialismo sdo teorias
erroneas sobre a nocdo e formacao
do objeto moral de uma acao,
segundo as quais deve ser
determinado com base na
“proporcdo” entre os bens e os males
que sdo perseguidos, ou das
“consequéncias” que podem vir

depois®.

A intencao

Enquanto o objeto moral se refere ao
que a vontade quer com o ato
concreto (por exemplo: comprar um
livro), a intencdo se refere ao porqué
quer (por exemplo: preparar-se para
um exame, para dar de presente). A
intencdo implica que o que é
desejado ndo pode ser obtido
imediatamente, mas atraves de
outras acoes. Querer dar um livro é



um objeto de intencdo se para dar o
livro vocé tem que escolher outras
acoes antes: compra-lo, ir a casa da
pessoa a quem vocé quer dar, etc.

A intencdo “ndo se limita a direcéo
de nossas a¢des singulares, mas pode
orientar para um mesmo objetivo
acoes multiplas; pode orientar toda
vida para o fim dltimo”®. No
comportamento humano geralmente
ha uma série de fins subordinados
uns aos outros: vocé quer um livro
para se preparar para uma prova,
vocé faz a prova para obter um
diploma profissional, vocé quer ter
esse titulo para ter um bom salario e
fazer um trabalho util para a
sociedade, e assim por diante. No
final, em cada comportamento, ha
um fim ultimo querido por si mesmo
e ndo por qualquer outra coisa, que
deveria ser Deus, mas que também
pode ser vangloria, o desejo de poder
ou enriquecer, etc. Diz-se, portanto,
que um ato que, por seu objeto, é



“ordenavel” a Deus, “atinge sua
perfeicdo ultima e decisiva quando a
vontade o ordena efetivamente a
Deus”[7]

A intencgdo, como qualquer outro ato
de vontade, pode ser moralmente
boa ou ma. Se for boa, pode
confirmar ou até mesmo aumentar a
bondade que a acdo tem para seu
objeto, mas, por outro lado, ndo pode
fazer “ndo torna bom nem justo um
comportamento desordenado em si
mesmo. O fim ndo justifica os
meios”™. Se a intencdo é m4, pode
confirmar ou aumentar a malicia
que o ato tem em virtude do seu
objeto moral, e também pode tornar
mau um ato que pelo seu objeto é
bom, como aconteceria quando
alguém comeca a tratar outra pessoa
com benevoléncia com o unico
propdasito de corrompé-lo mais

tarde™.

As circunstancias



As circunstancias “sao os elementos
secundarios de um ato moral.
Contribuem para agravar ou
diminuir a bondade ou maldade
moral dos atos humanos (por
exemplo, o montante de um furto).
Podem também atenuar ou
aumentar a responsabilidade do
agente (agir, por exemplo, por temor
da morte)”™. As circunstancias “ndo
podem tomar boa ou justa uma acao
maé em si”"". Ha circunstancias que
podem adicionar uma nova razao de
maldade para um ato, como é o caso
de um ato impuro cometido por uma
pessoa que tem um voto de
castidade. Tais circunstancias devem
ser declaradas em confissdo
sacramental.

Pode-se dizer, em suma, que “o ato
moralmente bom supde tempo a
bondade do objeto, da finalidade e
das circunstancias”™?.

O objeto indireto da vontade



O objeto indireto da vontade é uma
consequéncia da acao (efeito
colateral) no qual a pessoa ndo tem
interesse nem deseja, nem como fim
nem como meio, mas € prevista e
permitida na medida em que esta
inevitavelmente ligada ao que é
desejado. Assim, por exemplo, uma
pessoa se submente a um tratamento
contra a leucemia que causa, como
efeito colateral, calvicie; uma mulher
que gostaria de formar uma familia
permite a remocado do seu utero
porque se desenvolveu ali um tumor
maligno grave e ndo é tratavel de
outra forma e, como consequéncia,
ela se torna estéril. Calvicie e
esterilidade sdo objetos indiretos da
vontade, nao desejados, mas efeitos
colaterais conhecidos e previstos que
a necessidade obriga a tolerar.
Quando uma ac¢ado tem um efeito
indireto negativo para si ou para o0s
outros, surge o problema de sua
legalidade moral. Assim, Sdo Paulo
ensina que devem ser evitadas certas



acoes que, ainda sendo licitas em si,
tenham como efeito colateral ou

indireto o escandalo dos fracos na
fé[13]

Isso é importante na vida moral, pois
as vezes ha acdes que tém dois
efeitos (acOes de duplo efeito), um
bom e outro ruim, e pode ser licito
realiza-las para obter o efeito bom
(desejado diretamente), embora o
efeito ruim ndo possa ser evitado (o
que, portanto, é querido apenas
indiretamente). Sdo situagdes muito
delicadas, e é prudente pedir
conselho para quem pode dar.

Existem algumas condicdes que
devem ser observadas — todas juntas
—para que seja licito realizar (ou
omitir) uma acdo quando também
causa um efeito negativo. Estas
condigoes sdo:

1) O ato realizado deve ser bom em si
mesmo, ou pelo menos indiferente.



2) O efeito bom ndo deve ser
alcancado através do efeito ruim:
ndo se pode fazer o mal para que
venha o bem. Se o bem desejado
procedesse do mal, ja ndo € mais
“indiretamente voluntario”, mas
querido diretamente como meio.

3) A pessoa deve buscar diretamente
o efeito bom (ou seja, ter uma
intencdo reta), e tolerar o efeito
maligno por necessidade. Nesse
sentido, fara todos os esforcos para
evitar, ou pelo menos limitar, o
ultimo.

4) Deve haver proporcionalidade
entre o bem que se pretende e 0 mal
que é tolerado: ndo se justifica
moralmente arriscar a vida para
ganhar alguns ddlares, ou colocar em
risco a gravidez tomando um
medicamento para evitar algum
pequeno desconforto. Essa
proporcionalidade exige que o bom
efeito seja ainda mais importante



quanto: a) mais grave o tolerado; b)
maior proximidade existe entre o ato
realizado e a producdo do mal: é
diferente investir dinheiro em um
meio de comunicacao que tenha
muitas publica¢fes imorais ou
investi-lo em um banco que controla
parte da editora; c) maior a certeza
de que o efeito ruim ocorrera: como
a venda de alcool a um alcodlatra; d)
maior é a obrigacao de prevenir o
mal: por exemplo, quando se trata de
uma autoridade civil ou eclesiastica.

Imputabilidade moral

Um ato é moralmente imputavel
aquele que o realiza na exata medida
em que o ato é voluntario™.
“Aimputabilidade e a
responsabilidade de uma acdo podem
ficar diminuidas ou suprimidas pela
ignorancia, inadverténcia, violéncia,
medo, habitos, afeicdes imoderadas e
outros fatores psiquicos ou

sociais”™™. Paixdes, se fortes, também



podem diminuir a imputabilidade do
ato, e em casos extremos (forte
panico diante de um terremoto)
poderiam suprimi-lo completamente.

Mérito

“O termo "mérito" designa, em geral,
a retribuicdo devida por uma
comunidade ou uma sociedade a
acdo de um de seus membros,
sentida como boa ou ma, digna de
recompensa ou castigo. O mérito se
relaciona com a virtude da justiga,
em conformidade com o principio da
igualdade que a rege”™.

Em termos absolutos, o homem nao
pode reivindicar qualquer direito ou
mérito diante de Deus"”. No entanto,
em virtude do plano de Deus de nos
associarmos a obra de sua graca™®,
ao homem que realiza boas obras
enquanto estd na graca de Deus é
conferido “de acordo com a justica
gratuita de Deus, um verdadeiro
mérito. E um direito por graca, o



pleno direito do amor, que nos torna
"co-herdeiros" de Cristo e dignos de
obter a heranca prometida da vida
eterna”™.

Em relacdo ao que pode ser
merecido, deve-se ter em mente que
“ninguém pode merecer a graga
primeira, na origem da conversdo, do
perdao e da justificacdo. Sob a mocao
do Espirito Santo e da caridade,
podemos em seguida merecer para
nos mesmos e para 0s outros as
gracas uteis a nossa santificacdo, ao
crescimento da graca e da caridade, e
também para ganhar a vida eterna.
Os proprios bens temporais, como a
saude, a amizade, podem ser
merecidos segundo a sabedoria
divina. Essas gracas e esses bens sdo
0 objeto da oracdo crista. Esta atende
a nossa necessidade da graca para as
acdes meritorias”®”,

Angel Rodriguez Lufio



Bibliografia basica

— Catecismo da Igreja Catolica,
1749-1761.

— Jodo Paulo I, Veritatis esplendor, 6
de agosto de 1993, 71-83.

Leitura recomendada

Enrique Colom e Angel Rodriguez
Lufio, Escolhidos em Cristo para ser
santos - Volume I: Moral
Fundamental, Quadrante, Sdo Paulo.
Uma versao recente deste texto (em
espanhol) pode ser encontrada em:
https://www.eticaepolitica.net/
corsodimorale/Fundamental06.pdf

"' Jod0 Paulo II, Veritatis esplendor, n.
78. Cf. Catecismo, n. 1751.



® Jodo0 Paulo II, Veritatis esplendor, n.
78.

BleA moralidade do ato humano
depende sobretudo e
fundamentalmente do objeto
racionalmente escolhido pela
vontade deliberada” (Jodo Paulo II,
Veritatis esplendor, n. 78).

“ Thid., n. 80; Cf. Catecismo, n°® 1756.

BlEssas teorias ndo afirmam que
“esta certo fazer o mal para obter o
bem”, mas que nao é possivel
afirmar que ha comportamentos que
sdo sempre maus, porque depende
em cada caso da “proporcado” entre
bens e males, ou das
“consequéncias” (Cf. Jodo Paulo II,
Veritatis esplendor, n. 75). Por
exemplo, um proporcionalista ndo
diria que “é moralmente licito
trapacear por um bom fim”, mas
examinaria se o que esta sendo feito
€ ou ndo uma trapaca (se o que €
“escolhido objetivamente” é uma



trapaca ou ndo), tendo em conta
todas as circunstancias e a intencao.
No final, poderia dizer que o que é
uma trapaca nao €, e assim justificar
essa acdo (ou qualquer outra).

6] Catecismo, n. 1752.

"Jodo Paulo II, Veritatis esplendor, n.
78.

] Catecismo, n. 1753. “De fato, é
frequente que alguém aja com reta
intencdo mas inutilmente, porque lhe
falta a boa vontade: como no caso de
alguém que roubasse para alimentar
um pobre, a intencdo certamente é
boa, mas falta a devida retiddo da
vontade. Consequentemente nenhum
mal, mesmo realizado com reta
intencdo, pode ser desculpado:
‘Alguns dizem: vamos fazer o mal
para que o bem venha. Estes
merecem sua propria

condenacao’ (Rom 3,8)” (Sdo Tomas
de Aquino, Em duo praecepta



caritatis: Opuscula teologica, 11, n.
1168).

T Cf, Catecismo, n° 1753.
"bid., n. 1754.

11 Tbid.

"2 Ibid. , n. 1755.

"I Cf. Rom 14:14-21.

(41 Cf, Catecismo, n° 1734.
51 Catecismo, n. 1735.

18 Ccatecismo, n. 2006. A culpa é,
portanto, a responsabilidade que
adquirimos diante de Deus ao pecar,
tornando-nos dignos de punicao.

071 Cf, Catecismo, n. 2007.
181 Cf. Ibid., n. 2008.

199 Thid., n. 2009. Cf. Conselho de
Trento: DS 1546.



201 Catecismo, n. 2010.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/tema-26-o-
sujeito-moral-a-moralidade-dos-atos-
humanos/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-26-o-sujeito-moral-a-moralidade-dos-atos-humanos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-26-o-sujeito-moral-a-moralidade-dos-atos-humanos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-26-o-sujeito-moral-a-moralidade-dos-atos-humanos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-26-o-sujeito-moral-a-moralidade-dos-atos-humanos/

	Tema 26. O sujeito moral. A moralidade dos atos humanos

