
opusdei.org

Tema 26. O sujeito
moral. A moralidade
dos atos humanos

Apenas ações voluntárias estão
sujeitas a uma avaliação moral
propriamente dita. Uma parte
fundamental da formação e da
vida cristã é a educação do
complexo mundo dos
sentimentos. O meio de ordenar
as paixões é a aquisição de
hábitos morais chamados
virtudes. O objeto, a intenção e
as circunstâncias são as
“'fontes' ou elementos
constituintes da moralidade dos
atos humanos”. O ato
moralmente bom pressupõe ao



mesmo tempo a bondade do
objeto, o fim e as
circunstâncias.

01/10/2022

Paixões e ações

É preciso esclarecer inicialmente a
distinção entre paixões (também
chamadas de sentimentos) e ações
voluntárias. Às vezes, alguém se
surpreende com uma reação
imprevista diante de pessoas,
eventos ou coisas: um movimento de
raiva que surge inesperadamente
diante de uma palavra que se
considera ofensiva; um sentimento
espontâneo de tristeza e
perplexidade pela morte inesperada
de um amigo; um movimento de
inveja diante de um objeto valioso.
Esses fenômenos emocionais que
ocorrem sem a nossa decisão, diante



dos quais somos, por assim dizer,
sujeitos passivos, são comumente
chamados de sentimentos ou
paixões. Outras vezes, porém, vemos
que somos sujeitos ativos das nossas
ações, pois as projetamos e as
executamos por nossa própria
iniciativa: decidimos estudar ou ir à
casa de um amigo doente para passar
um tempo com ele. Também são
ações os atos com os quais
bloqueamos ou damos rédea livre às
paixões: diante de uma palavra
ofensiva que nos desperta um
movimento de raiva podemos decidir
não responder, mas permanecer em
silêncio com um sorriso, ou
responder a alguém que nos trata
mal com outra palavra igualmente
ofensiva.

Somente as ações voluntárias são
objeto de uma avaliação moral
propriamente dita, ou seja, só elas
podem ser uma culpa moral ou uma
ação louvável. Isso não significa, no



entanto, que os sentimentos sejam
fenômenos neutros, nem que não
tenham importância para a vida
cristã. As paixões pressupõem um
julgamento sobre a pessoa ou coisa
ante da qual surgem, e sugerem uma
posição e uma linha de conduta.
Diante de uma pessoa ou coisa
considerada boa, surge uma paixão
de sinal positivo (alegria,
entusiasmo), que sugere uma posição
e uma linha de ação positiva
(aprovar, elogiar, aproximar-se dessa
pessoa). Diante de uma pessoa ou
evento considerado ruim, surge uma
paixão negativa (raiva, tristeza) que
sugere uma posição e uma linha de
ação negativa (desaprovação,
agressão). Em termos gerais, pode-se
dizer que as paixões que surgem de
um juízo verdadeiro e sugerem uma
tomada de posição e uma linha de
ação boa, são uma ajuda para a vida
cristã, pois nos permitem entender
rapidamente o que é bom e realizar
de forma fácil e agradável as ações



que são apropriadas para um bom
filho de Deus. Paixões que
pressupõem um juízo falso (por
exemplo, porque veem uma ofensa
onde não há nenhuma) e sugerem
uma tomada de decisão e uma linha
de ação moralmente negativa (por
exemplo, falta de caridade ou
comportamento violento) constituem
um obstáculo notável para a vida
cristã.

Uma pessoa que experimenta
paixões negativas poderia se
comportar bem, resistindo à paixão e
fazendo com muito esforço uma obra
boa. Mas é fácil entender que não
podemos passar a vida toda nadando
contra a correnteza, resistindo
continuamente ao impacto de
paixões ruins, fazendo o que não
temos vontade e rejeitando sempre o
que os sentimentos (afetividade) nos
inclinam a fazer. Se o mundo interior
dos sentimentos não for ser corrigido
e educado, será difícil discernir o que



é bom, porque as paixões negativas
escurecem a mente, muitas vezes a
pessoa cederá e fará o mal, e além
disso é possível que a luta contínua a
leve ao desânimo ou à exaustão.

Por essas razões, a educação no
complexo mundo dos sentimentos é
uma parte fundamental da formação
e da vida cristã. Educar significa
conformar, dar uma forma boa e
cristã ao mundo dos sentimentos,
para que os movimentos que surgem
espontaneamente em nós ajudem a
discernir e a realizar o bem de forma
rápida, precisa e agradável. O modo
de ordenar as paixões é a aquisição
de hábitos morais chamados virtudes
(prudência, justiça, temperança, etc.),
que modificam as tendências que
estão na raiz das paixões. A
afetividade ordenada pela virtude
nos faz gostar de fazer o que é bom.
Desta forma, “fazer o que queremos”
e “fazer o que Deus espera de nós”
quase sempre será a mesma coisa.



Dizemos “quase sempre” porque a
desordem resultante do pecado
original não costuma permitir uma
ordem sempre perfeita. Até as
pessoas mais santas ficam em algum
momento com mais raiva do que
deveriam.

Para o estudo da moralidade dos atos
humanos é importante levar em
conta o que acaba de ser dito sobre
paixões e sentimentos, pois muitas
de nossas ações voluntárias são
motivadas por paixões e sentimentos;
são como a nossa maneira de reagir
ou governar as paixões que
experimentamos. Por exemplo, não
se poderia avaliar adequadamente
palavras não caridosas de uma
pessoa para outra se não se sabe que
o primeiro foi seriamente ofendido
pelo segundo, e que ele teve que
lutar muito para não entrar em
agressão física, e as palavras não
caridosas que ele proferiu, no fundo,
expressam um autocontrole muito



bom, embora ainda não seja perfeito.
O pouco empenho no estudo de uma
pessoa dominada por um sentimento
vital de apatia é menos ruim do que
seria se a negligência fosse resultado
de desinteresse voluntário. Com as
ações voluntárias, que estudaremos
adiante, muitas vezes estamos
governando a passagem para o
âmbito da liberdade de instâncias,
movimentos e solicitações que
procedem do mundo do sentimento,
involuntário em si.

Moralidade dos atos humanos

Como dito antes, apenas ações
voluntárias (também chamadas de
atos humanos) são propriamente
ações morais, boas ou más. A
doutrina moral católica ensina que
“a moralidade dos atos humanos
depende:

— do objeto escolhido;

— do fim visado ou da intenção;



— das circunstâncias da ação.

O objeto, a intenção e as
circunstâncias constituem as "fontes"
ou elementos constitutivos da
moralidade dos atos
humanos” (Catecismo, n. 1750).

Vamos ver o que são esses três
elementos da ação.

O objeto moral

O objeto moral “é o fim próximo de
uma escolha deliberada que
determina o ato de querer da pessoa
que age”[1]. Vamos ver primeiro o que
é o objeto de uma ação, e então o que
é o objeto moral.

As ações são definidas e
diferenciadas umas das outras pelo
seu objeto. Mas aqui “objeto” refere-
se ao conteúdo imediato de uma ação
voluntária, ou seja, ao que se propõe
imediatamente o ato de vontade e
não à coisa externa a que se refere.



Por exemplo: se João compra um
livro, o objeto da vontade de João (o
que ele quer fazer) é “comprar um
livro”, e não o livro; se Pedro rouba
um livro, o objeto da vontade de
Pedro é “roubar um livro”, não o
livro. Se o livro fosse objeto de
ambas as ações, teríamos que aceitar
a tese falsa de que “comprar um
livro” e “roubar um livro” são ações
idênticas, já que ambas teriam o
mesmo objeto: o livro.

Para destacar a necessidade prestar
atenção ao que o sujeito pretende
fazer, São João Paulo II escreveu que,
para saber qual é o objeto moral de
um ato, “é preciso se colocar na
perspectiva da pessoa que age. [...].
Assim, não se pode considerar como
objeto de um determinado ato moral,
um processo ou um acontecimento
de ordem meramente física, que é
avaliado na medida em que provoca
um determinado estado de coisas no
mundo exterior”[2].



A expressão “objeto moral” significa
que o objeto da vontade está
relacionado com virtudes e vícios.
“Comprar um livro” é um bom
objeto, enquanto “roubar um livro” é
um objeto mau, porque o primeiro
está em conformidade com a virtude
da justiça, enquanto o segundo se
opõe a essa virtude.

A doutrina católica sustenta que o
valor moral dos atos humanos (sejam
bons ou maus) depende, antes de
qualquer coisa, do valor positivo ou
negativo do objeto moral[3], ou seja,
da conformidade do objeto ou agir
com a reta razão, cujos princípios
fundamentais são as virtudes. Os
atos que, por seu objeto, se opõem
aos requisitos essenciais das virtudes
(justiça, temperança, etc.) são 
intrinsecamente maus, ou seja, são
maus “sempre e por si mesmos, ou
seja, pelo próprio objeto,
independentemente das posteriores
intenções de quem age e das



circunstâncias”[4]. São
intrinsecamente maus, por exemplo,
adultério, aborto e roubo.

O proporcionalismo e o 
consequencialismo são teorias
errôneas sobre a noção e formação
do objeto moral de uma ação,
segundo as quais deve ser
determinado com base na
“proporção” entre os bens e os males
que são perseguidos, ou das
“consequências” que podem vir
depois[5].

A intenção

Enquanto o objeto moral se refere ao
que a vontade quer com o ato
concreto (por exemplo: comprar um
livro), a intenção se refere ao porquê
quer (por exemplo: preparar-se para
um exame, para dar de presente). A
intenção implica que o que é
desejado não pode ser obtido
imediatamente, mas através de
outras ações. Querer dar um livro é



um objeto de intenção se para dar o
livro você tem que escolher outras
ações antes: comprá-lo, ir à casa da
pessoa a quem você quer dar, etc.

A intenção “não se limita à direção
de nossas ações singulares, mas pode
orientar para um mesmo objetivo
ações múltiplas; pode orientar toda
vida para o fim último”[6]. No
comportamento humano geralmente
há uma série de fins subordinados
uns aos outros: você quer um livro
para se preparar para uma prova,
você faz a prova para obter um
diploma profissional, você quer ter
esse título para ter um bom salário e
fazer um trabalho útil para a
sociedade, e assim por diante. No
final, em cada comportamento, há
um fim último querido por si mesmo
e não por qualquer outra coisa, que
deveria ser Deus, mas que também
pode ser vanglória, o desejo de poder
ou enriquecer, etc. Diz-se, portanto,
que um ato que, por seu objeto, é



“ordenável” a Deus, “atinge sua
perfeição última e decisiva quando a
vontade o ordena efetivamente a
Deus”[7].

A intenção, como qualquer outro ato
de vontade, pode ser moralmente
boa ou má. Se for boa, pode
confirmar ou até mesmo aumentar a
bondade que a ação tem para seu
objeto, mas, por outro lado, não pode
fazer “não torna bom nem justo um
comportamento desordenado em si
mesmo. O fim não justifica os
meios”[8]. Se a intenção é má, pode
confirmar ou aumentar a malícia
que o ato tem em virtude do seu
objeto moral, e também pode tornar
mau um ato que pelo seu objeto é
bom, como aconteceria quando
alguém começa a tratar outra pessoa
com benevolência com o único
propósito de corrompê-lo mais
tarde[9].

As circunstâncias



As circunstâncias “são os elementos
secundários de um ato moral.
Contribuem para agravar ou
diminuir a bondade ou maldade
moral dos atos humanos (por
exemplo, o montante de um furto).
Podem também atenuar ou
aumentar a responsabilidade do
agente (agir, por exemplo, por temor
da morte)”[10]. As circunstâncias “não
podem tomar boa ou justa uma ação
má em si”[11]. Há circunstâncias que
podem adicionar uma nova razão de
maldade para um ato, como é o caso
de um ato impuro cometido por uma
pessoa que tem um voto de
castidade. Tais circunstâncias devem
ser declaradas em confissão
sacramental.

Pode-se dizer, em suma, que “o ato
moralmente bom supõe tempo a
bondade do objeto, da finalidade e
das circunstâncias”[12].

O objeto indireto da vontade



O objeto indireto da vontade é uma
consequência da ação (efeito
colateral) no qual a pessoa não tem
interesse nem deseja, nem como fim
nem como meio, mas é prevista e
permitida na medida em que está
inevitavelmente ligada ao que é
desejado. Assim, por exemplo, uma
pessoa se submente a um tratamento
contra a leucemia que causa, como
efeito colateral, calvície; uma mulher
que gostaria de formar uma família
permite a remoção do seu útero
porque se desenvolveu ali um tumor
maligno grave e não é tratável de
outra forma e, como consequência,
ela se torna estéril. Calvície e
esterilidade são objetos indiretos da
vontade, não desejados, mas efeitos
colaterais conhecidos e previstos que
a necessidade obriga a tolerar.
Quando uma ação tem um efeito
indireto negativo para si ou para os
outros, surge o problema de sua
legalidade moral. Assim, São Paulo
ensina que devem ser evitadas certas



ações que, ainda sendo lícitas em si,
tenham como efeito colateral ou
indireto o escândalo dos fracos na
fé[13].

Isso é importante na vida moral, pois
às vezes há ações que têm dois
efeitos (ações de duplo efeito), um
bom e outro ruim, e pode ser lícito
realizá-las para obter o efeito bom
(desejado diretamente), embora o
efeito ruim não possa ser evitado (o
que, portanto, é querido apenas
indiretamente). São situações muito
delicadas, e é prudente pedir
conselho para quem pode dar.

Existem algumas condições que
devem ser observadas – todas juntas
– para que seja lícito realizar (ou
omitir) uma ação quando também
causa um efeito negativo. Estas
condições são:

1) O ato realizado deve ser bom em si
mesmo, ou pelo menos indiferente.



2) O efeito bom não deve ser
alcançado através do efeito ruim:
não se pode fazer o mal para que
venha o bem. Se o bem desejado
procedesse do mal, já não é mais
“indiretamente voluntário”, mas
querido diretamente como meio.

3) A pessoa deve buscar diretamente
o efeito bom (ou seja, ter uma
intenção reta), e tolerar o efeito
maligno por necessidade. Nesse
sentido, fará todos os esforços para
evitar, ou pelo menos limitar, o
último.

4) Deve haver proporcionalidade
entre o bem que se pretende e o mal
que é tolerado: não se justifica
moralmente arriscar a vida para
ganhar alguns dólares, ou colocar em
risco a gravidez tomando um
medicamento para evitar algum
pequeno desconforto. Essa
proporcionalidade exige que o bom
efeito seja ainda mais importante



quanto: a) mais grave o tolerado; b)
maior proximidade existe entre o ato
realizado e a produção do mal: é
diferente investir dinheiro em um
meio de comunicação que tenha
muitas publicações imorais ou
investi-lo em um banco que controla
parte da editora; c) maior a certeza
de que o efeito ruim ocorrerá: como
a venda de álcool a um alcoólatra; d)
maior é a obrigação de prevenir o
mal: por exemplo, quando se trata de
uma autoridade civil ou eclesiástica.

Imputabilidade moral

Um ato é moralmente imputável
àquele que o realiza na exata medida
em que o ato é voluntário[14].
“Aimputabilidade e a 
responsabilidade de uma ação podem
ficar diminuídas ou suprimidas pela
ignorância, inadvertência, violência,
medo, hábitos, afeições imoderadas e
outros fatores psíquicos ou
sociais”[15]. Paixões, se fortes, também



podem diminuir a imputabilidade do
ato, e em casos extremos (forte
pânico diante de um terremoto)
poderiam suprimi-lo completamente.

Mérito

“O termo "mérito" designa, em geral,
a retribuição devida por uma
comunidade ou uma sociedade à
ação de um de seus membros,
sentida como boa ou má, digna de
recompensa ou castigo. O mérito se
relaciona com a virtude da justiça,
em conformidade com o princípio da
igualdade que a rege”[16].

Em termos absolutos, o homem não
pode reivindicar qualquer direito ou
mérito diante de Deus[17]. No entanto,
em virtude do plano de Deus de nos
associarmos à obra de sua graça[18],
ao homem que realiza boas obras
enquanto está na graça de Deus é
conferido “de acordo com a justiça
gratuita de Deus, um verdadeiro
mérito. É um direito por graça, o



pleno direito do amor, que nos torna
"co-herdeiros" de Cristo e dignos de
obter a herança prometida da vida
eterna”[19].

Em relação ao que pode ser
merecido, deve-se ter em mente que
“ninguém pode merecer a graça
primeira, na origem da conversão, do
perdão e da justificação. Sob a moção
do Espírito Santo e da caridade,
podemos em seguida merecer para
nós mesmos e para os outros as
graças úteis à nossa santificação, ao
crescimento da graça e da caridade, e
também para ganhar a vida eterna.
Os próprios bens temporais, como a
saúde, a amizade, podem ser
merecidos segundo a sabedoria
divina. Essas graças e esses bens são
o objeto da oração cristã. Esta atende
à nossa necessidade da graça para as
ações meritórias”[20].

Angel Rodriguez Luño



Bibliografia básica

— Catecismo da Igreja Católica,
1749-1761.

— João Paulo II, Veritatis esplendor, 6
de agosto de 1993, 71-83.

Leitura recomendada

Enrique Colom e Ángel Rodríguez
Luño, Escolhidos em Cristo para ser
santos - Volume I: Moral
Fundamental, Quadrante, São Paulo.
Uma versão recente deste texto (em
espanhol) pode ser encontrada em:
https://www.eticaepolitica.net/
corsodimorale/Fundamental06.pdf

[1] João Paulo II, Veritatis esplendor, n.
78. Cf. Catecismo, n. 1751.



[2] João Paulo II, Veritatis esplendor, n.
78.

[3]“A moralidade do ato humano
depende sobretudo e
fundamentalmente do objeto
racionalmente escolhido pela
vontade deliberada” (João Paulo II, 
Veritatis esplendor, n. 78).

[4] Ibid., n. 80; Cf. Catecismo, nº 1756.

[5]Essas teorias não afirmam que
“está certo fazer o mal para obter o
bem”, mas que não é possível
afirmar que há comportamentos que
são sempre maus, porque depende
em cada caso da “proporção” entre
bens e males, ou das
“consequências” (Cf. João Paulo II,
Veritatis esplendor, n. 75). Por
exemplo, um proporcionalista não
diria que “é moralmente lícito
trapacear por um bom fim”, mas
examinaria se o que está sendo feito
é ou não uma trapaça (se o que é
“escolhido objetivamente” é uma



trapaça ou não), tendo em conta
todas as circunstâncias e a intenção.
No final, poderia dizer que o que é
uma trapaça não é, e assim justificar
essa ação (ou qualquer outra).

[6] Catecismo, n. 1752.

[7]João Paulo II, Veritatis esplendor, n.
78.

[8] Catecismo, n. 1753. “De fato, é
frequente que alguém aja com reta
intenção mas inutilmente, porque lhe
falta a boa vontade: como no caso de
alguém que roubasse para alimentar
um pobre, a intenção certamente é
boa, mas falta a devida retidão da
vontade. Consequentemente nenhum
mal, mesmo realizado com reta
intenção, pode ser desculpado:
‘Alguns dizem: vamos fazer o mal
para que o bem venha. Estes
merecem sua própria
condenação’ (Rom 3,8)” (São Tomás
de Aquino, Em duo praecepta



caritatis: Opuscula teologica, II, n.
1168).

[9] Cf. Catecismo, nº 1753.

[10]Ibid., n. 1754.

[11] Ibíd.

[12] Ibíd. , n. 1755.

[13] Cf. Rom 14:14-21.

[14] Cf. Catecismo, nº 1734.

[15] Catecismo, n. 1735.

[16] Catecismo, n. 2006. A culpa é,
portanto, a responsabilidade que
adquirimos diante de Deus ao pecar,
tornando-nos dignos de punição.

[17] Cf. Catecismo, n. 2007.

[18] Cf. Ibíd., n. 2008.

[19] Ibíd., n. 2009. Cf. Conselho de
Trento: DS 1546.



[20] Catecismo, n. 2010.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-26-o-
sujeito-moral-a-moralidade-dos-atos-

humanos/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-26-o-sujeito-moral-a-moralidade-dos-atos-humanos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-26-o-sujeito-moral-a-moralidade-dos-atos-humanos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-26-o-sujeito-moral-a-moralidade-dos-atos-humanos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-26-o-sujeito-moral-a-moralidade-dos-atos-humanos/

	Tema 26. O sujeito moral. A moralidade dos atos humanos

