
opusdei.org

26. A liberdade, a lei
e a consciência

Deus quis a liberdade para que
o homem busque a seu Criador
e Redentor sem coações.

26/01/2015

26. A liberdade, a lei e a
consciência

Deus quis a liberdade para que o
homem busque a seu Criador e
Redentor sem coações.

1. A liberdade dos filhos de Deus



A liberdade humana possui várias
dimensões. A liberdade de coação é a
da pessoa que pode realizar
externamente o que decidiu fazer,
sem imposição ou impedimentos de
agentes externos; assim se fala de
liberdade de expressão, de liberdade
de reunião, etc. A liberdade de
escolha ou liberdade psicológica
significa a ausência de necessidade
interna para escolher uma coisa ou
outra; não se refere à possibilidade
de fazer, mas à de decidir
autonomamente, sem estar
subordinado a um determinismo
interior. No sentido moral, a
liberdade refere-se à capacidade de
afirmar e amar o bem, que é o objeto
da vontade livre, sem estar
escravizado pelas paixões
desordenadas e pelo pecado.

Deus quis a liberdade humana para
que o homem “procure
espontaneamente o seu Criador, una-
se a Ele livremente, e chegue à



perfeição plena e feliz. Portanto a
dignidade do homem exige que possa
agir de acordo com uma opção
consciente e livre, isto é, movido e
levado por convicção pessoal e não
por força de um impulso interno ou
sob uma mera coação externa. O
homem consegue esta dignidade
quando, liberado de todo cativeiro
das paixões, caminha para o seu fim
pela escolha livre do bem e procura
eficazmente os meios aptos com
diligente aplicação”[1].

A liberdade da coação exterior, da
necessidade interior e das paixões
desordenadas, resumindo, a
liberdade humana plena possui um
grande valor porque somente ela
torna possível o amor (a livre
afirmação) do bem por ser bem, e,
portanto, o amor a Deus enquanto
bem supremo, ato com o qual o
homem imita o Amor divino e atinge
o fim para o qual foi criado. Neste
sentido afirma-se que “a verdadeira



liberdade é um sinal eminente da
imagem de Deus no homem”[2].

A Sagrada Escritura considera a
liberdade humana a partir da
perspectiva da história da salvação.
Por causa da primeira queda, a
liberdade que o homem recebeu de
Deus ficou submetida à escravidão
do pecado, embora não tenha se
corrompido completamente (cfr. 
Catecismo, 1739-1740). Por sua Cruz
gloriosa, anunciada e preparada pela
economia do Antigo Testamento,
“Cristo obteve a salvação de todos os
homens. Resgatou-os do pecado que
os mantinha na
escravidão” (Catecismo, 1741).
Somente colaborando com a graça
que Deus dá por meio de Cristo o
homem pode gozar da plena
liberdade em sentido moral: “É para
a liberdade que Cristo nos
libertou” (Gl 5, 1; cfr. Catecismo,
1742).



A possibilidade de o homem pecar
não fez Deus renunciar a criá-lo
livre. As autoridades humanas
devem respeitar a liberdade e não
lhe pôr mais limites que os exigidos
pelas leis justas. Mas ao mesmo
tempo convém não esquecer que não
basta que as decisões sejam livres
para que sejam boas, e que só à luz
do grandíssimo valor da livre
afirmação do bem por parte do
homem se entende a exigência ética
de respeitar também sua liberdade
falível.

2. A lei moral natural

O conceito de lei é análogo. A lei
natural, a Nova Lei ou Lei de Cristo,
as leis humanas políticas e
eclesiásticas são leis morais em um
sentido muito diferente, ainda que
todas elas possuam algo em comum.

Chama-se lei eterna ao plano da
Sabedoria divina para conduzir toda
a criação a seu fim[3]; para o gênero



humano, corresponde ao eterno
desígnio salvífico de Deus, pelo qual
nos escolheu em Cristo “para sermos
santos e íntegros diante dele”, “nos
predestinou à adoção como filhos,
por obra de Jesus Cristo” (Ef 1, 4-5).

Deus conduz cada criatura ao seu fim
de acordo com a sua natureza.
Concretamente, “Deus provê aos
homens de um modo diferente do
usado com os seres que não são
pessoas: não ‘de fora’, através das leis
da natureza física, mas ‘de dentro’,
mediante a razão que, conhecendo
pela luz natural a lei eterna de Deus,
está, por isso mesmo, em condições
de indicar ao homem a justa direção
do seu livre agir”[4].

A lei moral natural é a participação
da lei eterna na criatura racional[5].
É “a mesma lei eterna inscrita nos
seres dotados de razão, que os
inclina para o ato e ao fim que lhes
convém”[6]. É, portanto, uma lei



divina (divino-natural). Consiste na
mesma luz da razão que permite ao
homem discernir entre o bem e o
mal, e que tem força de lei enquanto
voz e intérprete da mais alta razão
de Deus, da que nosso espírito
participa e à qual nossa liberdade se
adere[7]. Se chama natural porque
consiste na luz da razão que todo
homem tem por natureza.

A lei moral natural é um primeiro
passo na comunicação do desígnio
salvífico divino a todo o gênero
humano, cujo completo
conhecimento só se torna possível
pela Revelação. A lei natural “tem
por raiz a aspiração e a submissão a
Deus, fonte e juiz de todo bem, assim
como sentir o outro como igual a si
mesmo” (Catecismo, 1955).

- Propriedades. A lei moral natural é 
universal porque se estende a todas
as pessoas, de todas as épocas (cfr. 
Catecismo, 1956). “É imutável e



permanente através das variações da
história; subsiste sob o fluxo de
ideias e costumes e constitui a base
para o seu progresso. As regras que a
exprimem permanecem
substancialmente
válidas” (Catecismo, 1958)[8]. É 
obrigatória já que, para tender para
Deus, o homem deve fazer
livremente o bem e evitar o mal; e
para isto deve poder distinguir o bem
do mal, o que acontece em primeiro
lugar graças à luz da razão
natural[9]. A observância da lei
moral natural pode ser algumas
vezes difícil, mas nunca é
impossível[10].

- Conhecimento da lei natural. Os
preceitos da lei natural podem ser
conhecidos por todos através da
razão. No entanto, de fato nem todos
os preceitos são percebidos por todos
de uma maneira clara e imediata
(cfr. Catecismo, 1960). O
conhecimento efetivo pode estar



condicionado pelas disposições
pessoais de cada um, pelo ambiente
social e cultural, pela educação
recebida, etc. Dado que na situação
atual as sequelas do pecado não
foram totalmente eliminadas, a graça
e a Revelação são necessárias ao
homem para que as verdades morais
possam ser conhecidas por “todos e
sem dificuldade, com uma firme
certeza e sem mistura de erro”[11].

3. A lei divino-positiva

A Lei Antiga, revelada por Deus a
Moisés, “é o primeiro estágio da Lei
revelada. Suas prescrições morais
estão resumidas nos Dez
mandamentos” (Catecismo, 1962),
que expressam conclusões imediatas
da lei moral natural. Toda a
economia do Antigo Testamento está
sobretudo ordenada a preparar,
anunciar e significar a vinda do
Salvador[12].



A Nova Lei ou Lei Evangélica ou Lei
de Cristo “é a graça do Espírito Santo
dada pela fé em Cristo. Os preceitos
externos, de que, aliás, fala o
Evangelho, dispõem para esta graça
ou prolongam os seus efeitos na
vida”[13].

O elemento principal da Lei de Cristo
é a graça do Espírito Santo, que cura
o homem por inteiro e se manifesta
na fé que atua pelo amor[14]. É
fundamentalmente uma lei interna,
que dá a força interior para realizar
o que ensina. Em segundo lugar é
também uma lei escrita, que se
encontra nos ensinamentos do
Senhor (o Discurso da montanha, as
bem-aventuranças, etc.) e na
catequese moral dos Apóstolos, e que
podem se resumir no mandamento
do amor. Este segundo elemento não
é de importância secundária, pois a
graça do Espírito Santo, infusa no
coração do crente, implica
necessariamente “viver segundo o



Espírito” e se expressa através dos
“frutos do Espírito”, aos quais se
opõem as “obras da carne” (cfr. Gal 5,
16-26).

A Igreja, com o seu Magistério, é
intérprete autêntico da lei natural
(cfr. Catecismo, 2036). Esta missão
não se circunscreve só aos fiéis, mas
também — por mandato de Cristo: 
euntes, docete omnes gentes (Mt 28,
19) — envolve a todos os homens. Daí
a responsabilidade que incumbe aos
cristãos no ensinamento da lei moral
natural, já que pela fé e com a ajuda
do Magistério, a conhecem
facilmente e sem erro.

4. As leis civis

As leis civis são as disposições
normativas emanadas pelas
autoridades (geralmente, pelo órgão
legislativo do Estado) com a
finalidade de promulgar, explicitar
ou concretizar as exigências da lei
moral natural necessárias para fazer



possível e regular adequadamente a
vida dos cidadãos no âmbito da
sociedade politicamente
organizada[15]. Devem garantir
principalmente a paz e a segurança,
a liberdade, a justiça, a tutela dos
direitos fundamentais da pessoa e a
moralidade pública[16].

A virtude da justiça comporta a
obrigação moral de cumprir as leis
civis justas. A gravidade desta
obrigação depende da maior ou
menor importância do conteúdo da
lei para o bem comum da sociedade.

São injustas as leis que se opõem à lei
moral natural e ao bem comum da
sociedade. Mais concretamente, são
injustas as leis:

1) que proíbem fazer algo que para
os cidadãos é moralmente
obrigatório ou que mandam fazer
algo que não se pode fazer sem
cometer uma culpa moral;



2) as que lesionam positivamente ou
privam da devida tutela bens que
pertencem ao bem comum: a vida, a
justiça, os direitos fundamentais da
pessoa, o casamento ou a família,
etc.;

3) as que não são promulgadas
legitimamente;

4) as que não distribuem de modo
equitativo e proporcionado entre os
cidadãos as cargas e os benefícios.

As leis civis injustas não obrigam em
consciência; pelo contrário, há
obrigação moral de não cumprir as
suas disposições, sobretudo se são
injustas pelas razões indicadas em 1)
e 2), de manifestar o próprio
desacordo e de procurar muda-las
assim que possível ou, pelo menos,
de reduzir os seus efeitos negativos.
Às vezes será necessário recorrer à
objeção de consciência (cfr. 
Catecismo, 2242-2243)[17].



5. As leis eclesiásticas e os
mandamentos da Igreja

Para salvar os homens, Deus também
quis que formassem uma
sociedade[18]: a Igreja, fundada por
Jesus Cristo, e dotada por Ele de
todos os meios para cumprir seu fim
sobrenatural, que é a salvação das
almas. Entre esses meios está a
potestade legislativa, que têm o
Romano Pontífice para a Igreja
universal e os Bispos diocesanos — e
as autoridades a eles equiparadas —
para suas próprias circunscrições. A
maior parte das leis universais estão
contidas no Código de Direito
Canônico. Existe um Código para os
fiéis de rito latino e outro para os de
rito oriental.

As leis eclesiásticas originam uma
verdadeira obrigação moral[19] que
será grave ou leve conforme a
gravidade da matéria.



Os principais mandamentos da Igreja
são cinco: 1º Participar da Missa
inteira nos domingos e outras festas
(cfr. Catecismo, 2042); 2º confessar os
pecados mortais ao menos uma vez
por ano, e em perigo de morte, e se
for comungar (cfr. Catecismo, 2042);
3º Receber o sacramento da
Eucaristia ao menos pela Páscoa da
ressurreição (cfr. Catecismo, 2042); 4º
Jejuar e abster-se de carne, conforme
manda a Santa Mãe Igreja (cfr. 
Catecismo, 2043); 5º ajudar à Igreja
em suas necessidades (cfr. Catecismo,
2043).

6. A liberdade e a lei

Algumas discussões sobre questões
morais parecem supor que as
exigências éticas contidas na lei
moral são externas à liberdade.
Liberdade e lei parecem então
realidades que se opõem e que se
limitam reciprocamente: como se a



liberdade começasse onde acaba a lei
e vice-versa.

A realidade é que o comportamento
livre não procede do instinto ou de
uma necessidade física ou biológica,
ele é regulado por cada pessoa de
acordo com o seu próprio
conhecimento do bem e do mal:
realiza livremente o bem contido na
lei moral e livremente evita o mal
conhecido por meio da mesma lei.

Negar o bem conhecido através a lei
moral não é liberdade, mas pecado.
O que se opõe à lei moral é o pecado,
não a liberdade. A lei moral indica
que é necessário corrigir os desejos
de realizar ações pecaminosas que
uma pessoa pode sentir: os desejos
de vingança, de violência, de roubar,
etc., mas essa orientação moral não
se opõe à liberdade, que é sempre
dirigida à livre afirmação do bem;
nem é uma coação da liberdade, que
sempre conserva a triste



possibilidade de pecar. “Entregar-se
ao mal não é uma libertação, mas
uma escravidão [...]Revela talvez que
se comportou de acordo com as suas
preferências, mas não conseguirá
pronunciar a voz da verdadeira
liberdade, porque se fez escravo
daquilo por que se decidiu, e decidiu-
se pelo pior, pela ausência de Deus, e
nisso não há liberdade”[20].

Uma questão diferente são as leis e
regulamentos humanos. Pela
generalidade e concisão dos termos
com que se expressam, em algum
caso particular podem não ser um
fiel indicador do que uma pessoa
deve fazer. A pessoa bem formada
sabe que nesses casos concretos tem
de fazer o que sabe com certeza que
é bom[21]. Mas não existe nenhum
caso em que seja bom realizar ações
intrinsecamente más, proibidas pelos
preceitos negativos da lei moral
natural ou da lei divino-positiva



(adultério, homicídio deliberado,
etc.)[22].

7. A consciência moral

“A consciência moral é um
julgamento da razão pelo qual a
pessoa humana reconhece a
qualidade moral de um ato concreto
que vai planejar, que está prestes a
executar ou que já
praticou” (Catecismo, 1778). A
consciência formula “a obrigação
moral à luz da lei natural: é a
obrigação de fazer o que o homem,
pelo o ato da sua consciência,
conhece como um bem que lhe é
imposto aqui e agora”[23].

A consciência é “a norma próxima da
moralidade pessoal”[24], por isso,
quando se atua contra ela, comete-se
um mal moral. Este papel de norma
próxima pertence à consciência não
porque ela seja a norma
suprema[25], mas porque tem para a
pessoa um caráter último inevitável:



“O juízo da consciência afirma por
último a conformidade de um certo
comportamento concreto com a
lei”[26]: quando a pessoa julga com
segurança, após ter examinado o
problema com todos os meios a sua
disposição, não existe uma instância
ulterior, uma consciência da
consciência, um julgamento do
julgamento, porque caso contrário se
procederia até o infinito.

Chama-se consciência reta ou 
verdadeira à que julga com verdade a
qualidade moral de um ato, e
consciência errônea à que não atinge
a verdade, estimando como boa uma
ação que na realidade é má, ou vice-
versa. A causa do erro de consciência
é a ignorância, que pode ser 
invencível (e inculpável), se domina a
tal ponto a pessoa que não permite
nenhuma possibilidade de
reconhecê-la e afastá-la, ou vencível
(e culpada), se poderia reconhecer e
superar tal ignorância, mas



permanece porque a pessoa não quer
pôr os meios para superá-la[27]. A
consciência culpadamente errônea
não exime de pecado, e ainda pode o
agravar.

A consciência é certa, quando emite o
juízo com a segurança moral de não
errar. Diz-se que é provável, quando
julga com o convencimento de que
existe uma verdadeira probabilidade
de engano, mas que é menor que a
probabilidade de acertar. Diz-se que
é duvidosa, quando a probabilidade
de errar se supõe igual ou maior que
a de acertar. Finalmente chama-se 
perplexa quando não se atreve a
julgar, porque pensa que é pecado
tanto realizar um ato como omiti-lo.

Na prática deve-se seguir só a 
consciência certa e verdadeira ou a
consciência certa invencivelmente
errônea[28]. Não se deve agir com
consciência duvidosa, mas é preciso



sair da dúvida rezando, estudando,
perguntando, etc.

8. A formação da consciência

As ações moralmente negativas
realizadas com ignorância invencível
são nocivas para quem as comete e
ainda também para outros, e em todo
caso podem contribuir a um maior
obscurecimento da consciência. Daí a
imperiosa necessidade de formar a
consciência (cfr. Catecismo, 1783).

Para formar uma consciência reta é
necessário instruir a inteligência no
conhecimento da verdade — para o
qual o cristão conta com a ajuda do
Magistério da Igreja—, e educar a
vontade e a afetividade mediante a
prática das virtudes[29]. É uma
tarefa que dura toda a vida (cfr. 
Catecismo, 1784).

Para a formação da consciência são
especialmente importantes a
humildade, que se adquire vivendo a



sinceridade ante Deus, e a direção
espiritual[30].

Ángel Rodríguez Luño

Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica,
1730-1742, 1776-1794 e 1950-1974.

João Paulo II, Enc. Veritatis splendor,
6-8-1993, 28-64.

Leituras recomendadas

São Josemaria, Homilia A liberdade,
dom de Deus, em Amigos de Deus,
23-38.

J. Ratzinger, Conciencia y verdad, em
Id., La Iglesia: una comunidad
siempre en camino, Ediciones
Paulinas, Madrid 1992, pp. 95-115.



E. Colom, A. Rodríguez Luño, 
Escolhidos em Cristo para ser santos. 
Moral fundamental, Quadrante, São
Paulo 2016.

[1] Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 17. Cfr. Catecismo,
1731.

[2] Ibidem.

[3] Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 93, a. 1, c.;
Concilio Vaticano II, Declaração 
Dignitatis humanae, 3.

[4] João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, 6-8-1993, 43.

[5] Cfr. ibidem; Santo Tomás de
Aquino, Summa Theologiae, I-II, q. 91,
a. 2.



[6] João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, 44.

[7] Cfr. ibidem.

[8] “A aplicação da lei natural varia
muito. Pode exigir uma reflexão
adaptada à multiplicidade das
condições de vida, conforme os
lugares, as épocas e as
circunstâncias. Todavia, na
diversidade das culturas, a lei
natural permanece como uma regra
que liga entre si os homens e lhes
impõe, para além das inevitáveis
diferenças, princípios
comuns” (Catecismo, 1957).

[9] Cfr. João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, 42.

[10] Cfr. ibidem, 102.

[11] Pio XII, Enc. Humani generis: DS
3876. Cfr. Catecismo, 1960.



[12] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Dei verbum, 15.

[13] João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, 24. Cfr. Santo Tomás de
Aquino, Summa Theologiae, I-II, q.
106, a. 1, c. e ad 2.

[14] Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 108, a. 1.

[15] Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 95, a. 2;
Catecismo, 1959.

[16] Cfr. João Paulo II, Enc. 
Evangelium vitae, 25-3-1995, 71.

[17] João Paulo II, Enc. Evangelium
vitae, 72-74.

[18] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Lumen gentium, 9.

[19] Cfr. Concilio de Trento, Cânones
sobre o sacramento do Batismo, 8: DS
1621.



[20] São Josemaria, Homilia A
liberdade, dom de Deus, em Amigos
de Deus, 37.

[21] Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 96, a. 6 e II-
II, q. 120.

[22] Cfr. João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, 76, 80, 81, 82.

[23] João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, 59.

[24] Ibidem, 60.

[25] Cfr. ibidem, 60.

[26] Ibidem, 59.

[27] Cfr. ibidem, 62; Concilio Vaticano
II, Const. Gaudium et spes, 16.

[28] A consciência certa
invencivelmente errônea não é uma
regra moral absoluta: obriga só
enquanto permanece em erro. E não
obriga pelo que é em si mesma: o



poder obrigatório da consciência
deriva da verdade, e, portanto, a
consciência errônea pode obrigar só
na medida em que subjetiva e
invencivelmente é considerada
verdadeira. Em matérias muito
importantes (homicídio deliberado,
etc.) é muito difícil o erro de
consciência inculpável.

[29] Cfr. João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, 64.

[30] “O exercício da direção
espiritual não deve orientar-se no
sentido de fabricar criaturas
carecidas de juízo próprio, que se
limitam a executar materialmente o
que outrem lhe disse; Pelo contrário,
a direção espiritual deve tender a
formar pessoas de critério. E o
critério implica maturidade, firmeza
de convicções, conhecimento
suficiente da doutrina, delicadeza de
espírito, educação da vontade” (São



Josemaria, Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivá, 93).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-26-a-
liberdade-a-lei-e-a-consciencia/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-26-a-liberdade-a-lei-e-a-consciencia/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-26-a-liberdade-a-lei-e-a-consciencia/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-26-a-liberdade-a-lei-e-a-consciencia/

	26. A liberdade, a lei e a consciência

