
opusdei.org

25. O Matrimônio

A íntima comunidade de vida e
de amor conjugal entre o
homem e a mulher é sagrada e
está estruturada segundo leis
estabelecidas pelo Criador, que
não dependem do arbítrio
humano.

25/01/2015

“O pacto matrimonial, pelo qual o
homem e a mulher constituem entre
si o consórcio de toda a vida, por sua
índole natural ordenado ao bem dos
cônjuges e à geração e educação da
prole, entre batizados foi por Cristo



Senhor elevado à dignidade de
sacramento” (CDC, 1055 §1).

1. O desígnio divino sobre o
matrimônio

“O próprio Deus é o autor do
matrimônio”[1]. A íntima
comunidade conjugal entre o homem
e a mulher é sagrada e está
estruturada com leis próprias
estabelecidas pelo Criador que não
dependem do arbítrio humano.

A instituição do casamento não é
uma ingerência indevida nas
relações íntimas entre um homem e
uma mulher, mas uma exigência
interior do pacto de amor conjugal: é
o único lugar que torna possível que
o amor entre um homem e uma
mulher seja conjugal[2], quer dizer,
um amor eletivo que abarca o bem
de toda a pessoa enquanto
sexualmente diferenciada[3]. Este
amor mútuo entre os esposos “torna-
se imagem do amor absoluto e



indefectível com que Deus ama o
homem. É bom, muito bom, aos olhos
do Criador (Gn 1, 31). E este amor,
que Deus abençoa, está destinado a
ser fecundo e a realizar-se na obra
comum do cuidado da criação: ‘Deus
abençoou-os e disse-lhes: Sede
fecundos e multiplicai-vos, enchei a
terra e submetei-a’ (Gn 1,
28)” (Catecismo, 1604).

O pecado original introduziu a
ruptura da comunhão original entre
o homem e a mulher, debilitando a
consciência moral relativa à unidade
e indissolubilidade do matrimônio. A
Lei antiga, conforme a pedagogia
divina, não critica a poligamia dos
patriarcas nem proíbe o divórcio;
mas “ao verem a Aliança de Deus
com Israel sob a imagem dum amor
conjugal, exclusivo e fiel (cf. Os 1-3; Is
54.62, Jr 2-3.31; Ez 16, 62; 23), os
profetas prepararam a consciência
do povo eleito para uma inteligência
aprofundada da unicidade e



indissolubilidade do matrimônio (cf. 
Mal 2, 13-17)” (Catecismo, 1611).

“Jesus Cristo não só restabelece a
ordem inicial querida por Deus, mas
dá a graça para viver o Matrimônio
na nova dignidade de sacramento,
que é o sinal do seu amor esponsal
pela Igreja: “Vós maridos amai as
vossas mulheres, como Cristo amou a
Igreja” (Ef 5,25)” (Compêndio, 341).

“Entre os batizados, não pode haver
contrato matrimonial válido que não
seja, por isso mesmo,
sacramento” (CDC, 1055 §2)[4].

O sacramento do matrimônio
aumenta a graça santificante e
confere a graça sacramental
específica, que exerce singular
influência sobre todas as realidades
da vida conjugal[5], especialmente
sobre o amor dos esposos[6]. A
vocação universal à santidade é
especificada para os esposos “pela
celebração do sacramento e



traduzida concretamente nas
realidades próprias da existência
conjugal e familiar”[7]. “Os casados
estão chamados a santificar o seu
matrimônio e a santificar-se a si
próprios nessa união; por isso,
cometeriam um grave erro se
edificassem a sua conduta espiritual
de costas para o lar, à margem do lar.
A vida familiar, as relações
conjugais, o cuidado e a educação
dos filhos, o esforço necessário para
manter a família, para garantir o seu
futuro e melhorar as suas condições
de vida, o convívio com as outras
pessoas que constituem a
comunidade social, tudo isso são
situações humanas, comuns, que os
esposos cristãos devem
sobrenaturalizar”[8].

2. A celebração do matrimônio

O matrimônio nasce do
consentimento pessoal e irrevogável
dos esposos (cf. Catecismo, 1626). “O



consentimento matrimonial é o ato
da vontade pelo qual o homem e a
mulher, por pacto irrevogável, se
entregam e recebem mutuamente, a
fim de constituírem o
matrimônio” (CDC, 1057 §2).

“Normalmente, a Igreja exige para os
seus fiéis a forma eclesiástica da
celebração do
Matrimônio” (Catecismo, 1631). Por
isso, “somente são válidos os
matrimônios contraídos perante o
Ordinário do lugar ou o pároco, ou o
sacerdote ou o diácono delegado por
um deles, e ainda perante duas
testemunhas, segundo as regras
expressas” pelo Código do Direito
Canônico (CDC, 1108 §1).

Há várias razões para esta
celebração pública: o casamento
sacramental é um ato litúrgico;
introduz numa ordo eclesial, criando
direitos e deveres na Igreja entre os
esposos e para com os filhos. Como o



casamento é um estado de vida na
Igreja, é preciso que existam certezas
sobre ele (daí a obrigação da
presença de testemunhas); e o
caráter público do consentimento
protege o ‘Sim’ oferecido e ajuda a
permanecer fiel a ele (cf. Catecismo,
1631).

3. Propriedades essenciais do
matrimônio

“As propriedades essenciais do
matrimônio são a unidade e a
indissolubilidade que, no
matrimônio cristão, recebem firmeza
especial em virtude do
sacramento” (CDC, 1056). O homem e
a mulher, “pela aliança conjugal ‘já
não são dois, mas uma só carne’ (Mt
19, 6) (…). Esta união íntima, doação
recíproca de duas pessoas e o o bem
dos filhos exigem a perfeita
fidelidade dos cônjuges e a sua
indissolúvel unidade”[9].



“A unidade do Matrimônio é também
claramente confirmada pelo Senhor
mediante a igual dignidade do
homem e da mulher como pessoas, a
qual deve ser reconhecida no amor
mútuo e perfeito. A poligamia é
contrária a essa igual dignidade e ao
amor conjugal, que é único e
exclusivo” (Catecismo, 1645).

“Em sua pregação, Jesus ensinou sem
equívoco o sentido o original da
união do homem e da mulher,
conforme quis o Criador desde o
começo. A permissão de repudiar a
própria mulher, concedida por
Moisés, era uma concessão devida à
dureza do coração (cf. Mt 19, 8); a
união matrimonial do homem e da
mulher é indissolúvel, pois Deus
mesmo a ratificou: ‘Não separe o
homem o que Deus uniu’ (Mt 19,
6)” (Catecismo, 1614). Em virtude do
sacramento, pelo qual os esposos
cristãos testemunham e participam
do mistério da união e do amor



fecundo entre Cristo e a Igreja (Ef 5,
32), a indissolubilidade adquire um
sentido novo e mais profundo,
aumentando a solidez original do
vínculo conjugal, de modo que “O
matrimônio ratificado [isto é,
celebrado entre batizados] e
consumado não pode ser dissolvido
por nenhum poder humano nem por
nenhuma causa, exceto a
morte” (CDC, 1141).

“O divórcio é uma ofensa grave à lei
natural. Pretende romper o contrato
livremente consentido pelos esposos
de viver um com o outro até a morte.
O divórcio lesa a Aliança de salvação
da qual o matrimônio sacramental é
o sinal” (Catecismo, 2384). “Pode
acontecer que um dos cônjuges seja a
vítima inocente do divórcio decidido
pela lei civil; neste caso, ele não viola
o preceito moral. Existe uma
diferença considerável entre o
cônjuge que se esforçou
sinceramente por ser fiel ao



sacramento do Matrimônio e se vê
injustamente abandonado e aquele
que, por uma falta grave de sua
parte, destrói um casamento
canonicamente válido” (Catecismo,
2386).

“Mas, existem situações em que a
coabitação matrimonial se torna
praticamente impossível pelas mais
diversas razões. Nestes casos, a Igreja
admite a separação física dos esposos
e o fim da coabitação. Os esposos não
deixam de ser marido e mulher
diante de Deus; não são livres para
contrair uma nova união. Nesta
difícil situação, a melhor solução
seria, se possível, a
reconciliação” (Catecismo, 1649). Se
depois da separação “o divórcio civil
for a única maneira possível de
garantir certos direitos legítimos, o
cuidado dos filhos ou a defesa do
patrimônio, pode ser tolerado sem
constituir uma falta
moral” (Catecismo, 2383).



Se depois do divórcio for contraída
uma nova união, mesmo reconhecida
pela lei civil, “o cônjuge casado outra
vez encontra-se numa situação de
adultério público e
permanente” (Catecismo, 2384). Os
divorciados novamente casados,
embora continuem a pertencer à
Igreja, não podem ser admitidos à
Comunhão eucarística, porque o seu
estado e condição de vida
contradizem objetivamente essa
união de amor indissolúvel entre
Cristo e a Igreja significada e
atualizada na Eucaristia. “A
reconciliação pelo sacramento da
penitência – que abriria o caminho
ao sacramento eucarístico – pode ser
concedida só àqueles que,
arrependidos de ter violado o sinal
da Aliança e da fidelidade a Cristo,
estão sinceramente dispostos a uma
forma de vida não mais em
contradição com a indissolubilidade
do matrimônio. Isto tem como
consequência, concretamente, que



quando o homem e a mulher, por
motivos sérios – como, por exemplo,
a educação dos filhos – não se podem
separar, “assumem a obrigação de
viver em plena continência, isto é, de
abster-se dos atos próprios dos
cônjuges”[10].

4. A paternidade responsável

“Pela sua própria natureza, a
instituição matrimonial e o amor
conjugal estão ordenados à
procriação e à educação dos filhos,
que constituem o ponto alto da sua
missão e a sua coroa. Os filhos são o
dom mais excelente do Matrimônio e
contribuem grandemente para o bem
dos próprios pais. Deus mesmo disse:
‘Não convém ao homem ficar
sozinho’ (Gn 2,18), e ‘criou de início o
homem como varão e mulher’ (Mt
19,4); querendo conferir ao homem
participação especial em sua obra
criadora, abençoou o varão e a
mulher dizendo: ‘Crescei e



multiplicai-vos’ (Gn 1,28). Donde se
segue que o cultivo do verdadeiro
amor conjugal e toda a estrutura da
vida familiar que daí promana, sem
desprezar os outros fins do
Matrimônio, tendem a dispor os
cônjuges a cooperar corajosamente
com o amor do Criador e do Salvador
que, por intermédio dos esposos,
quer incessantemente aumentar e
enriquecer sua família” (Catecismo,
1652)[11]. Por isso, “devem-se
mencionar especialmente entre os
esposos que cumprem dessa maneira
a missão que Deus lhes confiou,
aqueles que, de comum e prudente
acordo, acolhem com alma grande,
uma prole mais numerosa para ser
convenientemente educada”[12].

O estereótipo da família apresentada
pela cultura atualmente dominante
opõe-se à família numerosa, usando
como justificativa razões
econômicas, sociais, de saúde etc.
Mas “O verdadeiro amor mútuo



transcende a comunidade de marido
e mulher e estende-se aos seus frutos
naturais, os filhos. O egoísmo, pelo
contrário, acaba rebaixando esse
amor à simples satisfação do instinto,
e destrói a relação que une pais e
filhos. Dificilmente haverá quem se
sinta bom filho — verdadeiro filho —
de seus pais, se puder vir a pensar
que veio ao mundo contra a vontade
deles: que não nasceu de um amor
limpo, mas de uma imprevisão ou de
um erro de cálculo (…). Vejo com
clareza que os ataques às famílias
numerosas provêm da falta de fé; são
produto de um ambiente social
incapaz de compreender a
generosidade, um ambiente que
tende a encobrir o egoísmo e certas
práticas inconfessáveis com motivos
aparentemente altruístas”[13].

Mesmo com uma atitude generosa
face à paternidade, os esposos podem
encontrar-se “em situações em que,
pelo menos temporariamente, não



lhes é possível aumentar o número
de filhos”[14]. “Se existem motivos
sérios para distanciar os
nascimentos, que derivem ou das
condições físicas ou psicológicas dos
cônjuges, ou de circunstâncias
exteriores, a Igreja ensina que então
é lícito ter em conta os ritmos
naturais imanentes às funções
geradoras, para usar do matrimônio
só nos períodos infecundos e, deste
modo, regular a natalidade”[15].

É intrinsecamente má “toda a ação
que, ou em previsão do ato conjugal,
ou durante a sua realização, ou
também durante o desenvolvimento
das suas consequências naturais, se
proponha, como fim ou como meio,
tornar impossível a procriação”[16].

Mesmo que se procure atrasar uma
nova concepção, o valor moral do ato
conjugal realizado no período
infecundo da mulher é diferente do
efetuado com o recurso a um meio



contraceptivo. “O ato conjugal, ao
mesmo tempo que une
profundamente os esposos, torna-os
aptos para a geração de novas vidas,
segundo leis inscritas no próprio ser
do homem e da mulher.
Salvaguardando estes dois aspectos
essenciais, unitivo e procriador, o ato
conjugal conserva integralmente o
sentido de amor mútuo e verdadeiro
e a sua ordenação para a altíssima
vocação do homem para a
paternidade”[17].

O recurso à contracepção exclui o
significado procriativo do ato
conjugal; o ato conjugal nos períodos
infecundos da mulher respeita a
inseparável conexão dos significados
unitivos e procriativos da
sexualidade humana. No primeiro
caso, uma ação positiva é realizada
para impedir a procriação,
eliminando do ato conjugal o seu
poder de gerar; no segundo, só se
omite o uso do matrimônio nos



períodos fecundos da mulher, o que
por si não prejudica nenhum outro
ato conjugal em sua capacidade
procriadora[18]. Assim, a
paternidade responsável, tal como a
proclama a Igreja, não admite de
nenhum modo a mentalidade
contraceptiva; antes pelo contrário, é
a resposta a uma situação particular
decorrente de circunstâncias que não
são desejadas mas que, em certo
sentido, são impostas ao casal, e que
podem contribuir (quando há oração
e aceitação da vontade de Deus) para
unir mais firmemente tanto os
cônjuges como toda a família.

5. Matrimônio e família

“Segundo o desígnio de Deus, o
matrimônio é o fundamento da mais
ampla comunidade da família, pois
que o próprio instituto do
matrimônio e o amor conjugal se
ordenam à procriação e educação da



prole, na qual encontram a sua
coroação”[19].

“Pois que o Criador de todas as coisas
constituiu o matrimônio princípio e
fundamento da sociedade humana”,
a família tornou-se a “célula primeira
e vital da sociedade”[20]. Esta
específica e exclusiva dimensão
pública do casamento exige a sua
defesa e a promoção pela autoridade
civil[21]. As leis que não reconhecem
as propriedades essenciais do
matrimônio – o divórcio – ou as
equiparam a outras formas de união
não matrimoniais – uniões de fato ou
uniões entre pessoas do mesmo sexo
– são injustas: lesam gravemente o
fundamento da própria sociedade
que o Estado está obrigado a
proteger e a fomentar[22].

Na Igreja, a família é chamada Igreja
doméstica, porque a comunhão
específica dos seus membros está
chamada “a fazer a experiência de



uma comunhão nova e original, que
confirma e aperfeiçoa a comunhão
natural e humana”[23]. “Na família,
como numa igreja doméstica, devem
os pais, pela palavra e pelo exemplo,
ser para os filhos os primeiros
arautos da fé e favorecer a vocação
própria de cada um, especialmente a
vocação sagrada”[24]. “É aqui que se
exerce de modo privilegiado o
sacerdócio batismal do pai de
família, da mãe, dos filhos, de todos
os membros da família, ‘na recepção
dos sacramentos, na oração e ação de
graças, no testemunho de uma vida
santa, na abnegação e na caridade
ativa’ (LG, 10). O lar é, assim, a
primeira escola de vida cristã e ‘uma
escola de enriquecimento
humano’ (GS, 52) (184). E aí que se
aprende a resistência à fadiga e a
alegria do trabalho, o amor fraterno,
o perdão generoso e mesmo
reiterado e, sobretudo, o culto divino
pela oração e oferenda de sua
vida” (Catecismo, 1657).



Rafael Díaz

Bibliografia básica

Catecismo da Igreja Católica,
1601-1666, 2331-2400.

Concílio Vaticano II, Const. Gaudium
et Spes, 47-52.

João Paulo II, Ex. ap. Familiaris
Consortio, 11-16.

Leituras recomendadas

São Josemaria Escrivá, Entrevistas,
87-112.

São Josemaria Escrivá, “O
Matrimônio, Vocação Cristã”, É Cristo
que Passa, 22-30.

J. Miras; J.I. Bañares, Matrimónio y
Família, Rialp, Madri 2006.



J. M. Ibañez Langlois, Sexualidad,
Amor, Santa Pureza, Ediciones
Universidad Católica de Chile,
Santiago do Chile 2006.

[1] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes, 48.

[2] São João Paulo II, Ex. ap. 
Familiaris Consortio, 22-11-1981, 11.

[3] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes, 49.

[4] “De fato, mediante o Batismo, o
homem e a mulher estão
definitivamente inseridos na Nova e
Eterna Aliança, na Aliança nupcial de
Cristo com a Igreja. E é em razão
desta indestrutível inserção que a
íntima comunidade de vida e de
amor conjugal, fundada pelo Criador,
é elevada e assumida pela caridade
nupcial de Cristo, sustentada e



enriquecida pela sua força
redentora” (São João Paulo II, Ex. ap. 
Familiaris Consortio, 13).

[5] “Os casais têm graça de estado - a
graça do sacramento - para viverem
todas as virtudes humanas e cristãs
da convivência: a compreensão, o
bom humor, a paciência; o perdão, a
delicadeza no comportamento
recíproco” (São Josemaria, 
Entrevistas, 108).

[6] “O autêntico amor conjugal é
assumido no amor divino, e dirigido
e enriquecido pela força redentora
de Cristo e pela ação salvadora da
Igreja, para que, assim, os esposos
caminhem eficazmente para Deus e
sejam ajudados e fortalecidos na sua
missão sublime de pai e
mãe” (Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes, 48).

[7] São João Paulo II, Ex. ap. 
Familiaris Consortio, 56.



[8] São Josemaria, É Cristo que Passa,
23.

[9] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes, 48.

[10] João Paulo II, Ex. ap. Familiaris
Consortio, 84. Cf. Bento XVI, Ex. ap. 
Sacramentum Caritatis, 22-11-2007,
29; Congregação para a Doutrina da
Fé, Carta sobre a recepção da
Comunhão Eucarística por parte dos
fiéis divorciados que voltaram a
casar, 14-09-1994; Catecismo, 1650.

[11] “No dever de transmitir e educar
a vida humana - dever que deve ser
considerado como a sua missão
específica - eles são os cooperadores
do amor de Deus criador e como que
os seus intérpretes (…),os esposos
cristãos, confiados na divina
Providência e cultivando o espírito
de sacrifício, dão glória ao Criador e
caminham para a perfeição em
Cristo quando se desempenham do
seu dever de procriar com



responsabilidade generosa, humana
e cristã” (Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes, 50).

[12] Ibidem.

[13] São Josemaria Escrivá, 
Entrevistas, 94. “Os esposos devem
edificar a sua vida em comum sobre
um carinho sincero e limpo, e sobre a
alegria de terem trazido ao mundo os
filhos que Deus lhes tenha conferido
a possibilidade de ter, sabendo
renunciar a comodidades pessoais e
tendo fé na Providência. Formar uma
família numerosa, se tal for a
vontade de Deus, é penhor de
felicidade e eficácia, embora
afirmem outra coisa os fautores de
um triste hedonismo” (S. Josemaria
Escrivá, É Cristo que Passa, 25).

[14] Concílio Vaticano II, Const. 
Gaudium et Spes, 51.

[15] São Paulo VI, Enc. Humanae
Vitae, 26-07-1968, 16.



[16] Ibidem, 16

[17] Ibidem, 12. O ato conjugal
realizado com a exclusão de um dos
significados é intrinsecamente
desonesto: “Um ato conjugal imposto
ao próprio cônjuge, sem
consideração pelas suas condições e
pelos seus desejos legítimos, não é
um verdadeiro ato de amor e nega,
por isso mesmo, uma exigência da
reta ordem moral, nas relações entre
os esposos; ou “um ato de amor
recíproco, que prejudique a
disponibilidade para transmitir a
vida que Deus Criador de todas as
coisas nele inseriu segundo leis
particulares, está em contradição
com o desígnio constitutivo do
casamento e com a vontade do Autor
da vida humana. Usar deste dom
divino, destruindo o seu significado e
a sua finalidade, ainda que só
parcialmente, é estar em contradição
com a natureza do homem, bem



como com a da mulher e da sua
relação mais íntima” (Ibidem, 13).

[18] Cf. São João Paulo II, Ex. ap. 
Familiaris Consortio, 32; Catecismo,
2370. A supressão do significado
procriativo implica a exclusão do
significado unitivo do ato conjugal:
“deriva daqui, não somente a recusa
positiva de abertura à vida, mas
também uma falsificação da verdade
interior do amor conjugal, chamado
a doar-se na totalidade pessoal” (Ex.
ap. Familiaris Consortio, 32).

[19] Ibidem, 14.

[20] Ibidem, 42.

[21] “A família é o elemento natural e
fundamental da sociedade e tem
direito à proteção da sociedade e do
Estado” (ONU, Declaração dos
Direitos do Homem, 10-12-1948, artº
16.)



[22] Cf. Conselho Pontifício para a
Família, Família, matrimônio e uniões
de fato, Vaticano 2000; Congregação
para a Doutrina da Fé, Considerações
acerca dos projetos de
reconhecimento legal das uniões de
fato entre pessoas homossexuais,
Vaticano 2003.

[23] São João Paulo II, Ex. ap. 
Familiaris Consortio, 21.

[24] Concílio Vaticano II, Const. 
Lumen Gentium, 11.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-25-o-
matrimonio/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-25-o-matrimonio/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-25-o-matrimonio/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-25-o-matrimonio/

	25. O Matrimônio

