
opusdei.org

Tema 25. A vida
cristã: a lei e a
consciência

A lei eterna, a lei natural, a
Nova Lei ou Lei de Cristo, as leis
humanas políticas e
eclesiásticas são leis morais em
sentidos muito diferentes,
embora que todas elas tenham
algo em comum. A consciência
formula “a obrigação moral à
luz da lei natural”, é “a norma
próxima da moralidade
pessoal”.

01/10/2022



Para comunicar a sua bondade e a
sua bem-aventurança eterna, Deus
quis criar seres inteligentes e livres
(os anjos e os homens), aos que
comunicou livremente uma
participação da sua natureza divina,
que a teologia chama de graça
santificante. Esse dom divino, que
recebemos pela fé e pelo batismo, e
que nos torna filhos adotivos de
Deus, é inicialmente como uma
semente que tem que crescer até
chegar à plenitude escatológica
depois da morte, na vida eterna. A
vida cristã é vida do homem como
filho de Deus em Cristo, por meio do
Espirito Santo, que transcorre entre o
batismo e a passagem à vida eterna.
A regra moral suprema da vida cristã
é este desígnio divino de salvação
que a teologia moral chama de lei
eterna.

A lei eterna e a lei moral natural



O conceito de lei é análogo. A lei
eterna, a lei natural, a Nova Lei ou
Lei de Cristo, as leis humanas
políticas e eclesiásticas são leis
morais em sentidos muito diferentes,
embora todas elas tenham algo em
comum.

Chamamos de lei eterna o plano da
Sabedoria divina para conduzir toda
a criação a seu fim[1]. No que diz
respeito ao gênero humano
corresponde ao eterno desígnio
salvífico de Deus pelo qual nos
escolheu em Cristo “para ser santos e
imaculados em sua presença”,
“escolhendo-nos de antemão para ser
seus filhos adotivos por meio de
Jesus Cristo”[2]. Neste desígnio está a
plena felicidade do homem, que
consiste na visão de Deus e, neste
mundo e de modo ainda não pleno,
na vida de união com Cristo, que
quer sempre o nosso bem.



Deus conduz cada criatura a seu fim
de acordo com a sua natureza.
Concretamente, “aos homens, Deus
provê de um modo diferente do
usado com os seres que não são
pessoas: não "de fora", através das
leis da natureza física, mas "de
dentro", mediante a razão que,
conhecendo pela luz natural a lei
eterna de Deus, está, por isso mesmo,
em condições de indicar ao homem a
justa direção do seu livre agir”[3].

A lei moral natural é a participação
da lei eterna na criatura racional[4].
Não podemos conhecer o desígnio
eterno de Deus para nos levar à
plena felicidade em si mesmo, já que
não vemos o que há na mente de
Deus. Mas Ele nos dá uma luz que
nos permite distinguir o que é bom
do que é mau para nós. Assim, Deus
nos permite conhecer uma parte de
seu desígnio eterno. Por isso pode-se
dizer que a lei moral natural é a
“mesma lei eterna, inscrita nos seres



dotados de razão, que os inclina para
o ato e o fim que lhes convém”[5]. É,
portanto, uma lei divina (divino-
natural). O que a lei moral natural
nos dá a conhecer tem força de lei,
na medida em que é a voz e o
intérprete da mais alta razão de
Deus, da qual o nosso espírito
participa e à qual a nossa liberdade
adere[6]. Chamamos de natural
porque consiste na luz da razão que
todo homem tem por natureza.

A lei moral natural é um primeiro
passo na comunicação do desígnio
divino de salvação a todo o gênero
humano, cujo completo
conhecimento só é possível pela
Revelação. Como já foi dito, esse
desígnio divino é que todos possamos
alcançar a nossa felicidade plena na
visão de Deus.

—Propriedades. A lei moral natural é 
universal porque se estende a
qualquer pessoa humana, de todas as



épocas[7]. Apesar da diversidade de
culturas ao longo da história, a
inteligência humana mantém a sua
unidade, o que faz possível o diálogo
entre as diversas culturas, por mais
que às vezes possa parecer difícil.

“É imutável e permanente através
das variações da história; ela subsiste
sob o fluxo das ideias e dos costumes
e constitui a base para seu progresso.
As regras que a exprimem
permanecem substancialmente
válidas”[8]. São imutáveis os
princípios fundamentais, que, ao
aplicarem-se a uma realidade social
que muda, permitam aplicações
concretas diferentes, permanecendo
em vigor o fundamental[9].

É obrigatória já que, para se dirigir a
Deus, o homem deve fazer
livremente o bem e evitar o mal; e
para isto deve poder diferenciar o
bem do mal, o que acontece
primeiramente graças à luz da razão



natural[10]. A observância da lei moral
natural pode ser difícil algumas
vezes, mas jamais é impossível[11].

—Conhecimento da lei natural. Os
preceitos da lei natural podem ser
conhecidos por todos mediante a
razão. No entanto, de fato nem todos
os seus preceitos são percebidos por
todos de uma maneira clara e
imediata[12]. Seu efetivo
conhecimento pode estar
condicionado pelas disposições
pessoais de cada um, pelo ambiente
social e cultural, pela educação
recebida, etc. Poderíamos dizer que a
lei natural é natural como a
linguagem: todo homem saudável
tem a capacidade de falar, mas falará
de modo mais ou menos correto e
elegante de acordo com o seu nível
de instrução. A capacidade natural
de conhecer o bem e o mal necessita
de uma formação adequada para
atingir de fato todas as verdades
morais que é capaz de atingir.



A lei divino-positiva

Como na situação atual as sequelas
do pecado não foram totalmente
eliminadas, e podem obscurecer a
inteligência em maior ou menor
medida, o homem precisa da graça e
da Revelação para que as verdades
morais possam ser conhecidas por
“todos e sem dificuldade, com uma
firme certeza e sem mistura de
erro”[13]. A revelação divina
aconteceu por meio de um processo
gradual e histórico.

A Lei Antiga, revelada por Deus a
Moisés, “é o primeiro estado da Lei
revelada. Suas prescrições morais
estão resumidas nos Dez
mandamentos”[14], que expressam
conclusões imediatas da lei moral
natural. Toda a economia do Antigo
Testamento está principalmente
ordenada para preparar, anunciar e
significar a vinda do Salvador[15].



A Nova Lei ou Lei Evangélica ou Lei
de Cristo é “a graça do Espírito Santo
dada pela fé em Cristo. Os preceitos
externos, de que, aliás, fala o
Evangelho, dispõem para esta graça
ou prolongam os seus efeitos na
vida”[16].

O elemento principal da Lei de Cristo
é a graça do Espírito Santo, que salva
o homem inteiro e se manifesta na fé
que age pelo amor[17]. É
fundamentalmente uma lei interna,
que dá a força interior para realizar
o que ensina. Em segundo lugar é
também uma lei escrita, que se
encontra nos ensinamentos do
Senhor (o sermão da montanha, as
bem-aventuranças, etc.) e na
catequese moral dos Apóstolos, e que
podem se resumir no mandamento
do amor. Este segundo elemento não
é de importância secundária, pois a
graça do Espírito Santo, infusa no
coração do cristão, implica
necessariamente “viver segundo o



Espírito” e se expressa através dos
“frutos do Espírito”, aos quais se
opõem as “obras da carne”[18].

A Igreja, com o seu Magistério, é
intérprete autêntica da lei natural[19].
Esta missão não se circunscreve
somente aos fiéis, mas – por mandato
de Cristo: euntes, docete omnes
gentes[20] – abarca todos os homens.
Daí a responsabilidade que incumbe
os cristãos no ensinamento da lei
moral natural, já que pela fé e com a
ajuda do Magistério, a conhecem
facilmente e sem erro.

As leis civis

As leis civis são as disposições
normativas emanadas pelas
autoridades estatais (geralmente
pelos órgãos legislativos do Estado)
com a finalidade de promulgar, 
explicitar ou concretizar as
exigências da lei moral natural
necessárias para fazer possível e
regular adequadamente a vida dos



cidadãos no âmbito da sociedade
politicamente organizada[21]. Devem
garantir principalmente a paz e a
segurança, a liberdade, a justiça, a
tutela dos direitos fundamentais da
pessoa e a moralidade pública[22].

A virtude da justiça implica a
obrigação moral de cumprir as leis
civis justas. A gravidade desta
obrigação depende da maior ou
menor importância do conteúdo da
lei para o bem comum da sociedade.

São injustas as leis que se opõem à lei
moral natural e ao bem comum da
sociedade. Mais concretamente, são
injustas as leis:

1) que proíbem fazer algo que para
os cidadãos é moralmente
obrigatório ou que mandam fazer
algo que não se pode fazer sem
cometer uma culpa moral;

2) as que prejudicam positivamente
ou privam da devida tutela bens que



pertencem ao bem comum: vida,
justiça, direitos fundamentais da
pessoa, o matrimonio ou a família,
etc.;

3) as que não são promulgadas
legitimamente;

4) as que não distribuem de modo
equitativo e proporcional entre os
cidadãos as cargas e os benefícios.

As leis civis injustas não obrigam em
consciência; pelo contrário, há
obrigação moral de não cumprir suas
disposições, principalmente se são
injustas pelas razões indicadas em 1)
e 2), de manifestar o próprio
desacordo e de tentar mudá-las na
medida do possível, ou, pelo menos,
reduzir os seus efeitos negativos. Às
vezes será preciso recorrer à objeção
de consciência[23].

As leis eclesiásticas e os
mandamentos da Igreja



Para salvar os homens Deus também
quis que formassem uma
sociedade[24]: a Igreja, fundada por
Jesus Cristo, e dotada por Ele de
todos os meios para cumprir o seu
fim sobrenatural, que é a salvação
das almas. Entre esses meios está o
poder legislativo, que o Romano
Pontífice tem para a Igreja universal
e os Bispos diocesanos (e as
autoridades a eles equiparadas) têm
para as suas circunscrições. A maior
parte das leis de alcance universal
estão contidas no Código de Direito
Canônico. Existe um Código para os
fiéis de rito latino e outro para os de
ritos orientais.

As leis eclesiásticas originam uma
verdadeira obrigação moral[25] que
será grave ou leve de acordo com a
gravidade da matéria.

Os mandamentos mais gerais da
Igreja são cinco: 1º participar da
Missa inteira aos domingos e dias de



preceito[26]; 2º confessar os pecados
mortais ao menos uma vez por ano, e
em perigo de morte, e antes de
receber a comunhão[27]; 3º comungar
ao menos uma vez por ano, pela
Páscoa de Ressurreição[28]; 4º jejuar
ou abster-se de carne nos dias
estabelecidos pela Igreja[29]; 5º ajudar
a Igreja em suas necessidades[30].

A consciência moral

“A consciência moral é um juízo da
razão, pelo qual a pessoa humana
reconhece a qualidade moral dum
ato concreto que vai planejar, que
está prestes a executar ou que já
realizou”[31]. A consciência formula “a
obrigação moral à luz da lei natural:
é a obrigação de fazer o que o
homem, mediante o ato de sua
consciência, conhece, como um bem
que lhe é mostrado aqui e agora”[32].
Assim, por exemplo, quando no fim
do dia fazemos o exame de
consciência, podemos perceber que



algo que dissemos era contrário à
caridade. Ou quando refletimos
antes de fazer algo, a consciência
pode nos fazer ver que a ação que
planejamos prejudicaria o direito de
uma pessoa, e seria, portanto, uma
falta contra a justiça.

A consciência é “a norma próxima da
moralidade pessoal”[33], por isso,
quando se atua contra ela se comete
um mal moral. Este papel de norma
próxima pertence à consciência não
porque ela seja a norma suprema[34],
mas porque tem para a pessoa um
carácter último inevitável: “O juízo
da consciência afirma por último a
conformidade de um certo
comportamento concreto com a
lei”[35]: quando aa pessoa julga com
certeza, depois de examinar o
problema com todos os meios à sua
disposição, não existe uma instancia
ulterior, uma consciência da
consciência, um juízo do juízo,



porque do contrário se procederia
até o infinito.

Chama-se consciência reta ou
verdadeira aquela que julga com
verdade a qualidade moral de um
ato, e consciência errônea aquela que
não alcança a verdade, estimando
como boa uma ação que, na
realidade, é má, ou vice-versa. A
causa do erro de consciência é a 
ignorância, que pode ser invencível (e
inculpável), se domina a pessoa até
tal ponto que não tem nenhuma
possibilidade de reconhecê-la e evitá-
la, ou vencível (e culpável), se se
poderia reconhecer e superar, mas
permanece porque a pessoa não quer
colocar os meios para superá-la[36].
Uma consciência culpavelmente
errônea não desculpa do pecado, e
pode até agravá-lo.

A consciência é certa, quando emite o
juízo com a segurança moral de não
errar. É chamada de provável,



quando julga com o convencimento
de que existe uma certa
probabilidade de erro, mas que é
menor que a probabilidade de
acertar. Se diz que é duvidosa,
quando a probabilidade de errar é
igual ou maior que a de acertar.
Finalmente se chama perplexa
quando não ousa julgar, porque
pensa que é pecado tanto realizar um
ato como omiti-lo.

Na prática, deve-se seguir apenas a 
consciência certa e verdadeira ou a 
consciência certa invencivelmente
errônea[37]. Não se deve agir com
consciência duvidosa, é preciso sair
da dúvida rezando, estudando,
perguntando, etc.

A formação da consciência

As ações moralmente negativas
realizadas com ignorância invencível
são nocivas para quem as comete e
talvez também para outros, e em
todo caso podem contribuir para um



maior obscurecimento da
consciência. Daí a imperiosa
necessidade de formar a
consciência[38].

Para formar uma consciência reta é
necessário instruir a inteligência no
conhecimento da verdade, para o
qual o cristão conta com a ajuda do
Magistério da Igreja, e educar a
vontade e a afetividade mediante a
prática das virtudes[39]. É uma tarefa
que dura toda a vida[40].

Para a formação da consciência são
especialmente importantes a
humildade, que se adquire vivendo a
sinceridade diante de Deus, e a
direção espiritual[41].

Uma consciência bem formada
necessita praticar a virtude moral da
epiqueia. A epiqueia leva a agir de
modo diferente da letra da lei
quando, diante de uma situação não
prevista pela formulação geral e
simples da lei, agir de acordo com ela



seria nocivo. Assim, por exemplo, as
autoridades da polícia estabelecem
que só se pode entrar e sair da zona
internacional de um aeroporto pelas
portas destinadas a isso. Isto se
refere ao comportamento normal.
Mas é claro que no caso de um
terremoto que destrói os acessos e
impede o uso dessas portas, as
pessoas que estiverem dentro
deverão escapar por onde puderem.
As disposições da autoridade,
expressadas de forma geral, se
referem ao comportamento normal,
e não a circunstâncias excepcionais
que ninguém pode prever.

Ángel Rodríguez Luño

Bibliografia básica

—Catecismo da Igreja Católica,
1730-1742, 1776-1794 e 1950-1974.



—João Paulo II, Encíclica Veritatis
splendor, 6/08/1993, 28-64.

Leituras recomendadas

—São Josemaria, HomiliaA liberdade,
dom de Deus, em Amigos de Deus,
23-38.

—Enrique Colom, Ángel Rodríguez
Luño, Escolhidos em Cristo para ser
santos. Curso de teologia moral
fundamental, Quadrante, São Paulo.

[1] Cf. Santo Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I-II, q. 93, a. 1, c.; Concilio
Vaticano II, Dignitatis humanae, n. 3.

[2] Ef 1,4-5.

[3] João Paulo II, Veritatis splendor,
6/08/1993, n. 43.

[4] Cf. ibidem; Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 91, a. 2.



[5] Cf. João Paulo II, Veritatis splendor,
n.44.

[6] Cf. Ibid.

[7] Cf. Catecismo, n. 1956.

[8] Ibid., n. 1958.

[9] “A aplicação da lei natural varia
muito. Pode exigir uma reflexão
adaptada à multiplicidade das
condições de vida, conforme os
lugares, as épocas e as
circunstâncias. Todavia, na
diversidade das culturas, a lei
natural permanece como uma regra
que liga entre si os homens e lhes
impõe, para além das inevitáveis
diferenças, princípios
comuns” (Catecismo, n. 1957).

[10] Cf. João Paulo II, Veritatis splendor,
n. 42.

[11] Cf. Ibíd, n. 102.

[12] Cf. Catecismo, n. 1960.



[13] Pío XII, Humani generis: DS 3876. 
Cf.Catecismo, n. 1960.

[14] Catecismo, n. 1962.

[15] Cf. Concilio Vaticano II, Dei
verbum, n. 15.

[16] João Paulo II, Veritatis splendor, n.
24. Cf. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 106, a. 1, c.
y ad 2.

[17] Cf. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 108, a. 1.

[18] Cf. Ga 5,16-26.

[19] Cf. Catecismo, n. 2036.

[20] Mt 28,19 [ide e fazei discípulos
meus todos os povos]

[21] Cf. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, I-II, q. 95, a. 2; 
Catecismo, n. 1959.



[22] Cf. João Paulo II, Evangelium vitae,
25-III-1995, n. 71.

[23] Cf. Catecismo, nn. 2242-2243;João
Paulo II, Evangelium vitae, nn. 72-74.

[24] Cf. Concilio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 9.

[25]Cf. Concilio de Trento, Cánones
sobre el sacramento del Bautismo, 8:
DS 1621.

[26] Cf. Catecismo, n. 2042.

[27] Cf. Ibíd.

[28] Cf. Ibíd.

[29] Cf. Ibíd., n. 2043.

[30] Cf. Ibíd.

[31] Catecismo, n. 1778.

[32] João Paulo II, Veritatis splendor, n.
59.

[33] Ibíd., n. 60.



[34] Cf. Ibíd.

[35] Ibíd., n. 59.

[36] Cf. ibid., n. 62; Concilio Vaticano II,
Gaudium et spes, 16.

[37] A consciência certa
invencivelmente errônea é regra
moral não de modo absoluto: obriga
só enquanto permanece o erro. E isso
não pelo que é em si mesma: o poder
obrigatório da consciência deriva da
verdade, por isso a consciência
errônea pode obrigar somente na
medida em que subjetiva e
invencivelmente se considera
verdadeira. Em matérias muito
importantes (homicídio deliberado,
etc.) o erro de consciência inculpável
é muito difícil.

[38] Cf. Catecismo, n. 1783.

[39] Cf. João Paulo II, Veritatis splendor,
n. 64.



[40] Cf. Catecismo, n. 1784.

[41] “O exercício da direção espiritual
não deve orientar-se no sentido de
fabricar criaturas carecidas de juízo
próprio, que se limitam a executar
materialmente o que outrem lhe
disse; pelo contrário, a direção
espiritual deve tender a formar
pessoas de critério. E o critério
implica maturidade, firmeza de
convicções, conhecimento suficiente
da doutrina, delicadeza de espírito,
educação da vontade” (São
Josemaria, Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivá, n. 93).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-25-a-
vida-crista-a-lei-e-a-consciencia/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-25-a-vida-crista-a-lei-e-a-consciencia/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-25-a-vida-crista-a-lei-e-a-consciencia/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-25-a-vida-crista-a-lei-e-a-consciencia/

	Tema 25. A vida cristã: a lei e a consciência

