opusdei.org

Tema 24: Os
sacramentos do
Matrimonio e da
Ordem

O matrimoénio é uma sabia
instituicdo do Criador para
realizar na humanidade seu
designio do amor. Nasce do
consentimento pessoal e
irrevogavel dos esposos. Suas
propriedades essenciais sdo a
unidade e a indissolubilidade.
Mediante o sacramento da
ordem confere-se uma
participacao no sacerdocio de
Cristo segundo a modalidade
transmitida pela sucessao
apostolica. Os sacramentos do



matrimoénio e da ordem
conferem precisamente ao
cristdo uma vocacao e missao
especifica na Igreja (cf.
Catecismo, 1534).

01/10/2022

O sacramento do Matrimonio

O matriménio néo é “efeito da
causalidade ou produto da evolucao
de forcas naturais inconscientes; é
uma sabia instituicao do Criador
para realizar na humanidade seu
designio de amor. Os esposos,
mediante sua doacao pessoal
reciproca, propria e exclusiva deles,
tendem a comunhdo de seu ser com
vistas a um mutuo aperfeicoamento
pessoal, para colaborar com Deus na
geracdo e na educacao de novas
vidas. Nos batizados o matriménio
reveste-se, além disso, da dignidade



de sinal sacramental da graca, na
medida em que representa a uniao
de Cristo e da Igreja”'.

“Em sua realidade mais profunda, o
amor é essencialmente dom e amor
conjugal ao mesmo tempo que leva
0S esposos ao reciproco
‘conhecimento’ que os torna ‘uma so
carne’ (cf. Gn 2, 24), ndo se esgota no
casal, ja que os torna capazes da
maxima doacdo possivel, pela qual
convertem-se em cooperadores de
Deus no dom da vida para uma nova
pessoa humana”.

Este amor mutuo entre 0s esposos “se
torna uma imagem do amor absoluto
e indefectivel de Deus pelo homem.
Esse amor é bom, muito bom, aos
olhos do Criador, que “é amor” (1]o 4,
8.16). E esse amor abencoado por
Deus é destinado a ser fecundo e a
realizar-se na obra comum de
preservacdo da criacdo: "Deus 0s
abencoou e lhes disse: Sede fecundos,



multiplicai-vos, enchei a terra e
submetei-a" (Gn 1,28)” (Catecismo,
1604).

O dom praprio, que caracteriza o
amor como conjugal, sdo as pessoas
na medida em que sdo
reciprocamente sexuadas com vistas
a geracao. Nenhuma pessoa pode
chegar a ser pai por si s6 ou com
outra pessoa do mesmo sexo, porque
a paternidade e a maternidade
constituem um unico principio de
geracdo. Por isso, no amor conjugal,
a aceitacdo do dom possui um
dinamismo proprio e peculiar com
relacdo a outras linguagens do amor:
somente no amor conjugal se da a
identidade entre o oferecimento e a
aceitacdo do dom. Com efeito, a
aceitacdo do dom da paternidade
tem lugar mediante a entrega do
dom da maternidade e vice-versa.
Ndao cabe, portanto, uma comunhdo
de amor mais intima entre duas
pessoas que, com palavras da



Sagrada Escritura, sdo uma so carne.
(Gn 2, 24).

A dindmica da doac¢ao conjugal
descrita evidencia que o amor
conjugal ndo nasce de modo
espontaneo e sim de uma entrega
livre de cada pessoa e, por a entrega
ser mutua, € um amor devido. Sao
Paulo o ensina assim ao escrever que
“a mulher ndo é dona de seu proprio
corpo, e sim o marido; do mesmo
modo que o marido ndo é dono de
seu proprio corpo e sim, a mulher” (1
Cor 7, 4), ou quando recorda aos
esposos que “devem amar suas
mulheres como a seu proprio

corpo” (Ef. 5, 28). O matrimonio
como instituicdo natural,
corresponde a dimensdo de justica
inerente ao amor conjugal: “a
instituicdo matrimonial ndo é uma
ingeréncia indevida da sociedade ou
da autoridade nem a imposi¢ao
extrinseca de uma forma, mas
exigéncia interior do pacto do amor



conjugal que se confirma
publicamente como unico e
exclusivo, para que assim seja vivida
a plena fidelidade ao designio de
Deus Criador”®.,

Pelo fato de a comunidade
matrimonial ser fundamento natural
da familia, célula da sociedade, ndo
se situa exclusivamente na esfera
privada, mas trata-se de um bem de
interesse publico. A sociedade
protege o matrimonio por meio de
sua institucionalizacdo legal: o
matrimonio civil na sociedade civil e
0 matrimonio canénico na Igreja.
Para que a legalizacdo do
matrimonio seja efetiva e realmente
util para o bem comum, deve ajustar-
se a sua esséncia, ou seja, ao
matrimonio como institui¢do natural
e, no caso do matrimo6nio canoénico,
também como sacramento.

Em muitos paises é frequente que as
pessoas coabitem more uxorio sem



nenhum vinculo institucional. As
razdes sdo varias: “a influéncia das
ideologias que desvalorizam o
matrimoénio e a familia, a
experiéncia do fracasso de outros
casais a qual eles ndo querem expor-
se, o medo de algo que consideram
muito grande e sagrado, as
oportunidades sociais e as vantagens
econdmicas derivadas da
convivéncia, uma concepgao
puramente emocional e romantica
do amor, o medo de perder a
liberdade proépria e a independéncia,
a rejeicdo de tudo que € visto como
institucional e burocratico”™. Se o
relacionamento estiver estabelecido
sobre uma sincera vontade conjugal,
serd preciso mostrar-lhes a
necessidade de legalizar sua
situacdo. Se ndo ha tal vontade, sera
preciso ajuda-los a descobrir a
mentira de tal relacionamento,
porque o amor conjugal “exige uma
doacdo total e definitiva das pessoas
entre si” (Catecismo, 2391). Esta



mentira enfraquece a sinceridade e a
fidelidade mutuas: o que se pode
construir num relacionamento em
que as pessoas “nao se
comprometem mutuamente e
revelam, assim, falta de confianca na
outra, em si mesma, ou no

futuro?” (Catecismo, 2390).

Se olhamos a criacdo a partir de
Cristo, descobrimos que ela “é o
fundamento de ‘todos os designios
salvificos de Deus’, ‘0 comeco da
histéria da salvacao’, que culmina
em Cristo” (Catecismo, 280). E o
matriménio das origens aparece
revestido de uma nova dignidade: foi
instituido por Deus como tipo da
unido entre Cristo e a Igreja (cf. Ef. 5,
31-32), em virtude do que o amor
conjugal ndo apenas participa do
amor criador de Deus, mas também
de seu amor salvador, transmitindo
junto com a vida humana a vida da
graca em Cristo.



O pecado original introduziu a
ruptura do homem com Deus e
simultaneamente a ruptura da
comunhdo original entre o homem e
a mulher. A instituicdo do casamento
por sua vez debilita-se com o
aparecimento da poligamia e do
repudio, e a paternidade carnal
transmite o pecado original em vez
da vida dos filhos de Deus.

A Lei antiga, de acordo com a
pedagogia divina, ndo critica a
poligamia dos patriarcas nem proibe
o divorcio; mas “contemplando a
Alianca de Deus com Israel sob a
imagem de um amor conjugal
exclusivo e fiel (cf. Os 1-3; Is 54.62; Jr
2-3.31; Ez 16, 62; 23), os profetas
foram preparando a consciéncia do
Povo eleito para uma compreensao
mais profunda da unidade e da
indissolubilidade do matriménio (cf.
Ml 2, 13-17)” (Catecismo 1611). Além
disso, a renovacdo da bencao
originaria divina com Abrado, junto



com a promessa de uma
descendéncia inumeravel a qual
entregara a terra de Canaa (cf. Gn 12,
2.7;13, 16; 22, 17), outorga ao
matrimonio um papel fundamental
na realizacdo do designio de
salvacdo: sem o matriménio ndo se
cumpriria a alianca feita por Deus
com Abrado e sua descendéncia, que
a luz do Novo Testamento, sdo Cristo
e a Igreja (cf. Gl 3, 26-29).

“Jesus, que reconciliou cada coisa em
si mesma, voltou a levar o
matrimonio e a familia a sua forma
original (cf. Mc 10, 1-12). A familia e
0 matrimonio foram redimidos por
Cristo (cf. Ef. 5, 21-32), restaurados a
imagem da Santissima Trindade,
mistério do qual brota todo amor
verdadeiro. A alianca esponsal,
inaugurada na criacdo e revelada na
historia da salvacgdo recebe a plena
revelacdo do seu significado em
Cristo e na sua Igreja. De Cristo,
mediante a Igreja, o matrimoénio e a



familia recebem a graca necessdaria
para testemunhar o amor de Deus e
viver a vida de comunhdo. O
Evangelho da familia atravessa a
histéria do mundo, desde a criacao
do homem a imagem e semelhanca
de Deus (cf. Gn 1, 26-27) até o
cumprimento do mistério da Alianga
em Cristo no final dos séculos com as
bodas do Cordeiro (cf. Ap. 19, 9)""..

A celebracido do matrimonio

O matriménio nasce do
consentimento pessoal e irrevogavel
dos esposos (cf. Catecismo 1626). “O
consentimento matrimonial é o ato
da vontade, pelo qual o vardo e a
mulher se entregam e aceitam
mutuamente em alianca irrevogavel
para constituir o matrimonio” (CIC,
1057 § 2).

“A Igreja exige normalmente para
seus fiéis a forma eclesidstica para a
celebracdo do matrimonio
(Catecismo 1631). Por isso, “somente



sdo validos aqueles casamentos
contraidos diante do Ordinario do
lugar ou o paroco, ou um sacerdote
ou diacono delegado por um deles
para que assistam, e diante de duas
testemunhas, de acordo com as
regras estabelecidas” pelo Codigo de
Direito Canodnico (CIC 1108 § 1).

Varias razdes concorrem para
explicar esta determinacdo: o
matrimoénio sacramental cria direitos
e deveres na comunidade da Igreja
entre os esposos e para com os filhos.
Sendo o matrimoénio um estado de
vida na Igreja, é preciso que haja
certeza sobre ele (dai a obrigacao de
que haja testemunhas); e o carater
publico do consentimento protege o
“Sim” uma vez dado e ajuda a
permanecer fiel a ele (cf. Catecismo,
1631).

“As propriedades esséncias do
matrimoénio sdo a unidade e a
indissolubilidade, que no



matriménio cristdo alcancam
particular firmeza em virtude do
sacramento” (CIC, 1056). O marido e
a mulher “pelo pacto conjugal ja ndo
sdao dois, mas uma so carne (Mt 19,
6). Esta intima unido, como mutua
entrega de duas pessoas assim como
0 bem dos filhos, exigem plena
fidelidade conjugal e requerem sua
indissoluvel unidade”'®.

“A unidade do matrimoénio aparece
amplamente confirmada pela mesma
dignidade pessoal que se deve
reconhecer na mulher e no vardo no
mutuo e pleno amor. A poligamia é
contraria a esta igual dignidade de
um e outro e ao amor conjugal que é
unico e exclusivo” (Catecismo, 1645).

“Em sua pregacao, Jesus ensinou sem
ambiguidade o sentido original da
unido do homem e da mulher, tal
como o Criador a quis desde o
comecgo: a autorizacdo, dada por
Moisés, de repudiar a mulher era



uma concessdo a dureza do coracao
(cf. Mt 19, 8); a unido matrimonial do
homem e da mulher é indissoluvel: o
proprio Deus a estabeleceu: ‘o que
Deus uniu, 0 homem ndo separe’ (Mt
19, 6)” (Catecismo, 1614). Em virtude
do sacramento, pelo qual os esposos
cristdos manifestam e participam do
mistério da unidade e do fecundo
amor entre Cristo e a Igreja (Ef 5, 32),
a indissolubilidade adquire um
sentido novo e mais profundo
aumentando a solidez original do
vinculo conjugal, de modo que “o
matrimonio rato [isto é, celebrado
entre batizados] e consumado néo
pode ser dissolvido por nenhum
poder humano, nem por causa
alguma exceto a morte” (CIC 1141).

“O divorcio ¢ uma ofensa grave a lei
natural. Pretende romper o contrato,
livremente aceito pelos esposos, de
viver juntos até a morte. O divorcio
atenta contra a Alianca de salvacao
da qual o matrimonio sacramental é



um sinal” (Catecismo 2384). “Pode
ocorrer que um dos conjuges seja a
vitima inocente do divorcio
pronunciado pela lei civil; ndo
contradiz neste caso o preceito
moral. Existe uma diferenca
consideravel entre o conjuge que se
esfor¢ou sinceramente por ser fiel ao
sacramento do Matrimonio e se vé
injustamente abandonado e aquele
que, por uma falta grave de sua
parte, destroi um matrimonio
canonicamente

valido” (Catecismo2386).

“Existem, no entanto, situacdes em
que a convivéncia matrimonial se
torna praticamente impossivel por
razoes muito diversas. Em tais casos,
a Igreja admite a separacdo fisica dos
esposos e que ja nao coabitem. Os
esposos ndo deixam de ser marido e
mulher diante de Deus; nem ficam
livres para contrair uma nova unido.
Nesta dificil situacdo, a melhor
solucdo seria, se possivel, a



reconciliacdo” (Catecismo 1649). Se
depois da separacdo “o divorecio civil
representa a unica forma possivel de
garantir certos direitos legitimos,
como o cuidado dos filhos ou a
defesa do patriménio, pode ser
tolerado sem constituir falta

moral” (Catecismo 2383).

Se depois do divdrcio € contraida
uma nova unido, mesmo que
reconhecida pela lei civil, “o cénjuge
casado de novo acha-se entdo na
situacdo de adultério publico e
permanente” (Catecismo 2384). Os
divorciados, em situacdo de segundas
nupcias, embora continuem
pertencendo a Igreja, ndo podem
comungar, porque seu estado e
condicao de vida contradizem
objetivamente esta unido de amor
indissoluvel entre Cristo e a Igreja
significada e atualizada na
Eucaristia. “A reconciliacdo no
sacramento da peniténcia — que lhes
abriria o caminho para o sacramento



eucaristico — pode dar-se unicamente
aos que, arrependidos de ter violado
o Sinal da Alianca e da fidelidade a
Cristo, estdo sinceramente dispostos
a uma forma de vida que néo
contradiga a indissolubilidade do
matriménio. Isto traz consigo
concretamente que quando o homem
e a mulher, por motivos sérios —
como, por exemplo, a educacdo dos
filhos — ndo podem cumprir a
obrigacdo da separacdo, assumem o
compromisso de viver em plena
continéncia, isto é, de abster-se dos
atos proprios dos esposos”!”.

Estas normas devem-se aplicar, com
a légica da compaixdo para com as
pessoas frageis, evitando impor
tantas condic¢des a misericordia
divina que a esvaziem de sentido™.
Isso significa ter em conta que o
penitente “embora seja fiel a
intencdo de ndo pecar mais, a
experiéncia passada e a consciéncia
da debilidade presente, suscita o



temor de novas quedas; isto nao
prejudica, porém, a autenticidade da
intencdo, quando a esse temor
acrescenta-se a vontade, apoiada na
oracao, de fazer o possivel para
evitar a culpa”™. O penitente, devido
as circunstancias concretas em que
se encontra, pode ndo ser
plenamente responsavel por seus
atos. O confessor devera ter em conta
0 que pode fazer para evitar a culpa
e assim ter a certeza moral da
contricdo suficiente do penitente
para a absolvigdo™”.

De qualquer forma, se acontecer
uma nova queda, a pessoa deve
confessar-se antes de comungar. As
relagdes sexuais com alguém que ndo
€ 0 conjuge legitimo sao, de fato, por
seu objeto, intrinsicamente mas.
Além disso, como o seu
arrependimento “é por si oculto,
enquanto que sua condic¢do de
divorciado que voltou a casar-se é
por si manifesta, s6 poderdo aceder a



Comunhdo eucaristica remoto
scandalo”n.Por fim, a Eucaristia
recebida ndo sera a meta do caminho
de conversdo, mas a preciosa ajuda
para continuar dando os passos
necessarios para viver uma situacao
que ndo contrasta com o
ensinamento de Jesus sobre o
matrimonio™?,

A paternidade responsavel

“O instituto do Matrimonio e o amor
dos esposos estdo, por sua indole
natural, ordenados a procriacdo e a
educacdo dos filhos, e por causa
dessas coisas (a procriacdo e a
educacdo dos filhos), (o instituto do
Matrimonio e o amor dos esposos)
sdo como que coroados de maior
gloria. Os filhos sdo o dom mais
excelente do Matrimoénio e
contribuem grandemente para o bem
dos proprios pais. Deus mesmo disse:
"N&o convém ao homem ficar
sozinho" (Gn 2,18), e "criou de inicio



0 homem como vardo e mulher" (Mt
19,4); querendo conferir ao homem
participacdo especial em sua obra
criadora, abencoou o varéo e a
mulher dizendo: "Crescei e
multiplicai-vos" (Gn 1,28). Donde se
segue que o cultivo do verdadeiro
amor conjugal e toda a estrutura da
vida familiar que dai promana, sem
desprezar os outros fins do
Matrimonio, tendem a dispor o0s
conjuges a cooperar corajosamente
com o amor do Criador e do Salvador
que, por intermédio dos esposos,
quer incessantemente aumentar e
enriquecer sua familia” (Catecismo
1652). “Devem se mencionar
especialmente, entre os esposos que
cumprem dessa maneira a missao
que Deus lhes confiou aqueles que,
de comum e prudente acordo,
acolhem, com alma grande, uma
prole mais numerosa para ser
convenientemente educada”™?.



Mesmo com uma disposicao
generosa para com a paternidade, 0s
esposos podem achar-se “em
circunstancias em que, a0 menos por
certo tempo, o numero de filhos ndo
deve crescer”. Se “existem motivos
sérios para distanciar os
nascimentos, que derivem ou das
condigoes fisicas ou psicolégicas dos
conjuges, ou de circunstancias
exteriores, a Igreja ensina que entdo
é licito ter em conta os ritmos
naturais imanentes as funcoes
geradoras, para usar do matrimonio
sO nos periodos infecundos e, deste
modo, regular a natalidade”™.

“Segundo o designio de Deus, o
matrimonio é o fundamento da
comunidade mais ampla da familia,
j& que a propria instituicao do
matrimoénio e o amor conjugal estdo
ordenados para a procriacio e
educacao dos filhos, que constituem
sua coroagao”"®.



“O Criador do mundo estabeleceu a
sociedade conjugal como origem e
fundamento da sociedade humana; a
familia é por isso a célula primeira e
vital da sociedade”™”. Esta especifica
e exclusiva dimensdo publica do
matrimonio e da familia reclama sua
promocao por parte da autoridade
civil.

Na Igreja a familia é chamada Igreja
doméstica porque a comunhdo
especifica de seus membros esta
chamada a ser “revelacdo e atuacao
especifica da comunhéo eclesial” ¥,
“Os pais devem ser para seus filhos
0s primeiros pregadores da fé, tanto
com sua palavra como com seu
exemplo, e devem fomentar a
vocacao propria de cada um e, com
especial cuidado, a vocagao
sagrada”™. “E ai que se exercita de
modo privilegiado o sacerdocio
batismal do pai de familia, da mae,
dos filhos, de todos os membros da
familia, na recepcao dos



sacramentos, na oracao e na acgao de
gracas, como testemunho de uma
vida santa com a renuncia e o0 amor
que se traduz em obras. O lar é assim
a primeira escola de vida crista e
escola do mais rico humanismo. Nele
se aprende a paciéncia e o0 gozo do
trabalho, o amor fraterno, o perdao
generoso, repetido e sobretudo o
culto divino por meio da oracdo e da
entrega de sua vida” (Catecismo
1657).

O sacramento da Ordem

A tribo de Levi foi escolhida por Deus
entre o povo de Israel, designado em
Ex 19,6 como “reino de sacerdotes”,
“para o servico do tabernaculo do
testemmunho” (Nm 1, 50). Por sua vez,
entre os levitas, consagravam-se 0s
sacerdotes da antiga alian¢a com o
rito da uncao (cf. Ex 29, 1-7),
conferindo-lhes uma funcéo “a favor
dos homens como mediador nas
coisas que dizem respeito a Deus,



para oferecer dons e sacrificios pelos
pecados” (Hb 5, 1). Como elemento
da lei mosaica, este sacerddcio é
“introducdo a uma esperanca
melhor” (Hb 7, 19), “sombra dos bens
futuros”, mas por si “ndo pode
nunca, mediante os mesmos
sacrificios que se oferecem sem
cessar ano apos ano, dar a perfeigao
aos que o recebem” (Hb 10, 1).

O sacerddcio levitico prefigurou de
alguma forma entre o povo eleito a
plena realizagdo do sacerdocio de
Jesus Cristo, ndo ligado nem a
genealogia nem aos sacrificios do
templo, nem a Lei, mas apenas ao
proprio Deus (cf. Hb 6, 17-20). Por
isso, foi “proclamado por Deus Sumo
Sacerdote a semelhanca de
Melquisedec” (Hb 5, 10), o qual, “por
uma so oblacdo realizou a perfeicao
definitiva daqueles que recebem a
santificacdo” (Hb 10, 14). O Verbo de
Deus encarnado, cumprindo as
profecias messianicas, redime, com



efeito, todos os homens com a sua
morte e ressurreicdo, entregando sua
propria vida em cumprimento de sua
condicdo sacerdotal. Este sacerdocio
que o proprio Jesus apresenta em
termos de consagracao e missao (cf.
Jo, 10, 14) tem, portanto, valor
universal: ndo existe “uma acao de
salvacdo de Deus fora da unica
mediacdo de Cristo”"*”,

Na ultima ceia, Jesus manifesta a
vontade de fazer seus apostolos
participarem do seu sacerdaocio,
expressado como consagracao e
missdo: “Como tu me enviaste ao
mundo, assim também eu os enviei
ao mundo. Eu me consagro por eles,
a fim de que eles também sejam
consagrados na verdade” (Jo 17,
18-19). Esta participacdo se torna
realidade em diferentes momentos
ao longo do ministério de Cristo que
podem ser considerados o0s
sucessivos passos que levardo a
instituicdo da ordem sagrada:



quando chama os apdstolos
constituindo-os como colégio (cf. Mc
3, 13-19), quando os instrui e envia a
pregar (cf. Lc 9, 1-6), quando lhes
confere o poder de perdoar os
pecados (cf, Jo 20, 22-23), quando lhes
confia a missdo universal (cf. Mt 28,
18-20); até a especialissima ocasido
em que lhes ordena que celebrem a
Eucaristia: “fazei isto em minha
memoria” (1 Cor 11, 24). Na missao
apostolica, eles “no dia de
Pentecostes foram plenamente
confirmados nesta missdao” .

Durante a sua vida, “ndo s6 tiveram
varios auxiliares no ministério, mas,
para que a missdo a eles confiada
fosse continuada apods a sua morte,
confiaram a seus imediatos
colaboradores, como em testamento,
0 encargo de completarem e
confirmarem a obra comegada por
eles (...)ordenaram também que apos
a sua morte fosse 0 seu ministério
assumido por outros homens



experimentados”. Foi assim que “0s
Bispos receberam, com os seus
colaboradores os presbiteros e
diaconos, o encargo da comunidade,
presidindo em lugar de Deus ao
rebanho de que sdo pastores como
mestres da doutrina, sacerdotes do
culto sagrado, ministros dotados de
autoridade”™.

No Novo Testamento, o ministério
apostolico é transmitido atraveés da
imposicdo das maos acompanhada
de uma oracdao (cf. At 6, 6 ;1 Tm 4, 14;
2 Tm 1,6); esta é a praxe nos ritos de
ordenacdo mais antigos, como os da
Traditio apostolica e os Statuta
Ecclesiae Antiqua. Este nucleo
essencial, que constitui o sinal
sacramental, foi enriquecido ao
longo dos séculos por alguns ritos
complementares, que podem diferir
segundo as diversas tradicdes
litargicas. No rito latino, “os ritos
iniciais (a apresentacdo e a elei¢do do
ordinando, a alocug¢ao do Bispo, o



interrogatorio do ordinando, a
ladainha de todos os santos) atestam
que a escolha do candidato foi feita
de conformidade com a pratica da
Igreja e preparam o ato solene da
consagracao, depois da qual diversos
ritos vém exprimir e concluir, de
maneira simbdlica, o mistério que
acaba de consumar-se: para o Bispo e
para o presbitero, a uncao do santo
crisma, sinal da uncdo especial do
Espirito Santo que torna fecundo seu
ministério; entrega do livro dos
Evangelhos, do anel, da mitra e do
baculo ao bispo, em sinal de sua
missdo apostodlica de anuncio da
Palavra de Deus, de sua fidelidade a
Igreja, esposa de Cristo, de seu cargo
de pastor do rebanho do Senhor;
entrega da patena e do calice ao
presbitero, "a oferenda do povo
santo" que ele deve apresentar a
Deus; entrega do livro dos
Evangelhos ao didcono, que acaba de
receber a missdo de anunciar o



Evangelho de Cristo” (Catecismo,
1574).

Natureza e efeitos da ordem
recebida

Pelo sacramento da ordem, é
conferida uma participagao no
sacerdocio de Cristo de acordo com o
modo transmitido pela sucessdo
apostolica. O sacerdocio ministerial
distingue-se do sacerddcio comum
dos fiéis, que provém do batismo e
da confirmacdo; ambos “se ordenam
um ao outro”, mas “se diferenciem
essencialmente e ndo apenas em
grau” *. E préprio e especifico do
sacerdocio ministerial ser “uma
representacdo sacramental de Cristo
Cabeca e Pastor”™, o que permite
exercer a autoridade de Cristo na
funcdo pastoral de pregacao e de
governo, e atuar in persona Christi no
exercicio do ministério sacramental.

A repraesentatio Christi Capitis
subsiste sempre no ministro, cuja



alma foi selada com o carater
sacramental, impresso
indelevelmente na alma na
ordenacao. O carater é, pois, o efeito
principal do sacramento, e sendo
realidade permanente faz que a
ordem ndo possa ser nem repetida,
nem eliminada, nem conferida por
um tempo limitado. “Alguém
validamente ordenado pode, é claro,
por motivos graves, ser exonerado
das obrigacdes e das funcdes ligadas
a ordenacdo ou ser proibido de
exercé-las, mas jamais poder voltar a
ser leigo no sentido

estrito” (Catecismo, 1583).

A ordem, em cada um de seus graus,
confere além disso “graca do Espirito
Santo propria deste sacramento”, a
“graca da configuracdo a Cristo
Sacerdote, Mestre e Pastor, do qual o
homem ordenado é constituido
ministro” (Catecismo, 1585). Esta
ministerialidade é tanto dom como
tarefa, pois a ordem é recebida em



vista do servico a Cristo e aos fiéis,
que na Igreja formam seu Corpo
mistico. Mais especificamente, para o
bispo, o dom recebido é “o Espirito
Soberano, que destes ao vosso amado
Filho, Jesus Cristo, e ele transmitiu
aos santos Apdstolos”™'. Para o
presbitero pede-se a Deus o dom do
Espirito “para que seja digno de
apresentar-se sem reprovacao diante
de teu altar, de anunciar o evangelho
de teu reino, de realizar o ministério
de tua palavra de verdade, de
oferecer-te dons e sacrificios
espirituais, de renovar teu povo
mediante o banho da regeneracao;
de modo que va ao encontro do
nosso grande Deus e Salvador Jesus
Cristo”®®. No caso dos didconos,
“com a graca sacramental, servem o
Povo de Deus em unido com o Bispo e
0 seu presbitério, no ministério da
Liturgia, da palavra e da caridade”®”.

Os graus da ordem sagrada



O diaconado, o preshiterado e o
episcopado conservam entre si uma
relacdo intrinseca, como graus da
unica realidade sacramental da
ordem sagrada.

7

O episcopado é “a plenitude do
sacramento da ordem”, chamado “na
liturgia da Igreja e no testemunho
dos santos padres "supremo
sacerdocio” ou "cume do ministério
sagrado"” *®, Aos bispos é confiado
“0 ministério da comunidade para
presidir sobre a grei em nome de
Deus como pastores, como mestres
de doutrina, sacerdotes do culto
sagrado e ministros dotados de
autoridade”™. Sdo sucessores dos
apostolos e membros do colégio
episcopal, ao qual sdo incorporados
imediatamente em virtude da
ordenacdo, conservando a comunhdo
hierarquica com o Papa, cabeca do
colégio e com o0s outros membros.
Correspondem a eles principalmente
as funcoes de capitalidade, tanto na



Igreja universal como presidindo as
Igrejas locais, que regem “como
vigarios e legados de Cristo” e o
fazem, “com seus conselhos, com
suas exortagdes, com seu exemplo,
mas também com sua autoridade e
com sua potestade sagrada”™”. Entre
os oficios episcopais “destaca-se a
pregacdo do Evangelho. Porque os
bispos sdo os pregoeiros da fé que
ganham novos discipulos para Cristo
e sdo 0s mestres auténticos, quer
dizer, herdeiros da autoridade de
Cristo, que pregam ao povo que lhes
foi confiado a fé na qual se deve crer
e que se deve aplicar a vida”, e
“quando ensinam em comunhdo com
o Romano Pontifice, devem ser
respeitados por todos como
testemunhas da verdade divina e
catolica”™". Finalmente, como
administradores da graca do
supremo sacerdocio, moderam por
meio de sua autoridade, a
distribuicdo saudavel e frutifera dos
sacramentos: “regulam a



administracdo do batismo, por meio
do qual se concede a participacdo no
sacerddcio régio de Cristo. Sdo os
ministros originarios da
confirmacdo, dispensadores das
sagradas ordens e moderados da
disciplina penitencial; exortam
solicitamente e instruem seu povo
para que participe com fé e
reveréncia na liturgia e sobretudo,
no santo sacrificio da missa”®*.

O presbiterado foi instituido por
Deus para que seus ministros
“tivessem o poder sagrado da ordem
para oferecer o sacrificio e perdoar
os pecados e desempenhassem
publicamente em nome de Cristo a
funcdo sacerdotal em favor dos
homens”®, Foi confiada aos
presbiteros a funcdo ministerial “em
grau subordinado, a fim de que,
constituidos na ordem do
presbiterado, fossem cooperadores
da ordem episcopal para o reto
cumprimento da missao



apostdlica”™". Eles participam “da
autoridade com que o proprio Cristo
forma, santifica e rege seu Corpo” e
pela ordem sacramental recebida
“ficam marcados com um carater
especial que os configura com Cristo
Sacerdote, de tal forma que podem
atuar in persona Christi Capitis™.
“Formam, junto com seu bispo, um
presbitério dedicado a diversas
ocupacdes”™ e desempenham a sua
missdo em contato imediato com 0s
homens. Mais concretamente, 0s
presbiteros “tém como obrigacdo
principal anunciar a todos o
Evangelho de Cristo, para constituir e
aumentar o Povo de Deus,
cumprindo o mandato do Senhor:
"Ide por todo mundo e pregai o
Evangelho a toda criatura™"”. O
centro da sua funcdo esta “no culto
eucaristico ou comunhao, no qual, in
persona Christi agentes, e
proclamando seu Mistério,
acrescentam ao sacrificio de sua
Cabeca, Cristo, as oracdes dos fiéis (cf



1 Cor 11, 26), representando e
aplicando no sacrificio da Missa, até
a vinda do Senhor, o tnico Sacrificio
do Novo Testamento, a saber, o de
Cristo que se oferece a si mesmo ao
Pai, como hdstia imaculada (cfr. Hb
9, 14-28)”" Isto estd unido ao
“ministério da reconciliacdo e do
alivio” que exercem “para com 0s
fiéis arrependidos ou enfermos”.
Como verdadeiros pastores, “eles,
exercitando, na medida de sua
autoridade, o oficio de Cristo, Pastor
e Cabeca, reunem a familia de Deus
como uma fraternidade, animada e
dirigida rumo a unidade e por Cristo,
no Espirito, conduzem-na a Deus
Pai”[39].

Os diaconos constituem o grau
inferior da hierarquia. As maos lhes
sdo impostas “ndo em ordem ao
sacerdocio, mas ao ministério”, que
exercem com uma repraesentatio
Christi Servi. Compete ao didcono
“administrar solenemente o batismo,



conservar e distribuir a Eucaristia,
assistir e abencoar os casamentos em
nome da Igreja, levar o viatico aos
moribundos, ler a Sagrada Escritura
para os fiéis, instruir e exortar o
povo, presidir o culto e a oracdo dos
fiéis, administrar os sacramentais,
presidir os ritos de funerais e
sepultamentos”™”.

Ministro e sujeito

A administracdo da ordem em seus
trés graus € reservada
exclusivamente ao bispo: no Novo
Testamento s os apodstolos o
conferem, e, “como o sacramento da
Ordem é o sacramento do ministério
apostolico, cabe aos Bispos, como
sucessores dos apdstolos, transmitir
"0 dom espiritual”, "a semente
apostolica"™ (Catecismo, 1576),
conservada ao longo dos séculos no
ministério ordenado.

Para a licitude da ordenacao
episcopal se requer, na Igreja Latina,



um explicito mandato pontificio (cf.
CIC, 1013); nas Igrejas orientais ela
esta reservada ao Romano Pontifice,
ao Patriarca ou o Metropolita, sendo
sempre ilicita se ndo houver
mandato legitimo (cf. CCEO, 745). No
caso de ordenacdo de presbiteros e
diaconos é necessario que o
ordenante seja o bispo proprio do
candidato, ou que tenha recebido as
cartas dimissorias da autoridade
competente (cf. CIC, 1015-1016); se a
ordenacdo tiver lugar fora da propria
circunscricdo, € necessaria a vénia
do bispo diocesano (cf CIC, 1017).

Para que a ordenacdo seja valida, em
seus trés graus, é necessario que o
candidato seja vardao e batizado.
Jesus Cristo escolheu, com efeito,
como apostolos somente homens,
apesar de haver entre aqueles que o
seguiam também mulheres que
varias vezes demonstraram uma
maior fidelidade. Esta conduta do
Senhor constitui norma para toda



vida da Igreja e ndo se pode
considera-la circunstancial, pois ja os
apostolos se sentiram vinculados a
esta praxe e impuseram as maos
unicamente a homens, também
quando a Igreja ja estava em regioes
onde a presenca de mulheres no
ministério ndo teria suscitado
perplexidade. Os padres da Igreja
seguiram fielmente esta norma,
conscientes de que se tratava de uma
tradicdo obrigatoria, que se refletia
adequadamente nos decretos
sinodais. A Igreja, em consequéncia,
“ndo se considera autorizada a
admitir mulheres para a ordenacéo
sacerdotal”™*",

Uma ordenacdo legitima e
plenamente frutuosa requer, além
disso, por parte do candidato, a
realidade sobrenatural da vocacao,
confirmada ao mesmo tempo pelo
convite da autoridade competente (o
“chamado da hierarquia”). Na Igreja
latina, por outro lado, vigora a lei do



celibato eclesiastico para os trés
graus; isso “ndo é certamente exigido
pela prépria natureza do
sacerddcio”™ mas “é bem conforme
com o0 sacerddcio”, pois assim 0s
clérigos participam do celibato
assumido por Cristo para realizar sua
missao, “unem-se a Ele mais
facilmente com um coracdo indiviso,
dedicam-se mais livremente nele e
por ele ao servico de Deus e dos
homens”. Com a entrega plena de sua
vida a missdo confiada, os
ordenandos “evocam o misterioso
matrimoénio estabelecido por Deus
[...], pelo qual a Igreja tem a Cristo
como Esposo unico. Eles se
constituem, além disso, em sinal vivo
daquele mundo futuro, ja presente
pela fé e pela caridade, no qual os
filhos da ressurrei¢do nao tomarao
maridos nem mulheres”*, Ndo sdo
obrigados ao celibato os didconos
permanentes nem os didconos e
presbiteros das Igrejas orientais.
Finalmente para serem ordenados,



sdo requeridas determinadas
disposicOes internas e externas, a
idade e ciéncia devidas, o
cumprimento dos requisitos prévios
a ordenacdo e a auséncia de
impedimentos e irregularidades (cfr.
CIC, 1029-1042; CCEO, 758-762). Nos
candidatos a ordenacao episcopal
regem condi¢Oes particulares que
garantem sua idoneidade (cfr. CIC,
378).

Bibliografia

- Catecismo da Igreja Catdlica,
1533-1600, 1601-1666, 2331-2400.

- Sdo Josemaria, Entrevistas com
Mons. Escrivd, 87-112.

- S80 Josemaria, Homilia O
matrimoénio, vocagdo cristd, em E
Cristo que passa, 22-30.



- Sdo Josemaria, Homilia, Sacerdote
para a eternidade, em Amar a Igreja.

M'Sd0 Paulo VI, Humanae Vitae, 8.

' S&0 Jodo Paulo II, Familiaris
Consortio, 14.

5l Ibid., 11.
“ Francisco,Amoris laetitia, 40
Bl Francisco,Amoris laetitia, 63.

® “No dever de transmitir a vida
humana e de educa-la que devem
considerar como sua missdo propria,
0s conjuges sabem que sdo
cooperadores do amor de Deus
Criador e, como seus intérpretes, [...],
0S esposos cristaos, confiados na
divina Providéncia, cultivando o
espirito de sacrificio, glorificam o
Criador e tendem a perfeicdo em



Cristo quando com responsabilidade
cristd, generosa e humana, cumprem
sua missdo procriadora” (Concilio
Vaticano I, Gaudium et Spes, 50).

"' S&0 Jodo Paulo II, Familiaris
consortio, 84. Cf. Bento XVI,
Sacramentum Caritatis, 22/02/2007,
29; Congregacdo para a Doutrina da
Fé, Carta sobre a recepgdo da
Comunhdo Eucaristica por parte dos
fiéis divorciados que voltaram a
casar, 14/09/1994; Catecismo, 1650.

81 Cf. Francisco, Amoris Laetitia,
307-312.

®'Jodo Paulo II, Carta ao Card.
Willian W. Baum e aos participantes
do curso anual sobre o foro interno
organizado pela Penitenciaria
Apostolica, 22/03/1996;cf. Francisco,
Amoris Laetitia, 311.

1O ¢f. 1bid., 303-305.



™ pontificio Conselho para os textos
legislativos, Sobre a Admissibilidade a
sagrada comunhdo dos divorciados
que se casaram novamente,
24/06/2000, 2.

(21 Cf, Francisco, Amoris laetitia,
307-308.

1 Concilio Vaticano II, Gaudium et
Spes, 50.

4 1hid., 51.

5150 Paulo VI, Humanae Vitae,
26/07/1968, 16.

% S40 Jodo Paulo II, Familiaris
Consortio, 14. “A familia é o elemento
natural e fundamental da sociedade
e tem direito a protecdo da sociedade
e do Estado” (ONU, Declaracao
Universal dos Direitos Humanos, 10-
XI1-1948, art. 16).

171 cf. Conselho Pontificio para a
Familia, Familia, matrimonio e unioes



de fato, Cidade do Vaticano 2000;
Congregacao para a Doutrina da Fé,
Consideracgoes acerca dos projetos de
reconhecimento legal das unides entre
pessoas homossexuais, Cidade do
Vaticano 2003.

"8 S50 Jodo Paulo II, Familiaris
Consortio, 21.

9 Concilio Vaticano II, Lumen
gentium, 19

2% Congregacdo para a Doutrina da
Fé, Dominus Iesus, 14.

(211 concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, 19.

221 1bid., 20.

(23] Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, 10.

4 7040 Paulo II, Pastores dabo vobis,

25/03/92, 15, 4.



3 pontifical Romano, Ordenacéo
episcopal, Oracao consagratoria.

6 Rito Bizantino, Oracdo de
ordenacdo presbiteral.

27 Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, 29.

8 1bid., 21
9 1bid., 20
B9 1bid., 27
51 1bid., 25
B2 Ibid., 26

#¥Concilio Vaticano II, Presbyterorum
Ordinis, 2

Ibid.
B4 1hid., 29

331 7040 Paulo II, Ordinatio

Sacerdotalis, 22/05/1994, 2



361 Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, 28

57 Concilio Vaticano II,
Presbyterorum Ordinis, 4

381 Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, 28

B9 Ihid.
141 1hid., 29

“I' Tod0 Paulo II, Ordinatio
Sacerdotalis, 22/05/1994, 2

42l Concilio Vaticano II,
Presbyterorum Ordinis, 16.

I Ibid.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/tema-24-o-
matrimonio-e-a-ordem-sacerdotal/
(29/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-24-o-matrimonio-e-a-ordem-sacerdotal/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-24-o-matrimonio-e-a-ordem-sacerdotal/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-24-o-matrimonio-e-a-ordem-sacerdotal/

	Tema 24: Os sacramentos do Matrimônio e da Ordem

