
opusdei.org

Tema 24: Os
sacramentos do
Matrimônio e da
Ordem

O matrimônio é uma sábia
instituição do Criador para
realizar na humanidade seu
desígnio do amor. Nasce do
consentimento pessoal e
irrevogável dos esposos. Suas
propriedades essenciais são a
unidade e a indissolubilidade.
Mediante o sacramento da
ordem confere-se uma
participação no sacerdócio de
Cristo segundo a modalidade
transmitida pela sucessão
apostólica. Os sacramentos do



matrimônio e da ordem
conferem precisamente ao
cristão uma vocação e missão
específica na Igreja (cf.
Catecismo, 1534).

01/10/2022

O sacramento do Matrimônio

O matrimônio não é “efeito da
causalidade ou produto da evolução
de forças naturais inconscientes; é
uma sábia instituição do Criador
para realizar na humanidade seu
desígnio de amor. Os esposos,
mediante sua doação pessoal
recíproca, própria e exclusiva deles,
tendem à comunhão de seu ser com
vistas a um mútuo aperfeiçoamento
pessoal, para colaborar com Deus na
geração e na educação de novas
vidas. Nos batizados o matrimônio
reveste-se, além disso, da dignidade



de sinal sacramental da graça, na
medida em que representa a união
de Cristo e da Igreja”[1].

“Em sua realidade mais profunda, o
amor é essencialmente dom e amor
conjugal ao mesmo tempo que leva
os esposos ao recíproco
‘conhecimento’ que os torna ‘uma só
carne’ (cf. Gn 2, 24), não se esgota no
casal, já que os torna capazes da
máxima doação possível, pela qual
convertem-se em cooperadores de
Deus no dom da vida para uma nova
pessoa humana”[2].

Este amor mútuo entre os esposos “se
torna uma imagem do amor absoluto
e indefectível de Deus pelo homem.
Esse amor é bom, muito bom, aos
olhos do Criador, que “é amor” (1Jo 4,
8.16). E esse amor abençoado por
Deus é destinado a ser fecundo e a
realizar-se na obra comum de
preservação da criação: "Deus os
abençoou e lhes disse: Sede fecundos,



multiplicai-vos, enchei a terra e
submetei-a" (Gn 1,28)” (Catecismo,
1604).

O dom próprio, que caracteriza o
amor como conjugal, são as pessoas
na medida em que são
reciprocamente sexuadas com vistas
à geração. Nenhuma pessoa pode
chegar a ser pai por si só ou com
outra pessoa do mesmo sexo, porque
a paternidade e a maternidade
constituem um único princípio de
geração. Por isso, no amor conjugal,
a aceitação do dom possui um
dinamismo próprio e peculiar com
relação a outras linguagens do amor:
somente no amor conjugal se dá a
identidade entre o oferecimento e a
aceitação do dom. Com efeito, a
aceitação do dom da paternidade
tem lugar mediante a entrega do
dom da maternidade e vice-versa.
Não cabe, portanto, uma comunhão
de amor mais íntima entre duas
pessoas que, com palavras da



Sagrada Escritura, são uma só carne.
(Gn 2, 24).

A dinâmica da doação conjugal
descrita evidencia que o amor
conjugal não nasce de modo
espontâneo e sim de uma entrega
livre de cada pessoa e, por a entrega
ser mútua, é um amor devido. São
Paulo o ensina assim ao escrever que
“a mulher não é dona de seu próprio
corpo, e sim o marido; do mesmo
modo que o marido não é dono de
seu próprio corpo e sim, a mulher” (1
Cor 7, 4), ou quando recorda aos
esposos que “devem amar suas
mulheres como a seu próprio
corpo” (Ef. 5, 28). O matrimônio
como instituição natural,
corresponde à dimensão de justiça
inerente ao amor conjugal: “a
instituição matrimonial não é uma
ingerência indevida da sociedade ou
da autoridade nem a imposição
extrínseca de uma forma, mas
exigência interior do pacto do amor



conjugal que se confirma
publicamente como único e
exclusivo, para que assim seja vivida
a plena fidelidade ao desígnio de
Deus Criador”[3].

Pelo fato de a comunidade
matrimonial ser fundamento natural
da família, célula da sociedade, não
se situa exclusivamente na esfera
privada, mas trata-se de um bem de
interesse público. A sociedade
protege o matrimônio por meio de
sua institucionalização legal: o
matrimônio civil na sociedade civil e
o matrimônio canônico na Igreja.
Para que a legalização do
matrimônio seja efetiva e realmente
útil para o bem comum, deve ajustar-
se à sua essência, ou seja, ao
matrimônio como instituição natural
e, no caso do matrimônio canônico,
também como sacramento.

Em muitos países é frequente que as
pessoas coabitem more uxorio sem



nenhum vínculo institucional. As
razões são várias: “a influência das
ideologias que desvalorizam o
matrimônio e a família, a
experiência do fracasso de outros
casais à qual eles não querem expor-
se, o medo de algo que consideram
muito grande e sagrado, as
oportunidades sociais e as vantagens
econômicas derivadas da
convivência, uma concepção
puramente emocional e romântica
do amor, o medo de perder a
liberdade própria e a independência,
a rejeição de tudo que é visto como
institucional e burocrático”[4]. Se o
relacionamento estiver estabelecido
sobre uma sincera vontade conjugal,
será preciso mostrar-lhes a
necessidade de legalizar sua
situação. Se não há tal vontade, será
preciso ajudá-los a descobrir a
mentira de tal relacionamento,
porque o amor conjugal “exige uma
doação total e definitiva das pessoas
entre si” (Catecismo, 2391). Esta



mentira enfraquece a sinceridade e a
fidelidade mútuas: o que se pode
construir num relacionamento em
que as pessoas “não se
comprometem mutuamente e
revelam, assim, falta de confiança na
outra, em si mesma, ou no
futuro?” (Catecismo, 2390).

Se olhamos a criação a partir de
Cristo, descobrimos que ela “é o
fundamento de ‘todos os desígnios
salvíficos de Deus’, ‘o começo da
história da salvação’, que culmina
em Cristo” (Catecismo, 280). E o
matrimônio das origens aparece
revestido de uma nova dignidade: foi
instituído por Deus como tipo da
união entre Cristo e a Igreja (cf. Ef. 5,
31-32), em virtude do que o amor
conjugal não apenas participa do
amor criador de Deus, mas também
de seu amor salvador, transmitindo
junto com a vida humana a vida da
graça em Cristo.



O pecado original introduziu a
ruptura do homem com Deus e
simultaneamente a ruptura da
comunhão original entre o homem e
a mulher. A instituição do casamento
por sua vez debilita-se com o
aparecimento da poligamia e do
repúdio, e a paternidade carnal
transmite o pecado original em vez
da vida dos filhos de Deus.

A Lei antiga, de acordo com a
pedagogia divina, não critica a
poligamia dos patriarcas nem proíbe
o divórcio; mas “contemplando a
Aliança de Deus com Israel sob a
imagem de um amor conjugal
exclusivo e fiel (cf. Os 1-3; Is 54.62; Jr
2-3.31; Ez 16, 62; 23), os profetas
foram preparando a consciência do
Povo eleito para uma compreensão
mais profunda da unidade e da
indissolubilidade do matrimônio (cf.
Ml 2, 13-17)” (Catecismo 1611). Além
disso, a renovação da benção
originária divina com Abraão, junto



com a promessa de uma
descendência inumerável à qual
entregará a terra de Canaã (cf. Gn 12,
2.7; 13, 16; 22, 17), outorga ao
matrimônio um papel fundamental
na realização do desígnio de
salvação: sem o matrimônio não se
cumpriria a aliança feita por Deus
com Abraão e sua descendência, que
à luz do Novo Testamento, são Cristo
e a Igreja (cf. Gl 3, 26-29).

“Jesus, que reconciliou cada coisa em
si mesma, voltou a levar o
matrimônio e a família à sua forma
original (cf. Mc 10, 1-12). A família e
o matrimônio foram redimidos por
Cristo (cf. Ef. 5, 21-32), restaurados à
imagem da Santíssima Trindade,
mistério do qual brota todo amor
verdadeiro. A aliança esponsal,
inaugurada na criação e revelada na
história da salvação recebe a plena
revelação do seu significado em
Cristo e na sua Igreja. De Cristo,
mediante a Igreja, o matrimônio e a



família recebem a graça necessária
para testemunhar o amor de Deus e
viver a vida de comunhão. O
Evangelho da família atravessa a
história do mundo, desde a criação
do homem à imagem e semelhança
de Deus (cf. Gn 1, 26-27) até o
cumprimento do mistério da Aliança
em Cristo no final dos séculos com as
bodas do Cordeiro (cf. Ap. 19, 9)”[5].

A celebração do matrimônio

O matrimônio nasce do
consentimento pessoal e irrevogável
dos esposos (cf. Catecismo 1626). “O
consentimento matrimonial é o ato
da vontade, pelo qual o varão e a
mulher se entregam e aceitam
mutuamente em aliança irrevogável
para constituir o matrimônio" (CIC,
1057 § 2).

“A Igreja exige normalmente para
seus fiéis a forma eclesiástica para a
celebração do matrimônio
(Catecismo 1631). Por isso, “somente



são válidos aqueles casamentos
contraídos diante do Ordinário do
lugar ou o pároco, ou um sacerdote
ou diácono delegado por um deles
para que assistam, e diante de duas
testemunhas, de acordo com as
regras estabelecidas” pelo Código de
Direito Canônico (CIC 1108 § 1).

Várias razões concorrem para
explicar esta determinação: o
matrimônio sacramental cria direitos
e deveres na comunidade da Igreja
entre os esposos e para com os filhos.
Sendo o matrimônio um estado de
vida na Igreja, é preciso que haja
certeza sobre ele (daí a obrigação de
que haja testemunhas); e o caráter
público do consentimento protege o
“Sim” uma vez dado e ajuda a
permanecer fiel a ele (cf. Catecismo,
1631).

“As propriedades essências do
matrimônio são a unidade e a
indissolubilidade, que no



matrimônio cristão alcançam
particular firmeza em virtude do
sacramento” (CIC, 1056). O marido e
a mulher “pelo pacto conjugal já não
são dois, mas uma só carne (Mt 19,
6). Esta íntima união, como mútua
entrega de duas pessoas assim como
o bem dos filhos, exigem plena
fidelidade conjugal e requerem sua
indissolúvel unidade”[6].

“A unidade do matrimônio aparece
amplamente confirmada pela mesma
dignidade pessoal que se deve
reconhecer na mulher e no varão no
mútuo e pleno amor. A poligamia é
contrária a esta igual dignidade de
um e outro e ao amor conjugal que é
único e exclusivo” (Catecismo, 1645).

“Em sua pregação, Jesus ensinou sem
ambiguidade o sentido original da
união do homem e da mulher, tal
como o Criador a quis desde o
começo: a autorização, dada por
Moisés, de repudiar a mulher era



uma concessão à dureza do coração
(cf. Mt 19, 8); a união matrimonial do
homem e da mulher é indissolúvel: o
próprio Deus a estabeleceu: ‘o que
Deus uniu, o homem não separe’ (Mt
19, 6)” (Catecismo, 1614). Em virtude
do sacramento, pelo qual os esposos
cristãos manifestam e participam do
mistério da unidade e do fecundo
amor entre Cristo e a Igreja (Ef 5, 32),
a indissolubilidade adquire um
sentido novo e mais profundo
aumentando a solidez original do
vínculo conjugal, de modo que “o
matrimônio rato [isto é, celebrado
entre batizados] e consumado não
pode ser dissolvido por nenhum
poder humano, nem por causa
alguma exceto a morte” (CIC 1141).

“O divórcio é uma ofensa grave à lei
natural. Pretende romper o contrato,
livremente aceito pelos esposos, de
viver juntos até a morte. O divórcio
atenta contra a Aliança de salvação
da qual o matrimônio sacramental é



um sinal” (Catecismo 2384). “Pode
ocorrer que um dos cônjuges seja a
vítima inocente do divórcio
pronunciado pela lei civil; não
contradiz neste caso o preceito
moral. Existe uma diferença
considerável entre o cônjuge que se
esforçou sinceramente por ser fiel ao
sacramento do Matrimônio e se vê
injustamente abandonado e aquele
que, por uma falta grave de sua
parte, destrói um matrimônio
canonicamente
válido” (Catecismo2386).

“Existem, no entanto, situações em
que a convivência matrimonial se
torna praticamente impossível por
razões muito diversas. Em tais casos,
a Igreja admite a separação física dos
esposos e que já não coabitem. Os
esposos não deixam de ser marido e
mulher diante de Deus; nem ficam
livres para contrair uma nova união.
Nesta difícil situação, a melhor
solução seria, se possível, a



reconciliação” (Catecismo 1649). Se
depois da separação “o divórcio civil
representa a única forma possível de
garantir certos direitos legítimos,
como o cuidado dos filhos ou a
defesa do patrimônio, pode ser
tolerado sem constituir falta
moral” (Catecismo 2383).

Se depois do divórcio é contraída
uma nova união, mesmo que
reconhecida pela lei civil, “o cônjuge
casado de novo acha-se então na
situação de adultério público e
permanente” (Catecismo 2384). Os
divorciados, em situação de segundas
núpcias, embora continuem
pertencendo a Igreja, não podem
comungar, porque seu estado e
condição de vida contradizem
objetivamente esta união de amor
indissolúvel entre Cristo e a Igreja
significada e atualizada na
Eucaristia. “A reconciliação no
sacramento da penitência – que lhes
abriria o caminho para o sacramento



eucarístico – pode dar-se unicamente
aos que, arrependidos de ter violado
o Sinal da Aliança e da fidelidade a
Cristo, estão sinceramente dispostos
a uma forma de vida que não
contradiga a indissolubilidade do
matrimônio. Isto traz consigo
concretamente que quando o homem
e a mulher, por motivos sérios –
como, por exemplo, a educação dos
filhos – não podem cumprir a
obrigação da separação, assumem o
compromisso de viver em plena
continência, isto é, de abster-se dos
atos próprios dos esposos”[7].

Estas normas devem-se aplicar, com
a lógica da compaixão para com as
pessoas frágeis, evitando impor
tantas condições à misericórdia
divina que a esvaziem de sentido[8].
Isso significa ter em conta que o
penitente “embora seja fiel à
intenção de não pecar mais, a
experiência passada e a consciência
da debilidade presente, suscita o



temor de novas quedas; isto não
prejudica, porém, a autenticidade da
intenção, quando a esse temor
acrescenta-se a vontade, apoiada na
oração, de fazer o possível para
evitar a culpa”[9]. O penitente, devido
às circunstâncias concretas em que
se encontra, pode não ser
plenamente responsável por seus
atos. O confessor deverá ter em conta
o que pode fazer para evitar a culpa
e assim ter a certeza moral da
contrição suficiente do penitente
para a absolvição[10].

De qualquer forma, se acontecer
uma nova queda, a pessoa deve
confessar-se antes de comungar. As
relações sexuais com alguém que não
é o cônjuge legítimo são, de fato, por
seu objeto, intrinsicamente más.
Além disso, como o seu
arrependimento “é por si oculto,
enquanto que sua condição de
divorciado que voltou a casar-se é
por si manifesta, só poderão aceder à



Comunhão eucarística remoto
scandalo”[11].Por fim, a Eucaristia
recebida não será a meta do caminho
de conversão, mas a preciosa ajuda
para continuar dando os passos
necessários para viver uma situação
que não contrasta com o
ensinamento de Jesus sobre o
matrimônio[12].

A paternidade responsável

“O instituto do Matrimônio e o amor
dos esposos estão, por sua índole
natural, ordenados à procriação e à
educação dos filhos, e por causa
dessas coisas (a procriação e a
educação dos filhos), (o instituto do
Matrimônio e o amor dos esposos)
são como que coroados de maior
glória. Os filhos são o dom mais
excelente do Matrimônio e
contribuem grandemente para o bem
dos próprios pais. Deus mesmo disse:
"Não convém ao homem ficar
sozinho" (Gn 2,18), e "criou de início



o homem como varão e mulher" (Mt
19,4); querendo conferir ao homem
participação especial em sua obra
criadora, abençoou o varão e a
mulher dizendo: "Crescei e
multiplicai-vos" (Gn 1,28). Donde se
segue que o cultivo do verdadeiro
amor conjugal e toda a estrutura da
vida familiar que daí promana, sem
desprezar os outros fins do
Matrimônio, tendem a dispor os
cônjuges a cooperar corajosamente
com o amor do Criador e do Salvador
que, por intermédio dos esposos,
quer incessantemente aumentar e
enriquecer sua família” (Catecismo
1652). “Devem se mencionar
especialmente, entre os esposos que
cumprem dessa maneira a missão
que Deus lhes confiou aqueles que,
de comum e prudente acordo,
acolhem, com alma grande, uma
prole mais numerosa para ser
convenientemente educada”[13].



Mesmo com uma disposição
generosa para com a paternidade, os
esposos podem achar-se “em
circunstâncias em que, ao menos por
certo tempo, o número de filhos não
deve crescer”[14]. Se “existem motivos
sérios para distanciar os
nascimentos, que derivem ou das
condições físicas ou psicológicas dos
cônjuges, ou de circunstâncias
exteriores, a Igreja ensina que então
é lícito ter em conta os ritmos
naturais imanentes às funções
geradoras, para usar do matrimônio
só nos períodos infecundos e, deste
modo, regular a natalidade”[15].

“Segundo o desígnio de Deus, o
matrimônio é o fundamento da
comunidade mais ampla da família,
já que a própria instituição do
matrimônio e o amor conjugal estão
ordenados para a procriação e
educação dos filhos, que constituem
sua coroação”[16].



“O Criador do mundo estabeleceu a
sociedade conjugal como origem e
fundamento da sociedade humana; a
família é por isso a célula primeira e
vital da sociedade”[17]. Esta específica
e exclusiva dimensão pública do
matrimônio e da família reclama sua
promoção por parte da autoridade
civil.

Na Igreja a família é chamada Igreja
doméstica porque a comunhão
específica de seus membros está
chamada a ser “revelação e atuação
específica da comunhão eclesial” [18].
“Os pais devem ser para seus filhos
os primeiros pregadores da fé, tanto
com sua palavra como com seu
exemplo, e devem fomentar a
vocação própria de cada um e, com
especial cuidado, a vocação
sagrada”[19]. “É aí que se exercita de
modo privilegiado o sacerdócio
batismal do pai de família, da mãe,
dos filhos, de todos os membros da
família, na recepção dos



sacramentos, na oração e na ação de
graças, como testemunho de uma
vida santa com a renúncia e o amor
que se traduz em obras. O lar é assim
a primeira escola de vida cristã e
escola do mais rico humanismo. Nele
se aprende a paciência e o gozo do
trabalho, o amor fraterno, o perdão
generoso, repetido e sobretudo o
culto divino por meio da oração e da
entrega de sua vida” (Catecismo
1657).

O sacramento da Ordem

A tribo de Levi foi escolhida por Deus
entre o povo de Israel, designado em
Ex 19,6 como “reino de sacerdotes”,
“para o serviço do tabernáculo do
testemunho” (Nm 1, 50). Por sua vez,
entre os levitas, consagravam-se os
sacerdotes da antiga aliança com o
rito da unção (cf. Ex 29, 1-7),
conferindo-lhes uma função “a favor
dos homens como mediador nas
coisas que dizem respeito a Deus,



para oferecer dons e sacrifícios pelos
pecados” (Hb 5, 1). Como elemento
da lei mosaica, este sacerdócio é
“introdução a uma esperança
melhor” (Hb 7, 19), “sombra dos bens
futuros”, mas por si “não pode
nunca, mediante os mesmos
sacrifícios que se oferecem sem
cessar ano após ano, dar a perfeição
aos que o recebem” (Hb 10, 1).

O sacerdócio levítico prefigurou de
alguma forma entre o povo eleito a
plena realização do sacerdócio de
Jesus Cristo, não ligado nem à
genealogia nem aos sacrifícios do
templo, nem à Lei, mas apenas ao
próprio Deus (cf. Hb 6, 17-20). Por
isso, foi “proclamado por Deus Sumo
Sacerdote à semelhança de
Melquisedec” (Hb 5, 10), o qual, “por
uma só oblação realizou a perfeição
definitiva daqueles que recebem a
santificação” (Hb 10, 14). O Verbo de
Deus encarnado, cumprindo as
profecias messiânicas, redime, com



efeito, todos os homens com a sua
morte e ressurreição, entregando sua
própria vida em cumprimento de sua
condição sacerdotal. Este sacerdócio
que o próprio Jesus apresenta em
termos de consagração e missão (cf.
Jo, 10, 14) tem, portanto, valor
universal: não existe “uma ação de
salvação de Deus fora da única
mediação de Cristo”[20].

Na última ceia, Jesus manifesta a
vontade de fazer seus apóstolos
participarem do seu sacerdócio,
expressado como consagração e
missão: “Como tu me enviaste ao
mundo, assim também eu os enviei
ao mundo. Eu me consagro por eles,
a fim de que eles também sejam
consagrados na verdade” (Jo 17,
18-19). Esta participação se torna
realidade em diferentes momentos
ao longo do ministério de Cristo que
podem ser considerados os
sucessivos passos que levarão à
instituição da ordem sagrada:



quando chama os apóstolos
constituindo-os como colégio (cf. Mc
3, 13-19), quando os instrui e envia a
pregar (cf. Lc 9, 1-6), quando lhes
confere o poder de perdoar os
pecados (cf, Jo 20, 22-23), quando lhes
confia a missão universal (cf. Mt 28,
18-20); até a especialíssima ocasião
em que lhes ordena que celebrem a
Eucaristia: “fazei isto em minha
memória” (1 Cor 11, 24). Na missão
apostólica, eles “no dia de
Pentecostes foram plenamente
confirmados nesta missão” [21].

Durante a sua vida, “não só tiveram
vários auxiliares no ministério, mas,
para que a missão a eles confiada
fosse continuada após a sua morte,
confiaram a seus imediatos
colaboradores, como em testamento,
o encargo de completarem e
confirmarem a obra começada por
eles (...)ordenaram também que após
a sua morte fosse o seu ministério
assumido por outros homens



experimentados”. Foi assim que “os
Bispos receberam, com os seus
colaboradores os presbíteros e
diáconos, o encargo da comunidade,
presidindo em lugar de Deus ao
rebanho de que são pastores como
mestres da doutrina, sacerdotes do
culto sagrado, ministros dotados de
autoridade”[22].

No Novo Testamento, o ministério
apostólico é transmitido através da
imposição das mãos acompanhada
de uma oração (cf. At 6, 6 ;1 Tm 4, 14;
2 Tm 1,6); esta é a praxe nos ritos de
ordenação mais antigos, como os da 
Traditio apostolica e os Statuta
Ecclesiae Antiqua. Este núcleo
essencial, que constitui o sinal
sacramental, foi enriquecido ao
longo dos séculos por alguns ritos
complementares, que podem diferir
segundo as diversas tradições
litúrgicas. No rito latino, “os ritos
iniciais (a apresentação e a eleição do
ordinando, a alocução do Bispo, o



interrogatório do ordinando, a
ladainha de todos os santos) atestam
que a escolha do candidato foi feita
de conformidade com a prática da
Igreja e preparam o ato solene da
consagração, depois da qual diversos
ritos vêm exprimir e concluir, de
maneira simbólica, o mistério que
acaba de consumar-se: para o Bispo e
para o presbítero, a unção do santo
crisma, sinal da unção especial do
Espirito Santo que torna fecundo seu
ministério; entrega do livro dos
Evangelhos, do anel, da mitra e do
báculo ao bispo, em sinal de sua
missão apostólica de anúncio da
Palavra de Deus, de sua fidelidade à
Igreja, esposa de Cristo, de seu cargo
de pastor do rebanho do Senhor;
entrega da patena e do cálice ao
presbítero, "a oferenda do povo
santo" que ele deve apresentar a
Deus; entrega do livro dos
Evangelhos ao diácono, que acaba de
receber a missão de anunciar o



Evangelho de Cristo” (Catecismo,
1574).

Natureza e efeitos da ordem
recebida

Pelo sacramento da ordem, é
conferida uma participação no
sacerdócio de Cristo de acordo com o
modo transmitido pela sucessão
apostólica. O sacerdócio ministerial
distingue-se do sacerdócio comum
dos fiéis, que provém do batismo e
da confirmação; ambos “se ordenam
um ao outro”, mas “se diferenciem
essencialmente e não apenas em
grau” [23]. É próprio e específico do
sacerdócio ministerial ser “uma
representação sacramental de Cristo
Cabeça e Pastor”[24], o que permite
exercer a autoridade de Cristo na
função pastoral de pregação e de
governo, e atuar in persona Christi no
exercício do ministério sacramental.

A repraesentatio Christi Capitis
subsiste sempre no ministro, cuja



alma foi selada com o caráter
sacramental, impresso
indelevelmente na alma na
ordenação. O caráter é, pois, o efeito
principal do sacramento, e sendo
realidade permanente faz que a
ordem não possa ser nem repetida,
nem eliminada, nem conferida por
um tempo limitado. “Alguém
validamente ordenado pode, é claro,
por motivos graves, ser exonerado
das obrigações e das funções ligadas
à ordenação ou ser proibido de
exercê-las, mas jamais poder voltar a
ser leigo no sentido
estrito” (Catecismo, 1583).

A ordem, em cada um de seus graus,
confere além disso “graça do Espírito
Santo própria deste sacramento”, a
“graça da configuração a Cristo
Sacerdote, Mestre e Pastor, do qual o
homem ordenado é constituído
ministro” (Catecismo, 1585). Esta 
ministerialidade é tanto dom como
tarefa, pois a ordem é recebida em



vista do serviço a Cristo e aos fiéis,
que na Igreja formam seu Corpo
místico. Mais especificamente, para o
bispo, o dom recebido é “o Espírito
Soberano, que destes ao vosso amado
Filho, Jesus Cristo, e ele transmitiu
aos santos Apóstolos”[25]. Para o
presbítero pede-se a Deus o dom do
Espírito “para que seja digno de
apresentar-se sem reprovação diante
de teu altar, de anunciar o evangelho
de teu reino, de realizar o ministério
de tua palavra de verdade, de
oferecer-te dons e sacrifícios
espirituais, de renovar teu povo
mediante o banho da regeneração;
de modo que vá ao encontro do
nosso grande Deus e Salvador Jesus
Cristo”[26]. No caso dos diáconos,
“com a graça sacramental, servem o
Povo de Deus em união com o Bispo e
o seu presbitério, no ministério da
Liturgia, da palavra e da caridade”[27].

Os graus da ordem sagrada



O diaconado, o presbiterado e o
episcopado conservam entre si uma
relação intrínseca, como graus da
única realidade sacramental da
ordem sagrada.

O episcopado é “a plenitude do
sacramento da ordem”, chamado “na
liturgia da Igreja e no testemunho
dos santos padres "supremo
sacerdócio" ou "cume do ministério
sagrado"” [28]. Aos bispos é confiado
“o ministério da comunidade para
presidir sobre a grei em nome de
Deus como pastores, como mestres
de doutrina, sacerdotes do culto
sagrado e ministros dotados de
autoridade”[29]. São sucessores dos
apóstolos e membros do colégio
episcopal, ao qual são incorporados
imediatamente em virtude da
ordenação, conservando a comunhão
hierárquica com o Papa, cabeça do
colégio e com os outros membros.
Correspondem a eles principalmente
as funções de capitalidade, tanto na



Igreja universal como presidindo as
Igrejas locais, que regem “como
vigários e legados de Cristo” e o
fazem, “com seus conselhos, com
suas exortações, com seu exemplo,
mas também com sua autoridade e
com sua potestade sagrada”[30]. Entre
os ofícios episcopais “destaca-se a
pregação do Evangelho. Porque os
bispos são os pregoeiros da fé que
ganham novos discípulos para Cristo
e são os mestres autênticos, quer
dizer, herdeiros da autoridade de
Cristo, que pregam ao povo que lhes
foi confiado a fé na qual se deve crer
e que se deve aplicar à vida”, e
“quando ensinam em comunhão com
o Romano Pontífice, devem ser
respeitados por todos como
testemunhas da verdade divina e
católica”[31]. Finalmente, como
administradores da graça do
supremo sacerdócio, moderam por
meio de sua autoridade, a
distribuição saudável e frutífera dos
sacramentos: “regulam a



administração do batismo, por meio
do qual se concede a participação no
sacerdócio régio de Cristo. São os
ministros originários da
confirmação, dispensadores das
sagradas ordens e moderados da
disciplina penitencial; exortam
solicitamente e instruem seu povo
para que participe com fé e
reverência na liturgia e sobretudo,
no santo sacrifício da missa”[32].

O presbiterado foi instituído por
Deus para que seus ministros
“tivessem o poder sagrado da ordem
para oferecer o sacrifício e perdoar
os pecados e desempenhassem
publicamente em nome de Cristo a
função sacerdotal em favor dos
homens”[33]. Foi confiada aos
presbíteros a função ministerial “em
grau subordinado, a fim de que,
constituídos na ordem do
presbiterado, fossem cooperadores
da ordem episcopal para o reto
cumprimento da missão



apostólica”[34]. Eles participam “da
autoridade com que o próprio Cristo
forma, santifica e rege seu Corpo” e
pela ordem sacramental recebida
“ficam marcados com um caráter
especial que os configura com Cristo
Sacerdote, de tal forma que podem
atuar in persona Christi Capitis”[35].
“Formam, junto com seu bispo, um
presbitério dedicado a diversas
ocupações”[36] e desempenham a sua
missão em contato imediato com os
homens. Mais concretamente, os
presbíteros “têm como obrigação
principal anunciar a todos o
Evangelho de Cristo, para constituir e
aumentar o Povo de Deus,
cumprindo o mandato do Senhor:
"Ide por todo mundo e pregai o
Evangelho a toda criatura"”[37]. O
centro da sua função está “no culto
eucarístico ou comunhão, no qual, in
persona Christi agentes, e
proclamando seu Mistério,
acrescentam ao sacrifício de sua
Cabeça, Cristo, as orações dos fiéis (cf



1 Cor 11, 26), representando e
aplicando no sacrifício da Missa, até
a vinda do Senhor, o único Sacrifício
do Novo Testamento, a saber, o de
Cristo que se oferece a si mesmo ao
Pai, como hóstia imaculada (cfr. Hb
9, 14-28)”[38]. Isto está unido ao
“ministério da reconciliação e do
alívio” que exercem “para com os
fiéis arrependidos ou enfermos”.
Como verdadeiros pastores, “eles,
exercitando, na medida de sua
autoridade, o ofício de Cristo, Pastor
e Cabeça, reúnem a família de Deus
como uma fraternidade, animada e
dirigida rumo à unidade e por Cristo,
no Espírito, conduzem-na a Deus
Pai”[39].

Os diáconos constituem o grau
inferior da hierarquia. As mãos lhes
são impostas “não em ordem ao
sacerdócio, mas ao ministério”, que
exercem com uma repraesentatio
Christi Servi. Compete ao diácono
“administrar solenemente o batismo,



conservar e distribuir a Eucaristia,
assistir e abençoar os casamentos em
nome da Igreja, levar o viático aos
moribundos, ler a Sagrada Escritura
para os fiéis, instruir e exortar o
povo, presidir o culto e a oração dos
fiéis, administrar os sacramentais,
presidir os ritos de funerais e
sepultamentos”[40].

Ministro e sujeito

A administração da ordem em seus
três graus é reservada
exclusivamente ao bispo: no Novo
Testamento só os apóstolos o
conferem, e, “como o sacramento da
Ordem é o sacramento do ministério
apostólico, cabe aos Bispos, como
sucessores dos apóstolos, transmitir
"o dom espiritual", "a semente
apostólica"” (Catecismo, 1576),
conservada ao longo dos séculos no
ministério ordenado.

Para a licitude da ordenação
episcopal se requer, na Igreja Latina,



um explícito mandato pontifício (cf. 
CIC, 1013); nas Igrejas orientais ela
está reservada ao Romano Pontífice,
ao Patriarca ou o Metropolita, sendo
sempre ilícita se não houver
mandato legítimo (cf. CCEO, 745). No
caso de ordenação de presbíteros e
diáconos é necessário que o
ordenante seja o bispo próprio do
candidato, ou que tenha recebido as
cartas dimissórias da autoridade
competente (cf. CIC, 1015-1016); se a
ordenação tiver lugar fora da própria
circunscrição, é necessária a vênia
do bispo diocesano (cf CIC, 1017).

Para que a ordenação seja válida, em
seus três graus, é necessário que o
candidato seja varão e batizado.
Jesus Cristo escolheu, com efeito,
como apóstolos somente homens,
apesar de haver entre aqueles que o
seguiam também mulheres que
várias vezes demonstraram uma
maior fidelidade. Esta conduta do
Senhor constitui norma para toda



vida da Igreja e não se pode
considerá-la circunstancial, pois já os
apóstolos se sentiram vinculados a
esta praxe e impuseram as mãos
unicamente a homens, também
quando a Igreja já estava em regiões
onde a presença de mulheres no
ministério não teria suscitado
perplexidade. Os padres da Igreja
seguiram fielmente esta norma,
conscientes de que se tratava de uma
tradição obrigatória, que se refletia
adequadamente nos decretos
sinodais. A Igreja, em consequência,
“não se considera autorizada a
admitir mulheres para a ordenação
sacerdotal”[41].

Uma ordenação legítima e
plenamente frutuosa requer, além
disso, por parte do candidato, a
realidade sobrenatural da vocação,
confirmada ao mesmo tempo pelo
convite da autoridade competente (o
“chamado da hierarquia”). Na Igreja
latina, por outro lado, vigora a lei do



celibato eclesiástico para os três
graus; isso “não é certamente exigido
pela própria natureza do
sacerdócio”[42], mas “é bem conforme
com o sacerdócio”, pois assim os
clérigos participam do celibato
assumido por Cristo para realizar sua
missão, “unem-se a Ele mais
facilmente com um coração indiviso,
dedicam-se mais livremente nele e
por ele ao serviço de Deus e dos
homens”. Com a entrega plena de sua
vida à missão confiada, os
ordenandos “evocam o misterioso
matrimônio estabelecido por Deus
[...], pelo qual a Igreja tem a Cristo
como Esposo único. Eles se
constituem, além disso, em sinal vivo
daquele mundo futuro, já presente
pela fé e pela caridade, no qual os
filhos da ressurreição não tomarão
maridos nem mulheres”[43]. Não são
obrigados ao celibato os diáconos
permanentes nem os diáconos e
presbíteros das Igrejas orientais.
Finalmente para serem ordenados,



são requeridas determinadas
disposições internas e externas, a
idade e ciência devidas, o
cumprimento dos requisitos prévios
à ordenação e a ausência de
impedimentos e irregularidades (cfr.
CIC, 1029-1042; CCEO, 758-762). Nos
candidatos à ordenação episcopal
regem condições particulares que
garantem sua idoneidade (cfr. CIC,
378).

Bibliografia

- Catecismo da Igreja Católica,
1533-1600, 1601-1666, 2331-2400.

- São Josemaria, Entrevistas com
Mons. Escrivá, 87-112.

- São Josemaria, Homilia O
matrimônio, vocação cristã, em É
Cristo que passa, 22-30.



- São Josemaria, Homilia, Sacerdote
para a eternidade, em Amar a Igreja.

[1] São Paulo VI, Humanae Vitae, 8.

[2] São João Paulo II, Familiaris
Consortio, 14.

[3] Ibid., 11.

[4] Francisco,Amoris laetitia, 40

[5] Francisco,Amoris laetitia, 63.

[6] “No dever de transmitir a vida
humana e de educá-la que devem
considerar como sua missão própria,
os cônjuges sabem que são
cooperadores do amor de Deus
Criador e, como seus intérpretes, [...],
os esposos cristãos, confiados na
divina Providência, cultivando o
espírito de sacrifício, glorificam o
Criador e tendem à perfeição em



Cristo quando com responsabilidade
cristã, generosa e humana, cumprem
sua missão procriadora” (Concílio
Vaticano I, Gaudium et Spes, 50).

[7] São João Paulo II, Familiaris
consortio, 84. Cf. Bento XVI, 
Sacramentum Caritatis, 22/02/2007,
29; Congregação para a Doutrina da
Fé, Carta sobre a recepção da
Comunhão Eucarística por parte dos
fiéis divorciados que voltaram a
casar, 14/09/1994; Catecismo, 1650.

[8] Cf. Francisco, Amoris Laetitia,
307-312.

[9] João Paulo II, Carta ao Card.
Willian W. Baum e aos participantes
do curso anual sobre o foro interno
organizado pela Penitenciaria
Apostólica, 22/03/1996;cf. Francisco,
Amoris Laetitia, 311.

[10] Cf. Ibid., 303-305.



[11] Pontifício Conselho para os textos
legislativos, Sobre a Admissibilidade à
sagrada comunhão dos divorciados
que se casaram novamente,
24/06/2000, 2.

[12] Cf. Francisco, Amoris laetitia,
307-308.

[13] Concílio Vaticano II, Gaudium et
Spes, 50.

[14] Ibid., 51.

[15] São Paulo VI, Humanae Vitae,
26/07/1968, 16.

[16] São João Paulo II, Familiaris
Consortio, 14. “A família é o elemento
natural e fundamental da sociedade
e tem direito à proteção da sociedade
e do Estado” (ONU, Declaração
Universal dos Direitos Humanos, 10-
XII-1948, art. 16).

[17] Cf. Conselho Pontifício para a
Família, Família, matrimônio e uniões



de fato, Cidade do Vaticano 2000;
Congregação para a Doutrina da Fé, 
Considerações acerca dos projetos de
reconhecimento legal das uniões entre
pessoas homossexuais, Cidade do
Vaticano 2003.

[18] São João Paulo II, Familiaris
Consortio, 21.

[19] Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, 19

[20] Congregação para a Doutrina da
Fé, Dominus Iesus, 14.

[21] Concílio Vaticano II, Lumen
Gentium, 19.

[22] Ibid., 20.

[23] Concílio Vaticano II, Lumen
Gentium, 10.

[24] João Paulo II, Pastores dabo vobis,
25/03/92, 15, 4.



[25] Pontifical Romano, Ordenação
episcopal, Oração consagratória.

[26] Rito Bizantino, Oração de
ordenação presbiteral.

[27] Concílio Vaticano II, Lumen
Gentium, 29.

[28] Ibid., 21

[29] Ibid., 20

[30] Ibid., 27

[31] Ibid., 25

[32] Ibid., 26

[33]Concílio Vaticano II, Presbyterorum
Ordinis, 2

Ibid.

[34] Ibid., 29

[35] João Paulo II, Ordinatio
Sacerdotalis, 22/05/1994, 2



[36] Concílio Vaticano II, Lumen
Gentium, 28

[37] Concílio Vaticano II, 
Presbyterorum Ordinis, 4

[38] Concílio Vaticano II, Lumen
Gentium, 28

[39] Ibid.

[40] Ibid., 29

[41] João Paulo II, Ordinatio
Sacerdotalis, 22/05/1994, 2

[42] Concílio Vaticano II, 
Presbyterorum Ordinis, 16.

[43] Ibid.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-24-o-
matrimonio-e-a-ordem-sacerdotal/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-24-o-matrimonio-e-a-ordem-sacerdotal/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-24-o-matrimonio-e-a-ordem-sacerdotal/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-24-o-matrimonio-e-a-ordem-sacerdotal/

	Tema 24: Os sacramentos do Matrimônio e da Ordem

