
opusdei.org

Tema 23. A
Penitência e a Unção
dos enfermos

A Penitência é um sacramento
específico de cura e salvação. A
forma concreta segundo a qual
os ministros de Cristo e da
Igreja exerceram o poder de
perdoar os pecados variou
notavelmente, embora se
mantenha uma estrutura
fundamental que compreende
dois elementos igualmente
essenciais: os atos do homem
que se converte sob a ação do
Espírito Santo e a ação de Deus
pelo ministério da Igreja. A
Unção dos enfermos é uma



ajuda às pessoas cuja vida está
em perigo por uma grave
enfermidade.

01/10/2022

A Penitência

“Celebrar o Sacramento da
Reconciliação significa ser envolvido
por um abraço caloroso: é o abraço
da misericórdia infinita do Pai.
Recordemos aquela bonita parábola
do filho que foi embora de casa com
o dinheiro da herança; esbanjou tudo
e depois, quando já não tinha nada,
decidiu voltar para casa, não como
filho, mas como servo. Ele sentia
muita culpa e muita vergonha no seu
coração! Surpreendentemente,
quando ele começou a falar, a pedir
perdão, o pai não o deixou falar mas
abraçou-o, beijou-o e fez uma festa. E
eu digo-vos: cada vez que nos



confessamos, Deus abraça-nos, Deus
faz festa”[1].

A graça e a nova vida em Cristo,
recebidas por meio dos sacramentos
da iniciação cristã (quer dizer, o
Batismo, a Confirmação e a
Eucaristia), tornam santos e
imaculados os fiéis na presença de
Deus (cf. Ef. 1, 4). A recepção destes
sacramentos, no entanto, não
restaura totalmente a harmonia e o
equilíbrio interior. De fato, as
consequências do pecado original
permanecem: a fragilidade e
debilidade da natureza humana e a
inclinação ao pecado.

Regenerado pelo Batismo, iluminado
pela palavra de Deus e fortalecido
pelo poder salvador da Confirmação
e da Eucaristia, o homem possui sem
dúvida os meios para permanecer no
amor de Deus e enfrentar a luta
espiritual necessária para vencer as
tentações do Maligno (cf 2 Pd 1, 3-11).



O fiel cristão continua, no entanto,
sendo um ‘viandante’, um peregrino
na terra, em viagem rumo à pátria do
céu. A sua inteligência e a sua
vontade não estão ainda fixadas na
Beleza, na Verdade, no Amor que é
Deus. Por conseguinte, enquanto é 
viator, o cristão é chamado a
‘caminhar’ livremente rumo Àquele
que é a origem e o fim último da
vida; deverá escolher
incessantemente entre a aceitação e
a rejeição da vontade paterna de
Deus que quer sua salvação,
respeitando a liberdade que lhe
concedeu. E, sem dúvida, em
consequência de uma má escolha,
pode afastar-se do amor de Deus e
cair no pecado.

Precisamente para redimir os
pecados cometidos depois do
Batismo, o Senhor, médico de nossas
almas e de nossos corpos, instituiu
um sacramento específico de cura e
salvação: o sacramento da Penitência



e da Reconciliação (cf. Catecismo,
1446).

Segundo a Tradição viva da Igreja e
os ensinamentos do Magistério, Jesus
instituiu especificamente o
sacramento da Penitência e da
Reconciliação quando, ressuscitado,
insuflou o Espírito em seus
Apóstolos, confiando-lhes seu
próprio poder divino de perdoar os
pecados: “Soprou sobre eles dizendo-
lhes: ‘Recebei o Espírito Santo.
Àqueles a quem perdoardes os
pecados, ser-lhes-ão perdoados;
àqueles a quem os retiverdes, ser-
lhes-ão retidos’” (Jo 20, 22-23)[2].

Trata-se de um poder transmitido aos
bispos, sucessores dos Apóstolos
como pastores da Igreja, e aos
presbíteros, que são também
sacerdotes da Nova Aliança,
colaboradores dos bispos, em virtude
do sacramento da Ordem. “A vontade
de Cristo é que toda a sua Igreja seja,



na oração, em sua vida e em sua
ação, o sinal e instrumento do
perdão e da reconciliação que ‘ele
nos conquistou ao preço de seu
sangue’. Mas confiou o exercício do
poder de absolvição ao ministério
apostólico” (Catecismo 1442).

A estrutura do sacramento da
Penitência

Ao longo da história, a forma
concreta segundo a qual os ministros
de Cristo e da Igreja exerceram o
poder de perdoar os pecados variou
notavelmente (cf Catecismo, 1447).
Não obstante, “mediante as
mudanças por que passaram a
disciplina e a celebração deste
sacramento ao longo dos séculos,
podemos discernir sua própria
estrutura fundamental que consta de
dois elementos igualmente
essenciais: de um lado, os atos do
homem que se converte sob a ação
do Espírito Santo, a saber, a



contrição, a confissão e a satisfação;
de outro lado, a ação de Deus por
intermédio da Igreja. A Igreja que,
pelo Bispo e seus presbíteros,
concede, em nome de Jesus Cristo, o
perdão dos pecados e fixa a
modalidade da satisfação, ora pelo
pecador e faz penitência com ele.
Assim o pecador é curado e
reintegrado na comunhão
eclesial” (Catecismo, 1448).

O primeiro elemento essencial do
sacramento da Penitência é, pois,
constituído pelos próprios atos do
penitente, quer dizer, pela contrição
do coração, a confissão dos pecados e
o cumprimento das obras
penitenciais impostas pelo ministro
de Cristo e da Igreja[3].

O segundo elemento da estrutura
deste sacramento corresponde à
absolvição do ministro, cuja parte
essencial são as palavras: “Eu te
absolvo de teus pecados em nome do



Pai, e do Filho, e do Espírito Santo”[4].
São palavras performativas e
eficazes, já que indicam o que se
realiza verdadeiramente por meio da
absolvição sacramental: o perdão e a
reconciliação do pecador por parte
do Deus Vivo, Pai, Filho e Espírito
Santo. “Assim, por meio do
sacramento da Penitência, o Pai
acolhe o filho que retorna a ele,
Cristo toma sobre seus ombros a
ovelha perdida e a conduz
novamente ao redil e o Espírito Santo
volta a santificar seu templo ou
habita nele com maior plenitude”[5].

Convém considerar que há um
vínculo estreito entre os dois
elementos (os atos do penitente e a
absolvição do ministro): o primeiro é
ordenado ao segundo, e os dois em
conjunto constituem uma unidade
moral, que deve necessariamente
subsistir para a efetiva constituição
do sacramento. Em outros termos: o
signo sacramental da Penitência não



pode de forma alguma ser reduzido
só à absolvição do ministro, porque
esta só pode ser dada se o penitente
confessou previamente seus pecados
com coração contrito.

Premissa necessária para uma
celebração correta e frutuosa do
sacramento da conversão e da
reconciliação é o exame de
consciência, que a pessoa deve fazer
antes da confissão. Com efeito,
ninguém pode arrepender-se e
acusar-se dos próprios pecados
diante de Deus, se antes, iluminado
pelo auxílio divino, não reflete sobre
suas culpas. Portanto “convém
preparar a recepção deste
sacramento fazendo um exame de
consciência à luz da Palavra de Deus.
Os textos mais adaptados esse fim
devem ser procurados na catequese
moral dos evangelhos e das cartas
apostólicas: Sermão da Montanha,
ensinamentos
apostólicos” (Catecismo 1454).



Entre os atos do penitente, ocupa o
primeiro lugar a contrição, que é
“uma dor da alma e detestação do
pecado cometido, com a resolução de
não mais pecar no
futuro” (Catecismo 1451)[6]. A
‘contrição do coração’ (cf Sl 50, 19)
implica um claro e firme ato da
inteligência e da vontade do homem
que, movido pela ajuda divina e pela
fé, detesta os pecados cometidos na
medida em que o afastaram de Deus
(dimensão teologal), de Cristo
(dimensão cristológica), da Igreja
(dimensão eclesial) e dos homens,
seus irmãos. Além deste aspecto, por
assim dizer ‘negativo’, ou seja, de
rejeição ou detestação dos pecados,
há também na contrição um aspecto
positivo, que se traduz no desejo de
retornar a Deus, com a esperança de
obter seu perdão e de permanecer
em seu amor (cf Is 55, 7-8; Ez 18,
21-23; Ez 33, 10-11; Jl 2, 12-13; Lc 5,
11-32).



A contrição pode ser ‘perfeita’ ou
‘imperfeita’. “Quando brota do amor
de Deus, amado acima de tudo, a
contrição é ‘perfeita’ (contrição de
caridade). Esta contrição perdoa as
faltas veniais e obtém também o
perdão dos pecados mortais, se
incluir a firme resolução de recorrer,
quando possível, à confissão
sacramental” (Catecismo 1452). “A
contrição chamada ‘imperfeita’ (ou
‘atrição’) também é um dom de Deus,
um impulso do Espírito Santo. Nasce
da consideração do peso do pecado
ou do temor da condenação eterna e
de outras penas que ameaçam o
pecador (contrição por temor). Este
abalo da consciência pode ser o
início de uma evolução interior que
será concluída sob a ação da graça,
pela absolvição sacramental. Por si
mesma, porém, a contrição
imperfeita não obtém o perdão dos
pecados graves, mas predispõe a
obtê-lo no sacramento da
penitência” (Catecismo 1453).



A confissão dos pecados é a ação
penitencial com que o cristão
pecador manifesta ao sacerdote as
culpas pelas quais se considera
responsável, com o fim de obter o
perdão de Deus e de abrir-se à plena
comunhão com a Igreja Santa.

Teólogos e pastores afirmaram
frequentemente, no curso dos
séculos, que a confissão dos pecados
deve ser sincera, clara, concreta,
contrita, humilde, discreta e
decorosa (quer dizer, seguindo as
normas da prudência, da modéstia e
da caridade), oral e íntegra ou
formalmente completa.

A propósito da confissão íntegra, o
Catecismo da Igreja Católica diz: “Os
penitentes devem, na confissão, 
enumerar todos os pecados mortais
de que têm consciência depois de
examinar-se seriamente, mesmo que
esses pecados sejam muito secretos e
tenham sido cometidos somente



contra os dois últimos preceitos do
decálogo (Cf Ex 20,17; Mt 5,28), pois,
às vezes, esses pecados ferem
gravemente a alma e são mais
prejudiciais do que os outros que
foram cometidos à vista e
conhecimento de todos” (Catecismo,
1456).

A satisfação sacramental consiste na
aceitação voluntária e a seguir no
cumprimento das obras penitenciais
impostas pelo confessor. Constitui
sinal de manifestação do
arrependimento interior e da
autenticidade da conversão do
cristão pecador, e está destinada a
remediar, com a ajuda da graça
divina, as desordens que os pecados
causaram tanto no próprio pecador
como no entorno familiar, social e
eclesial no qual vive. A absolvição
tira os pecados, mas não cancela
todas as desordens que ocasionaram
(cf. Catecismo, 1459).



O ministro do sacramento da
Penitência e da Reconciliação é o
sacerdote (bispo ou presbítero),
validamente ordenado e possuindo a
faculdade de exercitar o poder de
perdoar os pecados sobre os fiéis a
quem confere a absolvição (cf. 
Catecismo, 1461-1462).

“Ao celebrar o sacramento da
Penitência, o sacerdote cumpre o
ministério do bom pastor, que busca
a ovelha perdida; do bom
samaritano, que cura as feridas; do
Pai, que espera o filho pródigo e o
acolhe ao voltar; do justo juiz, que
não faz acepção de pessoa e cujo
julgamento é justo e misericordioso
ao mesmo tempo. Em suma, o
sacerdote é o sinal e o instrumento
do amor misericordioso de Deus para
com o pecador” (Catecismo, 1465).

Durante a celebração do sacramento
da reconciliação o ministro deve
atuar, pois, como pai e bom pastor



(mostrando e transmitindo aos
penitentes o amor misericordioso do
Pai do Céu: cf. Lc 15, 20-31; e
seguindo o exemplo de Cristo, o Bom
Pastor); como mestre de verdade
(comunicando não o seu próprio
pensamento, mas a doutrina de
Cristo, Mestre que ensina a verdade e
indica o caminho para Deus: cf. Mt
22, 16); como juiz benigno e eficaz do
perdão (para isto deverá conhecer os
pecados que pesam sobre a
consciência do penitente e formular
um ‘juízo espiritual’ sobre suas
disposições – fundamentalmente
sobre o seu arrependimento e
propósito de emendar sua conduta
desordenada – de modo que possa
conferir-lhe com conhecimento de
causa sem arbitrariedade, a
absolvição)[7].

Depois da celebração do sacramento
o ministro tem obrigação absoluta de
manter o segredo de tudo o que
ouviu na confissão. “Diante da



delicadeza e da grandiosidade deste
ministério e do respeito que se deve
às pessoas, a Igreja declara que todo
sacerdote que ouve confissões é
obrigado a guardar segredo absoluto
a respeito dos pecados que seus
penitentes lhe confessaram, sob
penas severíssimas. Também não
pode fazer uso do conhecimento da
vida dos penitentes adquirido pela
confissão. Este segredo, que não
admite exceções, chama-se ‘sigilo
sacramental’, porque o que o
penitente manifestou ao sacerdote
permanece ‘sigilado’ pelo
sacramento” (Catecismo, 1467).

Os efeitos do sacramento da
Penitência

“Os efeitos do sacramento da
Penitência são: a reconciliação com
Deus e, portanto, o perdão dos
pecados; a reconciliação com a
Igreja; a recuperação do estado de
graça se foi perdido; a remissão da



pena eterna merecida por causa dos
pecados mortais e, pelo menos em
parte, das penas temporais que são
consequência do pecado; a paz e a
serenidade da consciência, e a
consolação do espírito; o crescimento
das forças espirituais para o combate
cristão” (Compêndio, 310). Este
sacramento, além disso, conforma os
penitentes de modo particular com
Cristo, vencedor do pecado através
de sua paixão redentora e de sua
ressurreição gloriosa (cf Lumen
Gentium, 7).

Por último, deve-se observar que,
durante a celebração do sacramento,
os fiéis vivem de modo ‘mistérico’,
mas real e efetivo uma antecipação
do juízo final de Cristo Senhor sobre
os homens (cf. Mt 25, 31-46; Rm 14,
10-12; 2 Cor 5, 10)[8]. Pode-se dizer
com verdade que quem recebe a
absolvição sacramental já foi julgado
e absolvido pelo Senhor: seus



pecados foram perdoados para
sempre.

“Para os cristãos caídos depois do
batismo, este sacramento da
Penitência é tão necessário como o
próprio Batismo para os ainda não
regenerados”[9].

O ato interior de arrependimento (a
contrição do coração) leva o cristão a
buscar o perdão de Deus e a plena
comunhão com Cristo e com a Igreja.
E Cristo determinou que isto seja
obtido mediante o sacramento da
reconciliação: dando aos Apóstolos o
poder de perdoar os pecados, e
vinculando o perdão ao que eles
concedem (cf. Jo 20, 22-23). Ele fez
deste sacramento “a via ordinária
para obter o perdão e a remissão dos
pecados graves cometidos depois do
Batismo”[10].

O cristão pecador que desejar a
reconciliação com Deus deve, pois,
não só arrepender-se interiormente e



reconhecer que precisa do perdão
divino, mas também deve aceitar os
meios através dos quais a graça e o
perdão de Deus chegam aos homens
no tempo da Igreja. Para quem pecou
gravemente depois do Batismo não
há duas vias distintas para conseguir
o estado de graça, a da contrição do
coração ou a do sacramento da
Penitência, porque, de fato, as duas
vias se identificam. A verdadeira
contrição inclui sempre o desejo de
receber o sacramento do perdão. Um
arrependimento dos pecados unido à
decisão de não os confessar ao
sacerdote neste sacramento seria
incongruente, uma vez que o próprio
Deus quis que utilizemos esse meio.

A autoridade da Igreja especificou a
respeito deste ponto: “Aquele que
tem consciência de ter cometido um
pecado mortal não deve receber a
Sagrada Comunhão (...) sem receber
previamente a absolvição
sacramental, a menos que tenha um



motivo grave para comungar e lhe
seja impossível chegar a um
confessor” (Catecismo, 1457).

“Conforme o mandamento da Igreja,
‘todo fiel, depois de ter chegado à
idade da discrição, é obrigado a
confessar seus pecados graves, dos
quais tem consciência, pelo menos
uma vez por ano’ (CIC cân.
989)” (Catecismo, 1457).

“Apesar de não ser estritamente
necessária, a confissão das faltas
cotidianas (pecados veniais) é
vivamente recomendada pela Igreja.
Com efeito, a confissão regular de
nossos pecados veniais nos ajuda a
formar a consciência, a lutar contra
nossas más tendências, a deixar-nos
curar por Cristo, a progredir na vida
do Espírito” (Catecismo, 1458).

“A recepção frequente e cuidadosa
deste sacramento é igualmente muito
útil em relação aos pecados veniais.
Não se trata, com efeito, de mera



repetição ritual nem de um certo
exercício psicológico, mas de um
constante empenho em aperfeiçoar a
graça do Batismo, que faz com que
vamos nos conformando de tal forma
e continuamente à morte de Cristo
que chegue a manifestar-se também
em nós a vida de Jesus”[11].

A Unção dos enfermos

A Unção dos enfermos é um
sacramento instituído por Jesus
Cristo, insinuado no Evangelho de
São Marcos (cf. Mc 6, 13), e
recomendado aos fiéis e promulgado
pelo Apóstolo São Tiago: “Está
alguém enfermo? Chame os
sacerdotes da Igreja, e estes façam
oração sobre ele, ungindo-o com óleo
em nome do Senhor. A oração da fé
salvará o enfermo e o Senhor o
restabelecerá. Se ele cometeu
pecados, ser-lhe-ão perdoados” (Tg 5,
14-15). A Tradição viva da Igreja,
refletida nos textos do Magistério



eclesiástico, reconheceu neste rito,
destinado especialmente a
reconfortar os enfermos e a purificá-
los do pecado e suas sequelas, um
dos sete sacramentos da Nova Lei (cf.
Catecismo, 1512).

Para ajudar as pessoas, cuja vida
corre perigo em virtude de uma
grave doença, a desejarem receber o
auxílio deste sacramento, podemos
lembrar-lhes que “o homem, ao
adoecer gravemente, necessita de
uma graça de Deus, para que,
dominado pela angústia, seu ânimo
não desfaleça e submetido à prova,
sua fé não enfraqueça. Por isso,
Cristo robustece seus fiéis enfermos
com o sacramento da Unção,
fortalecendo-os com uma firmíssima
proteção”[12]. Mais precisamente:
“Este Sacramento outorga ao
enfermo a graça do Espírito Santo,
com o que o homem inteiro é
ajudado em sua saúde, confortado
pela confiança em Deus e



robustecido contra as tentações do
inimigo e a angústia da morte, de tal
forma que possa não só suportar
seus males com fortaleza mas
também lutar contra eles e, inclusive,
conseguir a saúde se convier para
sua salvação espiritual, e igualmente
concede-lhe, se for necessário o
perdão dos pecados e a plenitude da
penitência cristã”[13].

A estrutura do signo sacramental e
a celebração do sacramento

Segundo o Ritual da Unção dos
enfermos, a matéria própria do
sacramento é óleo de oliveira ou, em
caso de necessidade, outro óleo
extraído de plantas[14]. Este óleo deve
estar bento pelo bispo ou por um
presbítero que tenha esta
faculdade[15].

A unção é administrada ungindo-se o
enfermo na fronte e nas mãos[16].



A fórmula sacramental pela qual se
confere a Unção dos enfermos no rito
latino é a seguinte: “Por esta santa
unção e por sua infinita
misericórdia, o Senhor venha em teu
auxílio com a graça do Espírito Santo,
para que, liberto de teus pecados, Ele
te salve e, em sua bondade, alivie
teus sofrimentos”[17].

Como recorda o Catecismo da Igreja
Católica, “é de todo conveniente que
[a Unção dos enfermos] se celebre
dentro da Eucaristia, memorial da
Páscoa do Senhor. Se as
circunstâncias o permitirem, a
celebração do sacramento pode ser
precedida pelo sacramento da
Penitência e seguida pelo sacramento
da Eucaristia. Como sacramento da
Páscoa de Cristo, a Eucaristia deveria
sempre ser o último sacramento da
peregrinação terrestre, o ‘viático’
para a ‘passagem’ à vida
eterna” (Catecismo, 1517).



Ministro deste sacramento é
unicamente o sacerdote (bispo ou
presbítero)[18].

Sujeito da Unção dos enfermos é toda
pessoa batizada, que já tenha
chegado ao o uso da razão e se
encontra em perigo de morte por
uma doença grave, ou por velhice
acompanhada de avançada
debilidade senil[19]. Não se pode
administrar a Unção dos enfermos
aos defuntos.

Para receber os frutos deste
sacramento requer-se no sujeito a
prévia reconciliação com Deus e com
a Igreja, pelo menos com o desejo,
unido inseparavelmente ao
arrependimento dos próprios
pecados e à intenção de confessá-los,
assim que for possível, no
sacramento da Penitência. A Igreja
prevê, por isso, que antes da Unção,
se administre ao enfermo o



sacramento da Penitência e da
Reconciliação (cf. SC 74).

O sujeito deve ter a intenção, pelo
menos habitual ou implícita, de
receber este sacramento[20]. Em
outras palavras: o enfermo deve ter a
vontade não retratada de morrer de
modo cristão, e com os auxílios
sobrenaturais destinados aos
cristãos.

Necessidade e efeitos da Unção

Embora a Unção de enfermos possa
ser administrada a quem já perdeu
os sentidos, deve-se procurar que ela
seja recebida com consciência, para
que o enfermo possa preparar-se
melhor para receber a graça do
sacramento. Não se deve administrá-
la àqueles que permanecem
obstinadamente impenitentes em
pecado mortal manifesto (cf. CIC,
cân. 1007)[21].



Se uma pessoa doente que recebeu a
Unção recupera a saúde, pode, no
caso de ter outra doença grave,
receber outra vez este sacramento;
no curso da mesma enfermidade, o
sacramento pode ser reiterado se a
doença se agravar (cf CIC, cân 1004,
2).

Por último, convém levar em
consideração esta indicação da
Igreja: “Na dúvida se o doente já
atingiu o uso da razão, se está
perigosamente doente, ou se já está
morto, administre-se este
sacramento” (CIC, cân 1005).

A recepção da Unção dos enfermos
não é necessária como meio para a
salvação, não se deve, porém,
prescindir voluntariamente deste
sacramento, se for possível recebê-lo,
pois seria o mesmo que rejeitar um
auxílio de grande eficácia para a
salvação. Privar um doente desta



ajuda, poderia constituir um pecado
grave.

Convém que os fiéis lembrem que em
nosso tempo há uma tendência a
‘isolar’ a doença e a morte. Nas
clínicas e hospitais, os doentes graves
morrem às vezes na solidão, embora
estejam rodeados por outras pessoas
e muito bem cuidados em uma
‘unidade de cuidados intensivos’.
Todos – em particular os cristãos que
trabalham em ambientes
hospitalares – devem fazer um
esforço para que não faltem aos
doentes internados os meios que
consolam e dão alívio ao corpo e à
alma que sofre, e entre esses meios –
além do sacramento da Penitência e
do Viático – está o sacramento da
Unção dos enfermos.

Como verdadeiro e próprio
sacramento da Nova Lei, a Unção dos
enfermos oferece ao fiel cristão a
graça santificante; além disso a graça



sacramental específica da Unção dos
enfermos tem como efeitos:

- A união mais íntima com Cristo em
sua Paixão redentora, para o seu bem
e o de toda a Igreja (cf. Catecismo,
1521-1522; 1532);

- O consolo, a paz e o ânimo para
vencer as dificuldades e sofrimentos
próprios da doença grave ou da
fragilidade da velhice (cf. Catecismo,
1520);

- A cura das relíquias do pecado e o
perdão dos pecados veniais, assim
como dos mortais no caso de que o
enfermo esteja arrependido, mas não
pôde receber o sacramento da
Penitência (cf. Catecismo, 1520);

- O restabelecimento da saúde
corporal, se esta for a vontade de
Deus (cf. Concílio de Florença: DH
1325; Catecismo, 1520);



- A preparação para a passagem para
a vida eterna. Neste sentido, o
Catecismo da Igreja Católica afirma:
“Esta graça [própria da Unção dos
enfermos] é um dom do Espírito
Santo que renova a confiança e a fé
em Deus e fortalece contra as
tentações do maligno, tentação de
desânimo e de angústia diante da
morte (cf Hb 2, 15) ” (Catecismo,
1520).

Ángel García Ibañez

Bibliografia básica

- Catecismo da Igreja Católica, nn
1499-1532.

Bibliografia complementar

- Ángel García Ibañez, Conversione e
riconcilliazione. Trattato storico-
teologico sulla penitenza



postbatessimale, Edusc, Roma 2020
(trad. esp.: Conversión y
reconciliación, Tratado histórico-
teológico sobre la penitencia
postbautismal, Eunsa Pamplona, em
prensa).

- Félix María Arocena, Penitencia y
Unción de enfermos, Eunsa,
Pamplona 2014.

[1] Francisco, Audiência geral,
19/02/2014.

[2] Cf.Catecismo, 976; Concílio de
Trento, sessão XIV, Doutrina sobre o
Sacramento da Penitência, cap.1: DH
1670.

[3] Trata-se obviamente, dos atos do
penitente não como atos puramente
humanos (o perdão dos pecados não
se obtém apenas com as próprias
forças), mas, na medida em que são



realizados na fé em Cristo Redentor e
sob ação do Espírito Santo (cf. 
Catecismo, 1448).

[4] Ritual da Penitência, Praenotanda,
n 19.

[5] Ibid.,Praenotanda, n. 6, d.

[6] A citação que o Catecismo traz é do
Concílio de Trento: DH 1676.

[7] No caso de encontrar pessoas que
desejam aproximar-se de Deus, mas
que ainda não podem receber a
absolvição porque carecem das
devidas disposições, procurará tratá-
las com compreensão e misericórdia,
acompanhando-as pastoralmente de
modo que se integrem na
comunidade cristã nas diversas
formas possíveis para eles. Mas
concretamente, no caso dos
divorciados, casados novamente de
forma civil, ou de pessoas que
convivem irregularmente, ele as fará
ver que, apesar de sua situação,



“continuam a pertencer à Igreja, que
os acompanha com especial
solicitude na esperança de que
cultivem, quanto possível, um estilo
cristão de vida, através da
participação na Santa Missa ainda
que sem receber a comunhão, da
escuta da palavra de Deus, da
adoração eucarística, da oração, da
cooperação na vida comunitária, do
diálogo franco com um sacerdote ou
um mestre de vida espiritual, da
dedicação ao serviço da caridade, das
obras de penitência, do empenho na
educação dos filhos” (Bento XVI, 
Sacramentum caritatis, n. 29)

[8] O Catecismo da Igreja Católica
expressa-o assim: ”Neste Sacramento,
o pecador, entregando-se ao
julgamento misericordioso de Deus,
antecipa de certa maneira o
julgamento a que ser sujeito no fim
desta vida terrestre” (n. 1470).



[9] Concílio de Trento, sessão XIV, 
Doutrina sobre o Sacramento da
Penitência, cap. 2: DH 1672.

[10] São João Paulo II, Reconciliatio et
Paenitentia, n. 31, I.

[11] Ritual da Penitência, Praenotanda,
n. 7, b.

[12] Ritual da Unção e da Pastoral dos
enfermos, Praenotanda,n. 5.

[13] Ibid., Praenotanda, n 6.

[14] Cf. Ritual da Unção e da Pastoral
dos enfermos, Praenotanda, n 20.

[15] Cf.Ibid., Praenotanda, n 21.

[16] Cf.Ibid., Praenotanda, n 23. Em
caso de necessidade uma só unção é
suficiente, na fronte ou em outra
parte conveniente do corpo (cf. Ibid.).
Nas Igrejas Orientais – por exemplo,
na Igreja Bizantina, Copta e Armênia
– são realizadas sete unções (de
modo parecido ao que se fazia na



antiga liturgia romana, na fronte, nos
lábios, no nariz, nos ouvidos, no
peito, nas mãos e nos pés do
enfermo, para purificação dos
pecados cometidos com a mente e
com cada um dos sentidos; cf I.-H
Dalmais, Las Liturgias Orientales,
Bilbao 1991, 127-128

[17] Ibid.,Praenotanda, n 25. A
primeira parte desta fórmula é dita
enquanto se unge a fronte e a
segunda, enquanto se ungem as
mãos. Em caso de necessidade,
quando se pode fazer apenas uma
unção, o ministro pronuncia ao
mesmo tempo a fórmula inteira (cf 
Ibid., Praenotanda, n 23). Na Igreja
Oriental Bizantina, já citada, em cada
unção se pronuncia a fórmula: “Pai
santo, médico das almas e dos
corpos, que mandaste teu Filho único
Jesus Cristo, para curar todo mal e
liberar da morte, cura também teu
servo N. de sua debilidade tanto
corporal como espiritual, mediante a



graça de teu Cristo” (I. – H Dalmais, 
Las Liturgias Orientales, cit., 129)

[18] Cf. CIC, cân. 1003, 1. Nem os
diáconos nem os fiéis leigos podem
administrar validamente a Unção dos
enfermos (cf Congregação para a
Doutrina da Fé, Nota sobre o ministro
do sacramento da Unção dos
enfermos, “Notitiae” 41 [2005] 479).

[19] Cf Concílio VATICANO II, 
Sacrosanctum Concilium, 73; CIC, cân.
1004-1007. A Unção dos enfermos
não é, portanto, um sacramento para
os fiéis que chegaram simplesmente
à chamada “terceira idade” (não é o
sacramento dos aposentados), nem
um sacramento só para os
moribundos. No caso de uma
operação cirúrgica, a Unção dos
enfermos pode ser administrada
quando a doença, motivo da
operação, põe por si mesma, em
perigo a vida do doente.



[20] A este propósito lê-se no CIC:
“Deve administrar-se este
sacramento aos enfermos que,
quando estavam em posse de suas
faculdades, tenham-no pedido pelo
menos implicitamente” (cân. 1006).

[21] Com relação ao último ponto,
deve-se distinguir entre o caso de
uma pessoa não arrependida que
quer obstinadamente permanecer
em um estado de pecado mortal
externamente conhecido por todos, e
o da pessoa que se encontra em
situação gravemente contrária à Lei
de Deus, mas não por estrita
maldade e sim por ignorância ou
porque está inserido numa cultura
fortemente secularizada e a
enfermidade grave pegou-o de
surpresa. No primeiro caso não se
deve administrar a Unção, pois seria
inútil para o pecador. No segundo,
sim, sobretudo se o enfermo reage
positivamente à exortação do
sacerdote para que se abandone à



misericórdia de Deus, se arrependa
de seus pecados e faça o propósito de
emendar sua vida no futuro. Em todo
caso, se o ministro tivesse dúvidas
sobre a efetiva obstinação do sujeito
numa situação de pecado grave
publicamente conhecido, poderia
administrar-lhe este sacramento sub
conditione.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-23-a-
penitencia-e-a-uncao-dos-enfermos/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-23-a-penitencia-e-a-uncao-dos-enfermos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-23-a-penitencia-e-a-uncao-dos-enfermos/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-23-a-penitencia-e-a-uncao-dos-enfermos/

	Tema 23. A Penitência e a Unção dos enfermos

