
opusdei.org

Tema 22. A
Eucaristia (II)

A Santa Missa torna presente
no hoje da celebração litúrgica
da Igreja o único sacrifício de
nossa redenção. É verdadeiro e
próprio sacrifício por sua
relação direta – de identidade
sacramental – com o sacrifício
único, perfeito e definitivo da
Cruz. Os fiéis podem e devem
participar na oferenda do
sacrifício eucarístico. O desejo
de receber a Santa Comunhão
deveria estar sempre vivo nos
cristãos: o que o alimento
produz no corpo para o bem da
vida física, a Eucaristia produz
na alma.



01/10/2022

A dimensão sacrificial da Santa
Missa

A Santa Missa é sacrifícioem um
sentido próprio e singular, ’novo’
com relação aos sacrifícios das
religiões naturais e aos sacrifícios
rituais do Antigo Testamento: é 
sacrifício porque a Santa Missa re-
presenta (= torna presente), no hoje
da celebração litúrgica da Igreja, o
único sacrifício de nossa redenção,
porque constitui seu memorial e
aplica seu fruto (cfr. Catecismo,
1362-1367).

Cada vez que celebra a Eucaristia, a
Igreja é chamada a acolher o dom
que Cristo lhe oferece e, portanto, a
participar do sacrifício de seu
Senhor, oferecendo-se com Ele ao Pai
pela salvação do mundo. Pode-se,



portanto, afirmar que a Santa Missa
é sacrifício de Cristo e da Igreja.

Vejamos atentamente estes dois
aspectos do Mistério Eucarístico.

Como acabamos de dizer, a Santa
Missa é verdadeiro e próprio
sacrifício pela sua relação direta – de
identidade sacramental – com o
sacrifício único, perfeito e definitivo
da Cruz[1]. Esta relação foi instituída
por Jesus Cristo na Última Ceia,
quando entregou aos Apóstolos, sob
as espécies do pão e do vinho, seu 
Corpo oferecido e seu Sangue
derramado em remissão dos pecados,
antecipando no rito memorial o que
aconteceu historicamente, pouco
tempo depois, no Gólgota. Desde
então a Igreja, sob a direção e a
virtude do Espírito Santo, não cessa
de cumprir a ordem que Jesus Cristo
deu a seus discípulos: “Fazei em
memória de mim” [como meu
memorial] (Lc 22, 19; 1 Cor 11, 24-25).



‘Anuncia’ assim (torna presente com
a palavra e o sacramento) ‘a morte
do Senhor’ (quer dizer, seu sacrifício:
cfr Ef 5, 2; Hb 9, 26), ‘até que Ele
volte’ (portanto sua ressurreição e
ascensão gloriosa) (Cfr. 1 Cor 11, 26).

Este anúncio, esta proclamação
sacramental do Mistério Pascal do
Senhor, tem uma eficácia particular,
pois não só representa in signo ou in
figura, o sacrifício redentor de Cristo,
mas também se torna
verdadeiramente presente: a sua
Pessoa se torna presente e o evento
de salvação, comemorado. O 
Catecismo da Igreja Católica
expressa-o assim: “A Eucaristia é o
memorial da Páscoa de Cristo, a
atualização e a oferta sacramental de
seu único sacrifício na liturgia da
Igreja, que é o corpo dele” (n. 1362).

Portanto, quando a Igreja celebra a
Eucaristia, pela consagração do pão e
do vinho no Corpo e no Sangue de



Cristo, torna-se presente a mesma
Vítima do Gólgota, agora gloriosa; o
mesmo Sacerdote, Jesus Cristo; o
mesmo ato de oferenda sacrificial (a
oferenda primordial da Cruz)
inseparavelmente unido à presença
sacramental de Cristo; oferenda
sempre atual em Cristo ressuscitado
e glorioso[2]. Muda apenas a
manifestação externa desta entrega,
no Calvário, por meio da paixão e
morte de Cruz; na Missa, através do
memorial – sacramento: a dupla
consagração do pão e do vinho no
contexto da Oração Eucarística
(imagem sacramental da imolação da
cruz).

A Eucaristia, sacrifício de Cristo e
da Igreja

A Santa Missa é sacrifício de Cristo e
da Igreja, porque cada vez que se
celebra o Mistério Eucarístico, ela, a
Igreja, participa do sacrifício de seu
Senhor, entrando em comunhão com



Ele – com a sua oferenda sacrificial
ao Pai – e com os bens da redenção
que Ele nos obteve. Toda a Igreja
oferece e é oferecida em Cristo ao Pai
pelo Espírito Santo. Assim o afirma a
tradição viva da Igreja, tanto nos
textos da liturgia como nos
ensinamentos dos Padres e do
Magistério (Cfr. Catecismo,
1368-1370). O fundamento desta
doutrina encontra-se no princípio de
união e cooperação entre Cristo e os
membros do seu Corpo, claramente
exposto pelo Concílio Vaticano II:
“em tão grandiosa obra, pela qual
Deus é perfeitamente glorificado e os
homens são santificados, Cristo
sempre associa a Si a Igreja, sua
Esposa diletíssima” (Sacrosanctum
Concilium 7).

A participação da Igreja – o Povo de
Deus, hierarquicamente estruturado
– na oferenda do sacrifício
eucarístico, é legitimada pelo
mandato de Jesus: “Fazei isso em



minha memória [ como meu
memorial]” e se reflete na forma
litúrgica “memores...offerimus... [tibi
Pater]... gratias agentes... hoc
sacrificium”, frequentemente
utilizada nas Orações Eucarísticas da
Igreja Antiga[3], e igualmente
presente nas atuais Orações
Eucarísticas[4].

Como testemunham os textos da
liturgia eucarística, os fiéis não são
simples espectadores de um ato de
culto realizado pelo sacerdote
celebrante; todos podem e devem
participar da oferenda do sacrifício
eucarístico, porque em virtude do
batismo foram incorporados a Cristo
e formam parte da “estirpe escolhida,
do sacerdócio real, da nação santa,
do povo que Deus adquiriu” (1 Pd 2,
9); quer dizer, do novo povo de Deus
em Cristo, que Ele mesmo continua a
reunir em torno de si, para que de
um confim a outro da terra, ofereça a
seu nome um sacrifício perfeito (Cfr.



Ml 1, 10-11). Oferecem não só o culto
espiritual do sacrifício das próprias
obras e de sua existência inteira, mas
também – em Cristo e com Cristo – a
Vítima pura, santa e imaculada. O
exercício do sacerdócio comum dos
fiéis na Eucaristia envolve tudo isto.

A Igreja, em união com Cristo, não só
oferece o sacrifício eucarístico, mas é
também oferecida nele, pois como
Corpo e Esposa está
inseparavelmente unida à sua
Cabeça e a seu Esposo.

A própria liturgia eucarística não
deixa de expressar a participação da
Igreja, sob o impulso do Espírito
Santo, no sacrifício de Cristo: “Olhai
com bondade a oferenda de vossa
Igreja, reconhecei o sacrifício que
nos reconcilia convosco e concedei
que, alimentando-nos com o Corpo e
o Sangue de vosso Filho, sejamos
repletos do Espírito Santo e nos
tornemos em Cristo um só corpo e



um só espírito. Que ele faça de nós
uma oferenda perfeita...”[5]. De modo
semelhante pedimos na Oração
Eucarística IV: “Olhai, com bondade,
o sacrifício que destes à vossa Igreja
e concedei aos que vamos participar
do mesmo pão e do mesmo cálice
que, unidos pelo Espírito Santo num
só corpo, nos tornemos em Cristo um
sacrifício vivo para o louvor da vossa
glória”.

A participação dos fiéis consiste
sobretudo em unir-se ao sacrifício de
Cristo, tornado presente sobre o altar
graças ao ministério do sacerdote
celebrante.

A doutrina que anunciamos tem uma
importância fundamental para a
vida cristã. Todos os fiéis são
chamados a participar da Santa
Missa exercendo o seu sacerdócio
real, isto é, com a intenção de
oferecer a própria vida, sem mancha
de pecado, ao Pai, com Cristo, Vítima



imaculada em sacrifício espiritual-
existencial, restituindo-lhe com amor
filial e em ação de graças tudo o que
dele receberam.

Os fiéis devem procurar que a Santa
Missa seja realmente centro e raiz da
sua vida interior[6], ordenando para
ela todo seu dia, o trabalho e todas as
suas ações. Esta é uma manifestação
capital da “alma sacerdotal”.

Fins e frutos da Santa Missa

A Santa Missa, como re-presentação
sacramental do sacrifício de Cristo,
tem os mesmos fins que o sacrifício
da Cruz[7]. Os fins são: o fim
latrêutico (louvar e adorar a Deus
Pai, pelo Filho, no Espírito Santo); o
fim eucarístico (dar graças a Deus
pela criação e a redenção); o
propriciatório (desagravar a Deus
por nossos pecados); e impetratório
(pedir a Deus seus dons e suas
graças). Isto expressa-se nas diversas
orações que formam parte da



celebração litúrgica da Eucaristia,
especialmente no Glória, no Credo,
nas diferentes partes da Anáfora ou
Oração Eucarística (Prefácio,
Sanctus, Epiclese, Anamnese,
Intercessões, Doxologia final), no Pai
Nosso e nas orações próprias de cada
Missa: Oração Coleta, Oração sobre
as Oferendas, Oração depois da
Comunhão.

Por frutos da Missa entendemos os
efeitos que a virtude de salvação da
Cruz, presente no sacrifício
eucarístico, gera nos homens,
quando a acolhem livremente, com
fé, esperança e amor ao Redentor.
Estes frutos envolvem
essencialmente um crescimento na
graça santificante e uma
conformação existencial com Cristo
mais intensa, de acordo com o modo
específico que a Eucaristia nos
oferece.



Tais frutos de santidade não se
determinam de modo idêntico em
todos os que participam do sacrifício
eucarístico; serão maiores ou
menores de acordo com a
participação de cada um na
celebração litúrgica e na medida de
sua fé e devoção. Participam,
portanto, de modo diverso dos frutos
da Santa Missa: toda a Igreja; o
sacerdote que celebra e os que,
unidos a ele, colaboram na
celebração eucarística; os que, sem
participar da Missa unem-se
espiritualmente ao sacerdote que
celebra; e aqueles pelos quais a Missa
é aplicada e que podem ser vivos ou
defuntos[8].

Quando um sacerdote recebe uma
oferta para aplicar os frutos da Missa
por uma intenção, fica gravemente
obrigado a fazê-lo[9].

A Eucaristia, Banquete Pascal da
Igreja



“A Eucaristia é o banquete pascal,
porquanto Cristo, ao realizar
sacramentalmente a sua Páscoa[a 
passagemdeste mundo ao Pai através
de sua paixão, morte, ressurreição e
ascensão gloriosa[10]], nos dá o seu
Corpo e o seu Sangue, oferecidos
como alimento e bebida, e nos une a
si e entre nós no seu
sacrifício” (Compêndio, 287).

“A missa é ao mesmo tempo e
inseparavelmente o memorial
sacrifical no qual se perpetua o
sacrifício da cruz, e o banquete
sagrado da comunhão no Corpo e no
Sangue do Senhor. Mas a celebração
do Sacrifício Eucarístico está toda
orientada para a união íntima dos
fiéis com Cristo pela comunhão.
Comungar é receber o próprio Cristo
que se ofereceu por nós” (Catecismo,
1382).

A Santa Comunhão, ordenada por
Cristo (“tomai e comei... bebei todos



dele...”: Mt 26, 26-28; cfr Mc 14, 22-24;
Lc 22, 14-20; 1 Cor 11, 23-26), faz
parte da estrutura fundamental da
celebração da Eucaristia. Só quando
Cristo é recebido pelos fiéis como
alimento de vida eterna, o fato de Ele
ter se tornado alimento para a
humanidade atinge seu pleno
significado e o memorial instituído se
torna realidade[11]. Por isso a Igreja
recomenda vivamente a comunhão
sacramental a todos os que
participam da celebração eucarística
e tenham as devidas disposições para
receber dignamente o Santíssimo
Sacramento[12].

Quando Jesus prometeu a Eucaristia
afirmou que este alimento não é
apenas útil, mas necessário: é uma
condição de vida para os seus
discípulos. “Em verdade, em verdade
vos digo: se não comerdes a carne do
Filho do Homem, e não beberdes de
seu sangue, não tereis a vida em vós
mesmos” (Jo 6, 56).



Comer é uma necessidade para o
homem. E, assim como o alimento
natural mantém o homem vivo e lhe
dá forças para caminhar neste
mundo, a Eucaristia mantém no
cristão a vida em Cristo recebida no
batismo e lhe dá forças para ser fiel
ao Senhor nesta terra, até voltar ao
Pai do Céu. A Comunhão não é,
portanto, um alimento que pode ser
acrescentado arbitrariamente à vida
cristã; não é necessária apenas para
alguns fiéis especialmente
comprometidos na missão da Igreja,
e sim uma necessidade vital para
todos: só pode viver em Cristo e
difundir o seu Evangelho quem se
nutre da própria vida de Cristo.

O desejo de receber a Santa
Comunhão deveria estar sempre vivo
nos cristãos, como permanente deve
ser a vontade de alcançar o fim
último da nossa vida. Este desejo de
receber a Comunhão, explícito ou



pelo menos implícito, é necessário
para alcançar a salvação.

A recepção de fato da Comunhão é,
além disto, necessária, com
necessidade de preceito eclesiástico,
para todos os cristãos que têm uso da
razão: “A Igreja obriga os fiéis [...]a
receber a Eucaristia pelo menos uma
vez ao ano, se possível no tempo
pascal, preparados pelo sacramento
da reconciliação” (Catecismo, 1389).
Este preceito eclesiástico é apenas o
mínimo, que nem sempre será
suficiente para desenvolver uma
autêntica vida cristã. Por isso, a
Igreja “recomenda vivamente aos
fiéis que recebam a santa Eucaristia
nos domingos e dias festivos, ou
ainda com maior frequência, e até
todos os dias” (Catecismo 1389).

O ministro ordinário da Santa
Comunhão é o bispo, o presbítero e o
diácono[13]. Ministro extraordinário
permanente é o acólito[14]. Podem ser



ministros extraordinários da
comunhão outros fiéis a quem o
Ordinário do lugar tenha dado a
faculdade de distribuir a Eucaristia,
quando se considerar necessário
para a utilidade pastoral dos fiéis e
não estejam presentes um sacerdote,
um diácono ou um acólito
disponíveis[15].

“Não é permitido que os fiéis peguem
a hóstia consagrada e nem o cálice
sagrado ‘por si mesmos, nem, menos
ainda, que o passem entre si de mão
em mão’”[16]. A propósito desta norma
é oportuno considerar que a
Comunhão tem valor de sinal
sagrado; este sinal deve manifestar
que a Eucaristia é um dom de Deus
ao homem; por isso, em condições
normais, deve-se distinguir, na
distribuição da Eucaristia, o ministro
que dispensa o Dom, oferecido pelo
próprio Cristo, do sujeito que o
acolhe com gratidão, na fé e no amor.



Disposições para receber a
Sagrada Comunhão

Para comungar dignamente é
necessário estar em graça de Deus.
“Quem come o Pão e bebe o Cálice do
Senhor indignamente – proclama São
Paulo – será réu do Corpo e do
Sangue do Senhor. Examine-se, pois,
o homem a si mesmo: e então coma
do Pão e beba do Cálice; pois quem
come e bebe sem discernir o Corpo
do Senhor, come e bebe sua própria
condenação” (1 Cor 11, 27-29).
Ninguém deve, portanto, aproximar-
se da Sagrada Eucaristia com
consciência de pecado mortal por
muito contrito que pense estar, sem
que se tenha confessado (cfr. 
Catecismo, 1385)[17]

Para comungar com fruto, é
necessário, além de estar em graça
de Deus, um sério empenho para
receber o Senhor com a maior
devoção atual possível: preparação



(remota e próxima); atos de amor e
reparação, de humildade, de ação de
graças, etc.

Disposições do corpo:

- A reverência interior diante da
Sagrada Eucaristia deve-se refletir
também nas disposições do corpo. A
Igreja prescreve o jejum. Para os fiéis
de rito latino o jejum consiste em
abster-se de todo alimento ou bebida
(exceto água ou remédios) uma hora
antes de comungar (cfr. CIC, cân 919
§ 1). Deve-se também cuidar a
limpeza do corpo, o modo de vestir
adequado, os gestos de veneração
que manifestam o respeito e o amor
ao Senhor, presente no Santíssimo
Sacramento, etc. (cfr. Catecismo,
1387).

- O modo tradicional de receber a
Sagrada Comunhão no rito latino –
fruto da fé, do amor e da piedade
plurissecular da Igreja – é de joelhos
e na boca. Os motivos que deram



lugar a este piedoso e antiquíssimo
costume continuam sendo
plenamente válidos. Também se
pode comungar de pé e, em algumas
dioceses do mundo, é permitido –
nunca imposto – receber a
comunhão na mão[18].

O preceito da comunhão sacramental
é obrigatório a partir do uso da
razão. Convém preparar muito bem e
não atrasar a Primeira Comunhão
das crianças: “Deixai vir a mim os
pequeninos e não os impeçais,
porque o Reino de Deus é daqueles
que se lhes assemelham” (Mc 10, 14)
[19].

Para poder receber a primeira
Comunhão, a criança deve ter um
conhecimento, de acordo com a sua
capacidade, dos principais mistérios
da fé, e saber distinguir o Pão
eucarístico do pão comum. “É dever,
primeiramente, dos pais ou de quem
faz as suas vezes e do pároco cuidar



que as crianças que atingiram o uso
da razão se preparem
convenientemente e sejam nutridas
quanto antes com esse divino
alimento, após a confissão
sacramental” (CIC, cân. 914).

Efeitos da Sagrada Comunhão

O que o alimento produz no corpo
para o bem da vida física, a
Eucaristia produz na alma, de modo
infinitamente mais sublime, para o
bem da vida espiritual. Mas,
enquanto o alimento se converte em
nossa substância corporal, ao
receber a Sagrada Comunhão, somos
nós que nos convertemos em Cristo:
não “me converterás em ti, como o
alimento da tua carne, mas serás
convertido em mim”[20]. Mediante a
Eucaristia a nova vida em Cristo,
iniciada no cristão com o batismo
(cfr. Rm 6, 3-40; Gl 3, 27-28), pode
consolidar-se e desenvolver-se até
alcançar sua plenitude (cfr. Ef 4, 13),



permitindo que o cristão leve a
termo o ideal enunciado por São
Paulo: “Eu vivo, mas já não sou eu, é
Cristo que vive em mim” (Gl 2, 20)[21].

Portanto, a Eucaristia nos configura
com Cristo, nos torna participantes
do ser e da missão do Filho, nos
identifica com as suas intenções e
sentimentos, e nos dá a força para
amar como Cristo nos pede (cfr. Jo
13, 34-35), para aquecer todos os
homens e mulheres de nosso tempo
com o fogo do amor divino que Ele
veio trazer à terra (cfr. Lc 12, 49).
Tudo isto deve manifestar-se de
modo efetivo em nossa vida: “Se
fomos renovados pela recepção do
Corpo do Senhor, devemos
manifestá-lo com obras. Que os
nossos pensamentos sejam sinceros:
de paz, de entrega, de serviço. Que as
nossas palavras sejam verdadeiras,
claras, oportunas; que saibam
consolar e ajudar, que saibam
sobretudo levar aos outros a luz de



Deus. Que as nossas ações sejam
coerentes, eficazes, acertadas: que
tenham esse bonus odor Christi, o
bom odor de Cristo, por recordarem
o seu modo de se comportar e de
viver”[22].

Pela Sagrada Comunhão, Deus
aumenta a graça e as virtudes,
perdoa os pecados veniais e a pena
temporal, preserva dos pecados
mortais e dá perseverança no bem:
em uma palavra, estreita os laços de
união com Ele (cfr. Catecismo,
1394-1395). A Eucaristia, porém, não
foi instituída para o perdão dos
pecados mortais; isso é próprio do
sacramento da Confissão (cfr. 
Catecismo, 1395).

A Eucaristia promove a unidade de
todos os fiéis cristãos no Senhor, ou
seja, a unidade da Igreja, Corpo
Místico de Cristo (Cfr. Catecismo,
1396).



A Eucaristia é penhor ou garantia da
glória futura, quer dizer, da
ressurreição da vida eterna feliz
junto de Deus, Uno e Trino, dos Anjos
e de todos os santos (Cfr. Catecismo,
1419).

O culto à Eucaristia fora da Santa
Missa

A fé na presença real de Cristo na
Eucaristia levou a Igreja a tributar
culto de latria (quer dizer, de
adoração) ao Santíssimo Sacramento,
tanto durante a liturgia da Missa (por
isso indicou que nos ajoelhemos ou
nos inclinemos profundamente
diante das espécies consagradas)
como fora da celebração:
conservando com o maior cuidado as
hóstias consagradas no Sacrário (ou
Tabernáculo), apresentando-as aos
fiéis para que as venerem
solenemente, levando-as em
procissão... (Cfr. Catecismo, 1378).



Conserva-se a Sagrada Eucaristia no
Sacrário[23]:

- Principalmente para poder dar a
Sagrada Comunhão aos enfermos e a
outros fiéis impossibilitados de
participar da Santa Missa.

- Além disso, para que a Igreja possa
prestar culto de adoração a Deus
Nosso Senhor no Santíssimo
Sacramento (de modo especial
durante Exposição da Santíssima
Eucaristia, na Benção com o
Santíssimo; na Procissão com o
Santíssimo Sacramento na
Solenidade do Corpo e Sangue de
Cristo, etc.).

- E para que os fiéis possam sempre
adorar o Senhor Sacramentado com
frequentes visitas. Neste sentido São
João Paulo II afirma: “A Igreja e o
mundo têm grande necessidade do
culto eucarístico. Jesus espera por
nós neste Sacramento do Amor. Não
nos mostremos avaros com o nosso



tempo para ir encontrar-nos com Ele
na adoração, na contemplação cheia
de fé e pronta para reparar as
grandes culpas e os crimes do
mundo. Não cesse nunca a nossa
adoração”[24].

Há duas grandes festas (solenidades)
litúrgicas nas quais se celebra de
modo especial este Sagrado Mistério:
a Quinta Feira Santa (comemora-se a
instituição da Eucaristia e da Ordem
Sagrada) e a solenidade do Corpo e
do Sangue de Cristo (destinada
especialmente à adoração e à
contemplação do Senhor na
Eucaristia).

Ángel García Ibañez

Bibliografia básica

- Catecismo da Igreja Católica, nn
1356-1405



Leituras recomendadas

- São João Paulo II, Carta Encíclica 
Ecclesia de Eucharistia (17/04/2003).

- Bento XVI, Exortação Apostólica 
Sacramentum caritatis (22/02/2007).

- Francisco, Catequeses sobre a Santa
Missa (novembro de 2017-abril de
2018).

- São Josemaría Escrivá, Homilia A
Eucaristia, mistério de fé e de amor,
em É Cristo que passa, nn 83-94;
Homilia Na Festa do Corpus Christi,
ibid. nn 150-161.

- Ángel García Ibañez, L’Eucaristia,
dono e mistero. Trattato storico-
dogmatico sul mistero eucarístico,
Edusc, Roma 2006 (trad. esp.: La
Eucaristia, don y misterio. Tratado
histórico-teológico sobre el misterio
eucarístico, Eunsa, Pamplona 2009).



[1] Catecismo da Igreja Católica
expressa-o assim: “O sacrifício de
Cristo e o sacrifício da Eucaristia são 
um único sacrifício” (n. 1367).

[2] Cfr.Catecismo, n. 1085.

[3] Cfr. Oração Eucarística da Tradição
Apostólica de Santo Hipólito; Anáfora
de Addai e Mari; Anáfora de São
Marcos.

[4] Cfr. Missal Romano, Oração
Eucarística I (Unde et memores e 
Supra quae); Oração Eucarística III
(Memores igitur; Respice, quaesumus
e ipse nos tibi); expressões
semelhantes encontram-se nas
Orações II e IV.

[5] Missal Romano, Oração Eucarística
III: Respice, quaesumus e Ipse nos tibi.

[6] Cfr. São Josemaría Escrivá, É Cristo
que passa, 87.



[7] Esta identidade de fins baseia-se
não só na intenção da Igreja
celebrante, mas sobretudo na
presença sacramental do próprio
Jesus Cristo: nele continuam a ser
atuais e operativos os fins pelos quais
ofereceu sua vida ao Pai (cfr Rm 8,
34; Hb 7, 25).

[8] A aplicação da qual falamos – é
uma oração especial de intercessão –
não implica nenhum automatismo
na salvação; a graça chega aos fiéis
na medida de sua união com Deus
pela fé, a esperança e o amor, não
automaticamente.

[9] Cfr. CIC, cân. 945-958. Com esta
aplicação particular, o sacerdote
celebrante não exclui das bênçãos do
sacrifício eucarístico os outros
membros da Igreja, nem à
humanidade inteira; inclui
simplesmente alguns fiéis de modo
especial.



[10] O termo páscoa provém do hebreu
e originalmente significa passagem,
trânsito.No livro do Êxodo, onde se
narra a primeira Páscoa Hebraica
(cfr. Ex 12, 1-14 e Ex 12, 21-27) este
termo está vinculado ao verbo
‘ultrapassar’, à passagem do Senhor e
do seu anjo na noite da liberação
(quando o Povo eleito celebrou a Ceia
Pascal), e ao trânsito do Povo de Deus
da escravidão do Egito à liberdade da
terra prometida.

[11] Isto não quer dizer que sem a
Comunhão de todos os presentes a
celebração da Eucaristia seja
inválida; ou que todos devam
comungar sob as duas espécies; dita
Comunhão é necessária só para o
sacerdote celebrante.

[12] Cfr. Missal Romano, Institutio
generalis, n. 80; São João Paulo II, 
Ecclesia de Eucharistia, n. 16;
Congregação para o Culto Divino e a
Disciplina dos Sacramentos,



Instrução Redemptionis
Sacramentum, nn 81-83; 88-89.

[13] Cfr. CIC, cân. 910; Missal Romano, 
Institutio generalis, n. 92-94.

[14] Cfr. CIC, cân. 9l0; §2; Missal

Romano, Institutio generalis, n 98;
Congregação para o Culto Divino e a
Disciplina dos Sacramentos,
Instrução Redemptonis Sacramentum,
nn 154-160.

[15] Cfr. CIC, cân. 910 § 2, e cân 230 § 3;
Missal Romano, Institutio generalis
nn 100 e 162; Congregação para o
Culto Divino e a Disciplina dos
Sacramentos, Instrução Redemptionis
Sacramentum, n 88.

[16] Congregação para o Culto Divino e
a Disciplina dos Sacramentos,
Instrução Redemptionis
Sacramentum, n. 94; cfr Missal
Romano, Institutio generalis n. 160.



[17] No que se refere à situação dos
divorciados que voltaram a casar-se
civilmente (ou de cristãos que
convivem de modo irregular), a
Igreja considera que se encontram
“numa situação que contraria
objetivamente a lei de Deus.
Portanto, não podem ter acesso à
comunhão eucarística enquanto
perdurar esta situação” (Catecismo,
1650). No entanto, se se arrependem
e recebem o sacramento da
penitência, podem aceder de novo à
comunhão; além disso, deverá ter-se
em conta que a absolvição
sacramental “pode ser concedida só
àqueles que, arrependidos de ter
violado o sinal da Aliança e da
fidelidade a Cristo, estão
sinceramente dispostos a uma forma
de vida não mais em contradição
com a indissolubilidade do
matrimônio. Isto tem como
consequência, concretamente, que
quando o homem e a mulher, por
motivos sérios – quais, por exemplo,



a educação dos filhos – não se podem
separar, ‘assumem a obrigação de
viver em plena continência, isto é, de
abster-se dos atos próprios dos
cônjuges’” (São João Paulo II, 
Familiaris consortio, n. 84). Sobre
esta questão, veja-se também as
indicações dadas por Bento XVI,
Sacramentum caritatis, n. 29 e por
Francisco, Amoris laetitia, nn.
296-306.

[18] Cfr. São João Paulo II, Carta 
Dominicae Cenae, n.11; Missal
Romano, Institutio generalis, n. 161;
Congregação para o Culto Divino e a
Disciplina dos Sacramentos,
Instrução Redemptionis
Sacramentum , n.92.

[19] Cfr. São Pio X, Quam singulari, I:
DS 3530; CIC cân913-914;
Congregação para p Culto Divino e a
Disciplina dos Sacramentos,
Instrução Redemptionis
Sacramentum, n.87.



[20] Santo Agostinho, Confissões,7 10;
CSEL, 38/1,157.

[21] É claro que se os efeitos de
salvação da Eucaristia não forem
alcançados imediatamente em sua
plenitude “não é por deficiência da
virtude de Cristo, mas da devoção
humana” (São Tomás de Aquino,
S.Th., III, q.79, a. 5, ad 3).

[22] São Josemaría Escrivá, É Cristo
que passa, n. 156.

[23] Cfr. São Paulo VI, Mysterium fidei,
n. 56; São João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 29; Congregação para
o Culto Divino e a Disciplina dos
Sacramentos, Instrução Redemptionis
Sacramentum, nn 129-145; Bento XVI,
Sacramentum Caritatis nn 66-69.

[24] São João Paulo II, Dominicae
Cenae, n. 3.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/tema-22-a-
eucaristia-ii/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-22-a-eucaristia-ii/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-22-a-eucaristia-ii/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-22-a-eucaristia-ii/

	Tema 22. A Eucaristia (II)

